
50 Oikos 67, 4/2013

FO
RU

M

Leren van onze kinderen
Luc Vandecasteele

Kinderen weten en kunnen nog niets, wij opvoeders moeten hen alles leren. Dat is de 
onuitgesproken premisse van onderwijs en opvoeding. Maar klopt dit wel? Kunnen 
we omgekeerd niet juist veel leren van onze kinderen? Zou het zelfs niet heel goed zijn 
als we telkens weer een klein beetje als kinderen worden?

Ook het kind is in grote mate slachtoffer van de ‘vermarkting’ van onze maatschappij, 
die alle gebieden van het leven, cultuur inbegrepen, in termen van winst en groei wil 
uitdrukken. In de discussies over onderwijshervorming is een belangrijk item altijd 
weer hoe we de kinderen het beste kunnen en moeten voorbereiden op de arbeidsmarkt. 
Om uit de economische crisis te geraken moet de werkloosheid dalen, de productiviteit 
en de concurrentiekracht verhogen, de economie steeds verder groeien. Onze kinderen 
moeten dus nog beter voorbereid worden om mee te draaien in de productiemachine, 
en dat is een taak van het onderwijs.

Aan de basis hiervan ligt het mens- en maatschappijbeeld van de homo economicus. 
We leven om te produceren. We willen immers zoveel mogelijk en steeds meer con-
sumeren, want slechts door veel te consumeren, gedurende onze vrije tijd inbegrepen, 
kunnen we gelukkig zijn. Enkel een economie die op groei gericht is kan deze behoefte 
vervullen. Steeds meer mensen, ook in de niet-westerse landen, zijn in de ban van onze 
levensstijl en levensstandaard en willen die ook bereiken. De groei moet dus nog extra 
versnellen. Een economie waarin het principe ‘eigen winst eerst’ het hoofdmotief is en 
harde concurrentie het middel om het eigen marktaandeel te vergroten, zorgt voor nog 
meer tempo- en groeiverhoging. 

De gevolgen van deze visie en levenshouding zijn intussen alom zichtbaar: vervuiling, 
een gigantische afvalberg, verlies van ‘zachte’ waarden en intermenselijke samenhang, 
uitputting van de natuurlijke hulpbronnen, uitputting van de natuurlijke gezondheids-
toestand van steeds meer mensen individueel, met moderne ziektebeelden als burn-out, 
CVS, depressies en verslavingen.

Het is interessant om dit beeld van onze tijd te bekijken in het licht van een van de groot-
ste slachtoffers ervan: het kind. In 1982 publiceerde Neil Postman (1931-2003) zijn boek 
The disappearance of childhood. Daarin beschreef hij hoe de kindertijd een vrij recente ‘uit-
vinding’ is. In de middeleeuwen was de kindertijd als dusdanig geen levensfase apart: 
kinderen namen deel aan het gezins- en werkleven alsof het kleine volwassenen waren 
en werden ook van jongs af met de schaduwzijden en de ruwheid daarvan geconfron-
teerd. Pas met de toenemende geletterdheid ontstond een afscheiding: volwassenen 
gingen hun eigen culturele leefwereld creëren en voelen dat een aantal zaken ‘nog niet 
voor kinderen ‘zijn; de kinderen, die nog niet konden lezen, kwamen hier buiten te staan. 
Deze ontwikkeling maakte het pas mogelijk dat het kind nu ook echt kind kon gaan zijn, 
en zijn eigen leefwereld veroveren waarin fantasie en kinderspel hoogtij vieren. Onze 
tijd dreigt opnieuw het kind-zijn te verstikken. Postman noemde als belangrijkste factor 
de moderne media, vanaf de televisie. Deze adultiseert kinderen en infantiliseert vol-
wassenen, door de aard van bepaalde programma’s maar ook reeds door het medium 



51

FO
RU

Mzelf, dat geen geschreven taal maar directe beelden in de huiskamer binnenbrengt en 
de leeftijdsgroepen egaliseert. 

Intussen zijn we 30  jaar, een generatie, verder. Het boek was toen een alarmsignaal. 
Intussen zijn onze kinderen overspoeld met niet enkel de tv, reclame inbegrepen, met 
veelal wanstaltige beelden en figuren waarvan men denkt dat ze kinderen aanspreken, 
maar ook met gsm’s, pc’s, games, iPods, iPads, iPhones, tablets, en schrijven de eindter-
men voor het onderwijs voor dat de kinderen zeker in de lagere school, maar best ook 
al in de kleuterschool, de nodige vaardigheden moeten ontwikkelen om met ICom te 
gaan. Een technologie en industrie is ontstaan die uit ons leven niet meer weg te den-
ken is en onze civilisatie grandioze nieuwe mogelijkheden geeft, en die al het mogelijke 
doet om meteen ook de wereld van het kind te veroveren. Gigantische winsten gaan 
er in om, gigantische energievreters zijn het, hopen afval komen er eens te meer uit te 
voorschijn. Intussen realiseren we volop wat Postman in twee andere boektitels ver-
woordde: we amuseren ons dood, en we informeren ons dood. 

Kunnen we misschien inspiratie opdoen precies in die wereld van het kind, die we nog 
maar net goed en wel ontdekt hebben? Omwille van het bewaren en koesteren van dit 
kostbare goed, het kind-zijn, én omwille van onze eigen humane overleving?

Kinderen komen op de wereld met ‘iets’ dat we als volwassenen niet vanzelf zomaar 
hebben of behouden. Ze zijn geen onbeschreven bladeren, die wij maar vol te schrijven 
hebben, te programmeren, opdat ze in ons model zo goed en zo snel mogelijk kunnen 
meedraaien. Ze vertonen een aantal eigenschappen, kwaliteiten, ‘deugden’ in aristote-
lische zin, die blijkbaar inherent zijn aan het mens-zijn over alle culturen heen. 

Aan de ene kant is er de grote mate van open-
heid, vertrouwen, onbevooroordeeldheid. Met 
grote ogen en oren neemt het kind in zich op wat 
het ziet en hoort, en gaat het ervan uit dat het 
waar en goed is. Het kritische oordeelsvermogen 
dat zo typisch is voor de puber, is bij het kleine 
kind nog niet aanwezig. Het komt vragend in de 
wereld aan, en nodigt ons uit om het dan ook met 
waarheid en goedheid te omringen. Het is bekend hoe diep en blijvend de wonden kun-
nen zijn als dit basisvertrouwen geschonden wordt. Als we er anderzijds in slagen om 
deze kracht van het vertrouwen tegemoet te komen, geven we het kind een basis van 
zelfvertrouwen mee voor zijn hele verdere leven. Als we op de ‘open vragen’ van het 
kind over de wereld, zichzelf, het waarom en het waarvandaan, ook met openlatende 
antwoorden ingaan, bevorderen we een attitude die het kind zal toelaten om ook later 
steeds weer open te staan voor nieuwe inzichten en hypotheses. En dat is een houding 
die sterk afwezig is in onze cultuur: dat alle visie en zelfs alle wetenschap toch eigen-
lijk ‘voorlopig’ blijft. Waarom zouden er niet nog grote paradigmawisselingen kunnen 
optreden in de toekomst, net zoals we deze gekend hebben vanaf het begin van het 
natuurwetenschappelijke tijdperk? Deze houding van blijvende onbevangenheid kun-
nen de kinderen ons leren. 
Aan de andere kant is er de drive die kinderen meehebben: de drang om te ontwikke-
len, te ontdekken, te bewegen. Het kind is geen passieve hoop levende materie die we 
in gang moeten zien te krijgen. De ontwikkeling van de motoriek tot aan het rechtop 

Steeds weer open te staan voor nieuwe 
inzichten en hypotheses: dat is een houding 

die sterk afwezig is in onze cultuur, 
de houding dat alle visie en zelfs alle 

wetenschap toch eigenlijk ‘voorlopig’ blijft.



52 Oikos 67, 4/2013

FO
RU

M

lopen en daarna steeds verder, de gretigheid waarmee taal geleerd wordt, de onder-
zoeks- en experimenteerdrang van de peuter en kleuter, het plezier waarmee het kind 
loopt en danst en klimt en stoeit: het zijn allemaal uitingen van een ‘wil tot ontwikkelen’ 
die het kind vol enthousiasme uitleeft. Het komt erop aan deze wil voldoende ruimte 
te geven, binnen veilige grenzen – die het kind nog niet voor zichzelf kan stellen, daar-
voor heeft het nog niet het overzicht en inzicht – zodat ook deze een vermogen blijft 
voor het leven. Een basisopdracht voor het onderwijs: hoe kan dit maximaal inspelen op 
deze spontane aanleg tot vooruit willen, bijleren, ondernemen, en er zo weinig moge-
lijk remmen op plaatsen door bijvoorbeeld cognitieve eisen te stellen die vaak te vroeg 
en te uitgebreid zijn voor de leeftijd van het kind. 

De Duitse auteur-filosoof Friedrich Schiller (1759-1805) onderscheidde in de menselijke 
psyche drie basale tendensen: ten eerste de drang, men zou kunnen zeggen vanuit het 
lichaam, om ‘stof’ te verwerken en te verzetten, de Stofftrieb; ten tweede de drang tot 
vormen, in gedachten ordenen, structureren, de Formtrieb en ten derde tussen deze 
beide de aandrang om te spelen, de Spieltrieb. 

De eerste twee zijn op zichzelf geneigd tot extremen: de Stofftrieb kan leiden tot blinde 
actie en chaos, de Formtrieb tot gevangen zitten in voorbedachte schema’s. Ze zijn ook 
aan elkaar tegengesteld. Slechts de derde brengt de beide andere in evenwicht: het 
vermogen om spelenderwijs met de twee andere om te gaan, zodat men ze positief en 
creatief aanwendt en ertegenover vrij blijft . ‘De mens is slechts mens in zoverre hij 
speelt’. In dit beeld schuilt de basis van elk scheppend, kunstzinnig proces. En het is 
merkwaardig hoezeer kinderen ook weer dit vermogen ‘vanzelf’ meebrengen: de kunst 
van het spelen. Het eigene van kinderspel is juist dit voortdurende kunnen opbouwen 
van spelsituaties, constructies, voorwerpen, … schijnbaar vanuit het niets en vaak met 
zeer weinig materiaal, waar ze vol plezier met hun rijkelijk vloeiende fantasie al het 
mogelijke aan toedichten, en even makkelijk ook weer kunnen oplossen wat er ontstaan 
is en opnieuw beginnen. Het kan alleen gebeuren, maar het kan ook een zeer sociaal 
proces zijn waarin kinderen samen iets opbouwen en ook weer kunnen afbreken en 
veel van elkaar leren. Met heimwee kunnen we als volwassenen vaak terugdenken aan 
die tijd waarin we nog zo vanzelf, onvermoeibaar en onbekommerd konden spelen. 
Ook hier weer wordt ons de vraag gesteld om het kind daar alle ruimte toe te geven: 
materiaal om te spelen, speelgoed dat niet te ‘af’ is, kleuterklassen waarin bewogen en 
gespeeld kan worden zonder al te veel sturing, en vooral de nodige tijd ervoor binnen en 
buiten schooltijd. Want kinderspel is ernstig, misschien wel ernstiger dan het schoolse 
leren. Als we dit vermogen tot spelen en de kracht van de fantasie in zijn waarde laten, 
kunnen we misschien hopen dat het kind later ook voortdurend de speler in de eigen 
biografie zal zijn, en creatief genoeg blijven om niet ‘werkloos’ toe te moeten zien aan 
de rand van de maatschappij, ook als de arbeids-’markt’ krap is. 

Hetzelfde zien we tevoorschijn komen in de vaak ongebreidelde fantasie waarmee kin-
deren, vooral kleuters, kunnen tekenen, zonder vooraf bepaalde opdracht. Een kunde die 
na het zevende jaar meestal flink afneemt. In samenhang met de eerste twee genoemde 
eigenschappen biedt dit fantasievermogen ook de mogelijkheid om zich eigen, steeds 
nieuwe, mogelijkerwijs steeds adequatere beelden van de werkelijkheid te vormen en 
oplossingen te bedenken voor nieuwe problemen die zich stellen. De leuze van mei ‘68, 
de begintijd van heel wat vernieuwingsbewegingen waaronder de ecologische, die zich 



53

FO
RU

Mtegen de verstarde maatschappelijke structuren en de toenemende vervuiling richtten, 
was in dit opzicht een voltreffer: ‘de verbeelding aan de macht!’

De openheid waarmee kinderen de wereld tegemoet treden, maakt verder dat het als 
het ware nog méér kan zien dan de direct zichtbare verschijning met al haar details. 
Hoe het kind naar een bloem kijkt, naar een koe, een bij, een vlinder: het gaat deze niet 
meteen analyseren, maar het voelt aan wat voor een wereld van onzichtbare ‘kwaliteit’ 
ermee samenhangt. Het kan oprecht verwonderd zijn en in bewondering staan voor de 
maan, een heldere sterrenhemel, een bloemenweide. En het heeft er dan ook respect 
voor. Om dit ingeboren vermogen tot eerbied te wekken heeft het kind niet veel nodig, 
enkel ons goede voorbeeld. Natuurlijk zal het een bloem ook willen plukken, een vlin-
der vangen; maar er met weinig woorden kunnen we het zover brengen dat het een 
bloem nooit zomaar zal uiteenrukken, een vlinder pijnigen. Hier ligt wellicht ook de 
diepste basis tot een later ecologisch bewustzijn: een landschap verknoeien, afval weg-
gooien doe je niet zomaar, niet alleen omdat het lelijk en vuil is, maar omdat je respect 
kan hebben voor deze natuur die de menselijke beschaving al duizenden jaren draagt. 
Dieren beschouw je niet alleen maar als schepsels van een toevallige evolutie die we 
naar believen kunnen gebruiken, misbruiken, consumeren: het zijn evenzovele wezens 
die respect en dankbaarheid verdienen.

Op dezelfde wijze kijkt het kind nog ‘doorheen’ 
huidskleur, geaardheid, geslacht, materiële wel-
stand of armoede, begaafdheid en beperkingen 
van andere kinderen en medemensen, en richt het 
zich meer op het innerlijke, het wezenlijke. Een 
mens is een mens, een kind is een kind, ongeacht 
fysieke eigenschappen, diverse aanleg en even-
tuele handicaps. Men zou kunnen zeggen dat 
kinderen fundamentele voorstanders zijn van 
het gelijkheidsprincipe. Hoezeer mensen en 
kinderen qua uiterlijke kenmerken ook verschillen, principieel zijn ze gelijkwaardige 
speelkameraden. Dat kinderen natuurlijk ook flink kunnen pesten doet hier niets aan 
af: ze blijven aanspreekbaar op het basisrespect dat je voor iemand anders kan opbren-
gen en ze hechten er waarde aan. Opnieuw een vermogen dat we kunnen verzorgen 
en waar we kunnen van leren: de gelijkwaardigheid van iedere burger en zijn/haar 
recht op een stem. 

Deze gelijkheid was een van de idealen van de Franse Revolutie. Een ander was de 
broederlijkheid. Bij nader toezien blijkt ook dit in de kinderen te sluimeren. Ze hebben 
natuurlijk een portie egoïsme, die ook noodzakelijk is om aan hun trekken te komen. 
Maar evengoed zijn ze aanspreekbaar op een juiste, eerlijke verdeling van de taart of 
de koek of het spelmateriaal en willen ze graag delen. Of vinden ze het ongehoord als 
kinderen in armoede moeten leven. ‘Dat is niet eerlijk!’ is een veelgehoorde kinder-
uitroep. Hier ligt de kiem voor latere solidariteit en voor het besef dat de natuurlijke 
hulpbronnen en rijkdommen van de planeet aarde eindig zijn. Alles wat ik claim aan 
bezit en aan financieel vermogen kan een ander niet meer bezitten of gebruiken. Alles 
wat ik in mijn Westerse positie aan luxegoederen wil ter beschikking hebben neem ik 
weg van het totaalpakket dat er aan materiële mogelijkheden is voor mijn medemensen. 
Het grootste principe dat voor de economie wereldwijd gezondmakend kan werken 

Het kind kijkt ‘doorheen’ huidskleur, 
geaardheid, geslacht, welstand of 

armoede, … en richt zich meer op het 
innerlijke, het wezenlijke. Een mens 

is een mens, een kind is een kind, 
ongeacht fysieke eigenschappen, diverse 

aanleg en eventuele handicaps.



54 Oikos 67, 4/2013

FO
RU

M

is dan ook dat van de broederlijkheid: ik ben er niet om voor mezelf te werken, zodat 
míjn welstand steeds groter wordt, maar ik werk omdat anderen behoefte hebben aan 
wat ik presteer. En de vruchten van de arbeid van allen kunnen het beste eerlijk ver-
deeld worden. 

Opdat kinderen deze en andere ‘deugden’ – een term die misschien beter aanduidt waar 
het om gaat dan ‘normen en waarden’ – zouden kunnen in ere houden en ontwikke-
len, hebben ze ruimte en tijd nodig en een erkenning van dit eigene van het kind-zijn. 
Hun wereld zou een soort veilige uitsparing mogen zijn binnen de drukke, haastige 
wereld van de grote mensen. Er speelt een andere tijdsdimensie in: er is nog plaats 
voor rustig gedijen, zelfs voor traagheid en waarom niet, ook voor verveling – waaruit 
weer nieuwe impulsen kunnen geboren worden. Voor baby’s is het zelfs de allereer-
ste fysieke behoefte, dat ze rustige aandacht en tijd krijgen om in de primaire noden 
te worden voldaan van eten, drinken, slapen, verschonen. Voor hen is de tastzin nog 
het belangrijkste zintuig, en elke aanraking en de aandacht waarmee deze gebeurt, 
wordt intens waargenomen. Dit rustige en warme tegemoetkomen in de basisbehoef-
ten vormt al de eerste bouwsteen voor het vertrouwen dat het kind zal kunnen stellen 
in de wereld waarin het is terechtgekomen. In onze om onthaasting smekende, maar 
steeds haastiger wordende tijd is dit al de eerste klip die de baby moet nemen: hoeveel 
maanden tijd krijgt hij om in een groeizame sfeer te gedijen? Vanaf welke leeftijd moet 
hij ’s morgens vroeg al uit bed gerukt worden om elders, vaak in drukte en lawaai, de 
dag te gaan doorbrengen?

Op meerdere vlakken zou er dus gestreefd kunnen worden naar de vrije ruimte (en 
tijd) te verzorgen en waar nodig te herstellen, die het mogelijk maakt dat het kind echt 
kind kan zijn. Vrijheid was het derde ideaal van de Franse Revolutie. Zij is niet zozeer 
iets dat het kind meebrengt, maar zij is een levensvoorwaarde die het aan ons vraagt. 
Dit houdt ook in dat er vrijheid is op het maatschappelijke vlak om pedagogische ini-
tiatieven te nemen die waarde hechten aan alle aspecten van het kind-zijn, en het kind 
niet willen beschouwen als een volwassene in het klein. Dat de overheid dus de ruimte 
laat om ‘vele bloemen te laten bloeien’ in het kinderopvang- en onderwijsveld. Dat ze 
zich meer als ‘tussenheid’ dan als overheid opstelt, en meer vertrouwt op wat de bur-
gers weten, kunnen en willen in plaats van hen als louter uitvoerders te beschouwen en 
dus van bovenaf alles in eisen en regels meent te moeten vastleggen. Het omgekeerde 
zien we bijvoorbeeld gebeuren als de overheid alweer een onderwijshervorming wil 
doorvoeren waarin de leerkrachten in het veld niet betrokken werden, maar wel goed 
zullen ‘geïnformeerd’ worden; of als de overheid, in samenwerking met verborgen 
economische belangen, de grote pleitbezorger wordt van ICin het lagere- en zelfs kleu-
teronderwijs. Een technologie waarvan helemaal niet aangetoond is dat ze zo nodig al 
voor het twaalfde jaar moet aangeleerd worden, waarvan integendeel steeds meer blijkt 
dat dit helemaal niét nodig is, dat kinderhersenen er niet rijp voor zijn, en dat de hele 
ontwikkeling van het kind waarin de bovenbeschreven elementen hun plaats krijgen, 
er veeleer schade door lijdt. 

Bio
Luc Vandecasteele is huisarts te Gent, vader van zes, grootvader van twee, geïnteres-
seerd in holistische benaderingen in de geneeskunde en vernieuwende, kindvriendelijke 
onderwijsvormen.




