
{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 1 

{ KENTERINGen ] digit 

2de jaargang - nr. 4 - oktober 2009 - tweemaandelijks 

 

Geweld 

* Hans Achterhuis’ Met alle geweld 

* Religie en geweld 

* Als de NAVO de passie preekt 

 

Damiaan 

Zware lasten en sterke schouders 

Roger Lenaers 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 2 

{KOP en Munt] 
 
Dat boek draagt als titel “ Met alle 
geweld ” , ondertitel: “ een filosofische 
zoektocht ” . Paul De Witte heeft dat 750 
pagina's tellende boek helemaal uitgelezen 
en hij vindt het schitterend. Het heeft veel 
gevergd van zijn tijd en zijn intellectuele 
vermogens, maar hij werd ruimschoots 
beloond met heel wat nieuwe inzichten. Wij 
mogen er mee van profiteren want hij 
slaagt erin de inhoud bevattelijk over te 
brengen. Neem en lees.   

colofon  p5 * Hans Achterhuis schreef een boek en hij weet hoe dat moet 

KENTERINGen]digit  
 
{KENTERINGen]digit is de digitale opvolger van 
{KENTERINGen] die tot de zomer van 2007 op 
papier verscheen. {KENTERINGen]digit wil een 
tijdschrift zijn waarin talrijke vertegenwoordigers en 
(basis)groepen uit de kritische christelijke 
basisbeweging de gedachten en krachten 
bundelen. Met dit magazine wil de redactie een 
blad aanbieden dat maatschappelijke toestanden 
helpt te analyseren en sporen trekt voor een 
oecumenische bevrijdingstheologie.  
 
{KENTERINGen]digit legt de hoopvolle wendingen 
in onze maatschappij en kerken bloot. Het breekt 
met de logica van het kapitalisme en zijn 
wetmatigheden omwille van haar radicale keuze 
voor de zwaksten in onze samenleving.   
 
De inhouden en de editoriaals van de 5 papieren 
jaargangen van {KENTERINGen] vind je op onze 
weblog http://Kenteringen.skynetblogs.be. 
{KENTERINGen]digit vind je hier op Abelweb, bij 
de publicaties onder digitaal register. 
 
Redactie 
Paul De Witte, Willy Duchatelet, Jozef Mampuys, 
Katrien Rombouts, Jan Soetewey, 
Elke Vandeperre, Remi Verwimp. 
 
Werkten mee aan dit nummer 
• Paul De Witte (°46), woordvoerder 

Basisbeweging voor Democratie in 
Samenleving en Kerken, redactielid 

• Rosalie Heens (°81), educatief 
medewerkster vzw Motief 

• Jelle Laverge (°85), ingenieur-architect met 
meer passies en hobby ’ s dan Imelda 
Marcos schoenen bezit 

• Marij Loos (°54), lid CvS, lay-out 
• Jozef Mampuys (°49), militant in de 

Christelijke Arbeidersbeweging, lid CvS, 
redactielid 

• Katrien Rombouts (°59), psycholoog, 
werkzaam in een psychiatrisch ziekenhuis, 
redactielid 

• Jan Soetewey (°41), medewerker CvS, 
eindredactie 

• Elke Vandeperre (°73), coördinator Motief, 
redactielid 

• Remi Verwimp (°45), coördinator Werkplaats 
voor Theologie en Maatschappij, docent 
Motief, redactielid 

p12 * Religie en geweld 

{Kop en MUNT] 
 
Zijn religies wel zo vredevol? Is het niet zo dat 
zij vaak aan de bron van geweld en oorlog 
liggen? Denk maar aan godsdienstoorlogen, 
Inquisitie, 'etnisch geweld', terroristische 
aanslagen, enzovoort... Omdat we ons niet met 
kort-door-de-bocht-antwoorden tevreden 
kunnen stellen, graaft Jan Soetewey dieper. 
Theologische opvattingen over 'Offer' en 
'waarheid' gaan niet vrijuit. Wat het geweld in 
onze eigen bijbel betreft, is het antwoord 
complex en niet eenduidig. Dat wordt 
geïllustreerd aan de hand van drie voorbeelden. 

p21 * De sterkste schouders moeten de zwaarste lasten dragen 

p23 * Het verborgen gezicht van heiligverklaringen 

{To the point] 
 
Twee artikels voor de prijs van één.  
Jozef Mampuys heeft op 22 augustus het 
interview met Luc Cortebeeck gelezen. 
“ C ortebeeck heeft gelijk... maar waarom 
legt hij niet veel uitdrukkelijker de nadruk 
op een vermogensbelasting en op de 
strijd tegen fiscale fraude en ontwijking? 
Zijn dat geen punten die het ACV en de 
hele christelijke arbeidersbeweging sinds 
jaren hoog in hun vaandel voeren? ” ,  
vraagt hij zich af. 
 
Volgende maand wordt 'grootste Belg' 
Pater Damiaan heilig verklaard. Dat is niet 
niks, ook financieel en politiek niet. 
François Ducatillon, een onderzoeker aan 
de ULB heeft daar in Le Soir een artikel 
over geschreven. Paul De Witte heeft het 
vertaald.  

 

Foto voorkaft: Treffen met politie tijdens la Minga 
Indigena, een protestmars van 120 km in Columbia 
die op 12 oktober 2008 begon en waaraan tussen 
de 45.000 tot 60.000 inheemsen deelnamen. Bij de 
inheemsen vielen 3 doden. 
Foto: Simone Bruno 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 3 

 

 

Hoe lang discussiëren we in Vlaanderen eigenlijk al over hoofddoeken? Iemand 

een idee? Mijn verste herinnering reikt tot het jaar 1997. Ik zat toen in het voor-

laatste jaar middelbaar en moest een opdracht maken rond een actueel thema. In 

dat jaar had een Anderlechtse school een aantal meisjes met hoofddoek geweigerd 

en dat kwam uitgebreid in de media aan bod. De leerlingen in kwestie hadden te-

gen de school een rechtszaak aangespannen en verloren: er was volgens de rech-

ter geen sprake van discriminatie omdat de school elk levensbeschouwelijk sym-

bool verbood, niet alleen hoofddoeken.  

Vandaag, meer dan tien jaar later, staan we weer voor zo ’ n spraakmakend hoofd-

doeken-op-school-proces. Deze keer in Antwerpen. Ik bespaar u de details. U las, 

hoorde en zag er de laatste maanden ongetwijfeld meer over dan u lief was. Mis-

schien was dat ook uw eerste gedachte bij het lezen van de titel: “ O nee, toch niet 

weer die hoofddoek! ”  Ik moet toegeven dat dat de laatste maanden ook vaak mijn 

eerste reflex was bij het lezen van het zoveelste krantenartikel, opiniestuk of pers-

bericht. Maar net als veel mensen rondom mij lijk ik een haat-liefdeverhouding met 

dit debat te hebben. We zijn het debat hartsgrondig beu en tegelijk blijven we het 

hartstochtelijk voeren. Omdat we het gevoel hebben dat het belangrijk is? Dat onze 

toekomst en onze samenleving op het spel staan? Omdat het debat vragen oproept 

over fundamentele kwesties zoals godsdienstvrijheid, vrouwenemancipatie, seksua-

liteit, omgaan met diversiteit, gelijke behandeling en recht op verschil? 

 

Boeiende vragen, dat wel, maar als we vandaag nog met precies dezelfde vragen 

worstelen als tien jaar geleden, hebben we onze kostbare tijd dan niet verspild aan 

zinloze discussies? Met andere woorden: geeft meer dan tien jaar hoofddoekende-

bat niet meer aanleiding tot teleurstelling dan tot een uitbundig verjaardagsfeestje? 

En ook de manier waarop het debat gevoerd werd, was vaak niet iets om trots op te 

zijn. Meer dan eens ging het debat over in inhoudsloos gescheld, ja zelfs in intimi-

datie, zwartmakerij en gepest. Maar anderzijds bleef het hoofddoekendebat ook op 

allerlei democratische manieren gevoerd worden. Zowel door voor- als tegenstan-

ders van een verbod worden vreedzame manifestaties georganiseerd, rechtszaken 

aangespannen, degelijke opiniestukken geschreven, onderzoekers geïnterviewd, 

redact ioneel  inhoud 

3333    

Redact ionee l 
Lang leve het hoofddoekendebat 
 

5555    

KOP en munt 
Achterhuis schreef een boek en hij weet hoe 

dat moet 
 

12121212    

Kop en MUNT 
Religie en geweld 
 

20202020    

In Beweging 
Nora De Jonghe 
 

21212121    

To the Po in t  
* De sterkste schouders moeten de   

   zwaarste lasten dragen 

* Het verborgen gezicht van de 

  heiligverklaringen 
 

25252525    

Repor ter  ter  P laatse  
Visie vieren 
 

28282828    

Kle in  Verze t  
Ik heb een steen verlegd 
 

29292929    

Boekbesprek ing  
Als de NAVO de passie preekt! 
 

31313131    

Het  Derde Testament  
Omtrent Roger Lenaers 
    

34343434    

Kunstgreep 
Hagar 
    

35353535    

Brood en Rozen 
Elkaar met respect en liefde behandelen 

 
lang leve 
het hoofddoekendebat 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 4 

redact ioneel  

vormingsactiviteiten ingericht,… Professoren, politici, advocaten, vormingswerkers, 

schooldirecteurs, middenveldorganisaties met een lang verleden, spontane actie-

groepen, moslims en niet-moslims, mannen en vrouwen nemen en krijgen het 

woord. Al bij al is het best wel een divers debat en af en toe worden er ook heel de-

gelijke, ernstige en sterke argumenten aangevoerd.  

 

Maar er is meer. Gelukkig. Het valt op dat steeds meer organisaties en vertegen-

woordigers uit het middenveld een mening hebben over het hoofddoekenverbod en 

daar ook voor uitkomen. Zelfs kardinaal Danneels verbaasde vriend en vijand met 

de uitspraak dat hij het verbod geen goed idee vond. Steeds minder wordt er ge-

schermd met “ we hebben geen standpunt, want we zijn intern verdeeld ”  of “ ik 

heb geen standpunt, want het is een heel complexe materie ” . Als we de voorbije 

periode ergens vooruitgang geboekt hebben, dan is het op dat punt. Ik hoop dat dat 

een evolutie is die blijft doorgaan. Want het geeft aan dat er nagedacht wordt. Dat 

er keuzes gemaakt worden, lastige knopen ontward of doorgehakt. En als het mid-

denveld één belangrijke taak heeft, dan is het wel visie ontwikkelen en mensen aan 

het denken zetten. Natuurlijk is heel die hoofddoekenkwestie complex. Natuurlijk 

moet je er niet al te licht over interne meningsverschillen gaan. Natuurlijk heeft elke 

keuze voor- en nadelen. Maar op een gegeven moment moet je wel weten of je 

voor of tegen bent, net zoals wanneer je gaat stemmen. Wie blijft volhouden dat hij 

het niet weet, wil het volgens mij gewoon niet weten. Als organisaties geen stand-

punt durven innemen, uit vrees een deel van hun achterban tegen de borst te sto-

ten, waar zijn ze dan mee bezig? Zij nemen noch debat noch onze samenleving 

ernstig. Totnogtoe zijn immers nog maar weinig debatten erin geslaagd om zoveel 

mensen aan het denken te zetten rond zoveel fundamentele vragen.  

 

Lang leve het hoofddoekendebat? Wel, om helemaal eerlijk te zijn… Natuurlijk vind 

ik het jammer dat de tegenstanders van het verbod, waartoe ik mezelf reken, nog 

geen gelijk hebben gehaald. Maar anderzijds hebben de voorstanders van het ver-

bod het ook nog niet gehaald. Zolang het pleit nog niet beslecht is, heb ik hoop. En 

wat meer is, zelfs als de tegenstanders ook deze keer gelijk halen, zelfs als de 

rechtszaak die BOEH heeft aangespannen op een verpletterende nederlaag uit-

draait, zelfs dan leert de geschiedenis dat er nog hoop is. Dat de strijd blijft voort-

gaan en dat alles volgend jaar weer in vraag gesteld kan worden. Want geloof het 

of niet, er zijn nog heel wat argumenten die in de voorbije debatten niet de aan-

dacht kregen die ze verdienen. Zo is er de vraag of hoofddoeken een religieus sym-

bool zijn, of een religieuze praktijk, zoals vasten en bidden. En we hebben nage-

dacht over wat een school moet doen als er leerlingen gedwongen worden een 

hoofddoek te dragen, omdat ze anders voor “ vuile hoer”  worden uitgemaakt. 

Maar wat moet een school doen als meisjes alleen in korte broek of rok durven ver-

schijnen als hun benen geëpileerd zijn, omdat ze anders voor “ lelijk manwijf ”  

worden uitgemaakt? Ja, zo kunnen we nog wel een tijdje doorgaan. Lang leve het 

hoofddoekendebat! 

 

Rosalie Heens 

 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 5 

KOP en Munt  

Inleiding 
 
Voor de titel boven dit stuk heb ik mij laten inspireren door een lied van de Vlaamse groep 'De 
Mens', waarbij ik de naam van Jeroen Brouwers heb vervangen door die van Hans Achterhuis. 
Maar ik meen echt wel wat ik schrijf: Hans Achterhuis heeft een schitterend boek geschreven, 
waarover ik samenvattend durf zeggen: het is een boek dat niet alleen heel wat gevergd heeft 
van mijn tijd en van mijn intellectuele vermogens, maar dat mij ook heel wat nieuwe inzichten 
heeft verschaft en waarvan het slot mij zelfs heeft ontroerd.  
Waarom is dit zo ’ n sterk boek? Ik noem een vijftal redenen. 
Eén. Omdat het -voor een filosofisch werk- met grote helderheid en leesbaar is geschreven, 
waardoor het ook voor een niet filosoof zeer toegankelijk is, en dit in tegenstelling tot heel wat 
filosofen, voor wie onleesbaarheid recht evenredig lijkt te zijn met kwaliteit.  
Twee. Omdat de auteur niet lijdt aan wat Helmut Schelsky “D auerreflektion ”  noemt. Achterhuis 
analyseert scherp, en na die grondige analyse riskeert hij het om stelling te nemen en zijn nek uit 
te steken, daar waar veel filosofen zo blijven steken in 'durende reflecties' dat ze keuzes en 
standpunten voor zich uit blijven schuiven. 
Drie. Wie gedurende tien jaar met de gruwel van het geweld bezig is geweest, kan het wellicht 
niet kwalijk genomen worden dat hij cynisch zou geworden zijn. Achterhuis is niet cynisch gewor-
den en hij heeft zijn geloof in de mens en diens mogelijkheden ten goede niet verloren. Hij is on-
derweg wel een aantal 'idealistische en utopische' illusies verloren, waardoor hij uiterst realistisch 
is geworden. En dat is naar mijn aanvoelen maar goed ook. 
Vier. Achterhuis is ook niet te beroerd om zijn vergissingen uit het verleden openlijk toe te geven. 
En dat siert hem.  
En tenslotte vijf. De auteur wijst voortdurend op zijn eigen beperkte 'filosofische' visie op het ge-
weld. Hij waagt zich niet of nauwelijks aan (psychologische, sociologische, enz…) grensover-
schrijdingen. Daarbij relativeert hij voortdurend ook zichzelf en raadt hij de lezers van zijn boek 
aan vooral goede romans te lezen om in staat te zijn “de diepten van het menselijk en maat-
schappelijk hart “  te peilen. Om de lezer toch een tweetal voor Achterhuis inspirerende namen 
mee te geven: de Zuid-Afrikaanse Nobelprijswinnaar Coetzee ('Wachten op de barbaren', 'In On-
genade', 'Langzame man') en Tolstoj (Oorlog en Vrede). 
 
Kortom: een schitterend boek, dat thuishoort in de boekenkast van mensen die geëngageerd be-
zig zijn met deze samenleving en deze wereld, die doortrokken zijn van velerlei vormen van ge-
weld.  
En indien het volume van het boek potentiële lezers zou afschrikken, het kan heel goed gebruikt 
worden als een soort van 'encyclopedisch naslagwerk'.  
De raad van Achterhuis opvolgend zal ik deze reflecties beginnen met een televisieprogramma 
en met een verwijzing naar twee romans van Edgar Hilsenrath. 
 

 

Achterhuis  schreef  een boekAchterhuis  schreef  een boekAchterhuis  schreef  een boekAchterhuis  schreef  een boek     
en h i j  weet  hoe dat  moeen h i j  weet  hoe dat  moeen h i j  weet  hoe dat  moeen h i j  weet  hoe dat  moetttt 

Enkele reflecties over en bij 'Met alle geweld - Een filosofische zoektocht' (1) 

Edgar Hilsenrath 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 6 

KOP en Munt  

Feiten: een televisieprogramma als eerste aanzet 
    
Toen ik op dinsdag 14 april 2009 de laatste bladzijden van Met alle geweld aan het doorworste-
len was, werd in het programma Koppen XL een reportage getoond over het toenemend jonge-
rengeweld in Groot-Brittannië. In de loop van het voorbije jaar zijn daar tientallen jongeren koel-
bloedig en vaak op barbaarse wijze met messen doodgestoken door leeftijdgenoten. Tijdens het 
kijken stelde ik mij de vraag: vanwaar komt dat geweld, dat tegenwoordig nogal eens wordt ge-
kwalificeerd als “ zinloos geweld ”? Dit programma beschouwde ik als een soort test en dit van-
uit de vraag: is deze vorm van gratuit geweld ergens onder te brengen in één van de zes door 
Hans Achterhuis beschreven oorzaken voor geweld?  
 
Voor alle duidelijkheid toch eerste de definitie van geweld, waartoe Achterhuis is gekomen na 
heel wat zoekwerk: “Geweld bestaat in het min of meer intentioneel toebrengen of dreigen toe 
te brengen van schade aan mensen of voorwerpen ”  (p. 78). 
In deze definitie zijn vier elementen belangrijk: de bedoeling of intentie (een toevallig ongeluk met 
schade tot gevolg of een natuurramp zijn dus geen geweld); de mogelijkheid van verbaal of psy-
chisch geweld moet openblijven (dreigen met); de toegebrachte schade kan ook van immateriële 
aard zijn; en tenslotte: geweld kan ook gericht zijn tegen dingen die voor een ander mens uiterst 
belangrijk zijn en waardoor die ander in zijn bestaan getroffen wordt. 
Dergelijke 'beperkende' definitie is belangrijk om te vermijden dat geweld in die mate wordt uitge-
rekt dat uiteindelijk bijna alles als gewelddadig kan worden beschouwd. En als alles gewelddadig 
wordt, dan is uiteindelijk bijna niets meer nog echt gewelddadig.   
 
Vanuit deze definitie is het jongerengeweld onmiskenbaar als uiterst gewelddadig aan te duiden. 
Naast verschillende andere oorzaken voor dit soort jongerengeweld (sociale achterstelling, verve-
ling, gebrek aan toekomstperspectieven, mogelijk racisme, enzovoort) wijst in dit geval Achter-
huis -en dit op grond van heel wat studies- op de mimetische kracht van geweld. Geweldgebruik 
is besmettelijk, het tast mensen aan die ermee te maken krijgen. Een delegatie van Burundese 
kerken stelde naar aanleiding van de strijd tussen Hutu ’ s en Tutsi ’ s dat geweld werkt als een 
virus, het is als aids (p. 714). We moeten er dan ook alles aan doen om een maatschappelijk kli-
maat te voorkomen waarin geweldgebruik de gewoonste zaak van de wereld wordt om de onver-
mijdelijk aanwezige conflictsituaties op te lossen.  
Hiermee is één van de zes bronnen van geweld al even aangeraakt: de mimetische begeerte, 
zoals die vooral is uitgewerkt en beschreven door de Franse filosoof René Girard (p. 601-633).   
De stelling van Girard komt, kort gezegd, hierop neer: mensen begeren iets, niet zozeer om het 
begeerde zelf, maar vooral omdat ook een ander hetzelfde begeert. Hierdoor ontstaat vaak een 
rivaliteit (en dit geldt zowel voor het persoonlijke als voor het maatschappelijke) die kan uitmon-
den in een niet meer hanteerbare escalatie van geweld.  
 

Nacht, een roman van Edgar Hilsenrath 
 
Toen ik begon aan de lectuur van Met alle geweld was ik volop aan het lezen in Nacht. 
Deze joodse auteur beschrijft in dit boek (2) het samenleven in een joods getto ergens op de 
grens tussen Oekraïne en Roemenië. Over de veroorzakers van het getto (de nazi ’ s) wordt bij-
na met geen woord gerept. Het enige wat de auteur lijkt te doen is 'koel en afstandelijk registre-
ren' wat er zich in de extreme situatie van dat getto afspeelt, waar mensen sterven als vliegen, en 
hoe mensen geleidelijk hun humaniteit en alle mededogen verliezen en tot barbaars geweld in 
staat zijn, enkel en alleen om te overleven. Deze indringende roman is een levende en onge-
meen onthutsende illustratie bij 'de ene zijn dood is letterlijk de ander zijn brood'. Het getto is een 

 

Hans Achterhuis 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 7 

KOP en Munt  

plek waar het overdag meer nacht is dan ’ s nachts. Ik zie maar één lichtpunt in het hele boek, 
met name Deborah, de schoonzus van de hoofdpersoon Ranek, die een moment van hoop te-
genwoordig stelt. 
 
Ook hier kunnen verschillende oorzaken van het aanwezige geweld worden aangeduid. Om 
maar één te noemen: de bewuste strategie van de nazi ’ s om bepaalde bevolkingsgroepen, en 
vooral de joden, zo te ontmenselijken dat ze nog nauwelijks als mensen (h)erkenbaar zijn, waar-
door een verdergaand proces van ontmenselijking zich zondermeer kan doorzetten. 
Maar naar aanleiding van deze roman wil ik hier verwijzen naar een tweede perspectief op ge-
weld dat door Achterhuis op het einde van zijn boek uitvoering wordt besproken: de dierlijke na-
tuur van de mens (pp. 635-706). Wij zijn als mensen niet zomaar plots uit de handen van een 
scheppende godheid voortgekomen. We staan in een evolutie en dragen die evolutie in ons mee. 
Mechanismen die in de evolutie van de dierenwereld (bestudeerd in de ethologie) een belangrijke 
rol hebben gespeeld (Darwin), zijn ook in onze menselijke genen terecht gekomen en we dragen 
die mee tot op vandaag. Achterhuis stelt vast dat heel wat sociale wetenschappers het hiermee 
zeer moeilijk hebben en dat ze de oorzaken van waarom mensen geweld gebruiken bijna uitslui-
tend in de cultuur (in de ruimste betekenis van het woord) gaan zoeken, vooral omdat ze bang 
zijn voor een soort van evolutionistisch determinisme, waardoor de menselijke vrijheid op de hel-
ling zou komen staan. 
Daarom waarschuwt hij ervoor het hoofd niet in het zand te steken voor de niet te miskennen 
menselijke drijfveren die we van de dieren hebben overgeërfd. Hij noemt er vooral twee: de wil 
om te overleven en de drang om in nageslacht voort te leven. Deze twee levenskrachten kunnen 
beschouwd worden als universele en uiteindelijke doelen. En we doen er goed aan om deze te 
erkennen en naar waarde te schatten. Slechts vanuit die (wellicht soms pijnlijke) erkenning zijn 
we in staat om te onderzoeken hoe we die mechanismen zo goed en menswaardig mogelijk kun-
nen hanteren, want ze uitroeien is toch onmogelijk (p. 717). 
Dat dit gegeven ons ook niet hopeloos hoeft te maken kan verhelderd worden door het onder-
scheid tussen uiteindelijke en onmiddellijke doelen. Als de overlevingsdrang kan worden be-
schouwd als een 'uiteindelijk' doel, dan betekent dit niet dat mensen niet in staat zouden zijn tot 
het relativeren van dat uiteindelijk doel om een onmiddellijk doel na te streven, waarvan de lok-
roep sterker is dan het algemeen uiteindelijk doel. En mens kan er bijvoorbeeld in vrijheid voor 
kiezen om hier en nu af te zien van (tegen)geweld en het eigen leven op het spel te zetten ten 
bate van het leven van anderen (p.  677-681). Hans Achterhuis duidt deze houding aan met 
“ morele onverschrokkenheid” ,  die hij terugvindt in mensen als Maarten Luther King, Nelson 
Mandela, Desmond Tutu en vele anderen. 
Ook Deborah in Nacht getuigt op bescheiden wijze van diezelfde onverschrokkenheid. 
 

De Nazi en de kapper, een tweede roman van Hilsenrath 
 
“ I k ben Max Schulz, de buitenechtelijke, maar zuiver arische zoon van Minna Schulz. ”  Zo 
opent Hilsenraths beroemde roman over de SS'er en massamoordenaar Max Schulz.  
Max Schulz is een dader. Vanuit een duistere jeugd, dik bevriend met zijn joodse buurjongen Itzik 
Finkelstein, raakt hij verzeild in de nieuwe nationaal-socialistische machinerie. Hij wordt SA-man 
en zal later als SS-er in een Einsatzgruppe de Poolse en Russische gebieden meedogenloos 
zuiveren van joden. In het vernietigingskamp Laubwalde is hij medeverantwoordelijk voor de 
moord op ontelbare mensen. Na de oorlog vlucht hij terug naar Berlijn en neemt de identiteit van 
zijn vermoorde joodse jeugdvriend aan. Zijn gevoel voor de joodse geloofswereld gaat zover dat 
hij aanmonstert op het eerste schip dat joodse overlevenden naar Palestina verscheept. Hij wordt 
een fanatieke zionist en neemt deel aan de actieve strijd om de Joodse staat veilig te stellen. Aan 
het einde van zijn leven bekruipt hem de behoefte om aan tenminste één persoon zijn ware iden-

 

Gedenkplaat Auschwitz 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 8 

KOP en Munt  

titeit te openbaren. En uit nieuwsgierigheid een juiste straf te bedenken voor een misdadiger zo-
als hij. Maar hij komt erachter dat in dit leven geen vonnis gepast zal zijn. Hoe kunnen de slacht-
offers van toen ooit genoegdoening krijgen, behalve als hun doodsangst-van-toen, nu door hem-
zelf, Max Schulz, gevoeld zou kunnen worden.  
    
De beginzin van deze ongelooflijk sterke maar even onthutsende roman als Nacht, verwijst mij 
naar twee andere perspectieven op geweld zoals die door Achterhuis worden uitgewerkt. 
Hij is een 'buitenechtelijke' zoon van een straatmadelief, en hij zegt van zichzelf dat hij vijf vaders 
heeft, maar eigenlijk groeit hij vaderloos op. Hij is een jongen, passioneel op zoek naar waarde-
ring en erkenning (derde bron van geweld). Die erkenning vind hij als kind en jongere aanvanke-
lijk in het joodse kappersgezin Finkelstein, later zal hij om opportunistische redenen zich tegen 
zijn eigen weldoeners keren en zal hij erkenning vinden in de kracht waarmee hij als een onver-
schrokken SS-er uitmunt in het vermoorden van joden. Maar hij kwalificeert zichzelf ook als 
'zuiver arisch'. 
En hiermee is de toon gezet voor een vierde bron van geweld die door Achterhuis wordt aange-
duid met het wij-zij denken. 
Met deze paragraaf is natuurlijk geen recht gedaan aan de vele vormen van geweld die het ge-
volg zijn van deze strijd om erkenning (p. 253-309): bevrijdend en revolutionair geweld, dat ge-
zien kan worden als reactie op heel wat structureel geweld waardoor mensen en volkeren in hun 
meest elementaire rechten niet worden erkend; het geweld dat voortvloeit uit de spanning tussen 
hiërarchische structuren en het verlangen naar gelijk(waardig)heid; seksueel geweld dat steeds 
meer als oorlogswapen wordt gehanteerd, maar dat ook veel minder spectaculaire vormen aan-
neemt in bijvoorbeeld de talrijke uitingen van machismo, dat de vrouw niet erkent als gelijkwaar-
dig persoon. 
 
Dit klinkt ook door in de woorden van de Vlaamse dichter Charles Ducal in een recent interview 
(Knack, 15 juli 2009,p. 70): “ Ik zie gelijkenissen tussen de wereld van de pornografie en die van 
de politiek, die van wat dan realpolitik heet in elk geval, bijvoorbeeld in een oorlog. Het internet 
heeft van porno een industrie gemaakt die iedereen bereikt. Iedereen kan zich nu als hij wil iede-
re dag verlustigen in wreedheid, vernedering en machtsmisbruik en zich wijsmaken dat het maar 
fantasie is. Ja, het is natuurlijk maar fantasie, maar het is ook gewenning en normalisering. Bo-
vendien werkt die industrie met mensen. De vrouw op het scherm is een mens. Wij maken ons 
wijs dat wij geen relatie tot haar hebben, maar die hebben wij wel, want de porno-industrie levert 
haar uit aan ons oog en dat oog berooft haar van haar menselijkheid. Als ik daarover nadenk, 
heb ik de indruk dat het feminisme nog een lange weg te gaan heeft. ”  
 

Het gevaar van alle monocausale verklaringen 
 
Uit het vorige zal wel al duidelijk zijn geworden dat Hans Achterhuis zich terecht grote vragen 
stelt bij alle monocausale (3) verklaringen van het geweld. Wie ervan uitgaat dat geweld maar 
door één bron veroorzaakt wordt, loopt het gevaar nog meer geweld op te roepen en te veroorza-
ken. De verleiding is dan immers groot om die éne oorzaak van alle ellende en geweld met alle 
mogelijke middelen (ook met geweld dus) onmogelijk te maken en zelfs uit te roeien. 
En hiermee komt ook al het vijfde perspectief op geweld in het vizier: het doel - middeldenken.  
Wie uitgaat van het ideaal of de utopie van een volkomen geweldloze samenleving en wie er a 
fortiori ook van uitgaat dat dergelijke samenleving mogelijk en realiseerbaar is, die installeert vol-
gens Achterhuis een nieuwe en zeer gevaarlijke, want schijnbaar onschuldige bron van geweld, 
waardoor juist die ideale samenleving nog meer onmogelijk wordt gemaakt.  
Hier blijft Achterhuis duidelijk en onverkort trouw aan de inzichten die hij zowat 10 jaar geleden in 
een ander 'opus magnum' heeft uitgewerkt: De erfenis van de utopie (4). Om dit laatste te illustre-

 

The killing fields 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 9 

KOP en Munt  

ren citeer ik hier een fragment uit de inleiding die Laurence Rees schreef op zijn boek Auschwitz 
(5): 
“ Terwijl ik het script schreef voor een film over dr. Joseph Goebbels, was ik in de gelegenheid 
om te spreken met Wilfred von Oven, de persoonlijke assistent van de beruchte propagandami-
nister van de nazi's. Nadat het formele interview was afgelopen en we een kopje thee dronken, 
vroeg ik hem: 'Als u uw beleving van het Derde Rijk zou moeten samenvatten in één woord, welk 
woord zou dat dan zijn?' Terwijl Herr von Oven een moment nadacht over deze vraag, vermoed-
de ik dat hij in zijn antwoord iets zou zeggen over de gruwelijke misdaden van het regime -
misdaden waarvan hij eerlijk had toegegeven dat die waren gepleegd- en over de schade die het 
nazisme de wereld had berokkend. 'Nou,' zei hij uiteindelijk, 'als ik mijn beleving van het Derde 
Rijk in één woord zou moeten samenvatten, zou dat het woord 'paradijs' zijn. ”   
Deze woorden vragen geen verdere toelichting omdat ze voor zichzelf spreken: wie denkt weet te 
hebben van het paradijs en van de weg ernaartoe, mag blijkbaar alle, ook de meest gruwelijke 
middelen inzetten om dat paradijselijk doel te bereiken.  
 

Even recapituleren: zes invalshoeken - zes bronnen van geweld 
 
Welke perspectieven om het geweld te begrijpen kunnen we onderscheiden, welke gezichten 
ervan tekenen zich af, welke bronnen en oorsprongen ervan kunnen we lokaliseren? Zoals 
reeds tussendoor gezegd, onderscheidt Achterhuis zes belangrijke perspectieven: het doel-
middeldenken, de mimetische begeerte, de spanning tussen moraal en politiek, de 'dierlijke' na-
tuur van de mens, de strijd om erkenning en het wij/zij-denken. (p. 45) 
 
In het voorgaande heb ik geprobeerd een tipje van de sluier op te lichten rond drie van deze per-
spectieven: het doel-middeldenken, de mimetische begeerte, de 'dierlijke' natuur van de mens, 
en in mindere mate over de strijd om erkenning. In het vervolg wil ik nog even halt houden bij het 
wij/zij-denken en de spanning tussen moraal en politiek. 
 

Het wij/zij-denken 
 
Op dit ogenblik woeden binnen onze samenleving hevige discussies rond vragen in verband met 
'identiteit'. Over de vraag dus wie wij zijn en wie de anderen zijn. Waarin bestaat onze identiteit, 
en die lijken we blijkbaar maar op het spoor te kunnen komen door ons niet alleen te onderschei-
den van de identiteit van de anderen, maar ook door ons er ook tegen af te zetten. Deze vragen 
zijn eeuwenoud (denk in dat verband aan wat gezegd werd i.v.m. restanten uit ons dierlijk verle-
den) en ook terecht, zeker binnen een globaliserende wereldorde, die de neiging heeft alle identi-
teiten onder een monoculturele (en vaak kapitalistische) éénheidsmat te vegen en zo te vernieti-
gen. Er is dus zeker op wereldniveau een zoektocht aan de gang naar een evenwicht tussen kos-
mopolitisme en een respectvolle politiek van erkenning van de verschillen. In het kader van wij/
zij-denken schrijft Achterhuis zeer boeiende hoofdstukken over bijvoorbeeld nationalisme, etni-
sche zuiveringen, genocides en racisme (p. 311-397).  
 
In dit kader van het wij/zij-denken moet in een tijdschrift als dit natuurlijk ook de plaats van de 
godsdienst ter sprake komen. Het is evident dat religies nogal eens een cruciale en gevaarlijke 
rol hebben gespeeld omdat deze het wij/zij-denken vaak versterken en zelfs kunnen verabsolute-
ren. Zeker van zodra een godsdienst zich laat verleiden tot ideologie. Ik beperk bij hier tot een 
citaat uit Een geschiedenis van God (6) waarin Karen Armstrong op p. 237-238 het volgende 
schrijft over de kracht én de achilleshiel van monotheïstische godsdiensten: “Het jodendom, 
christendom en, in mindere mate, de islam hebben alle drie de notie van een persoonlijke God 

 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 10 

KOP en Munt  

ontwikkeld, dus we zijn geneigd te denken dat dit ideaal representatief is voor religie op haar 
best. De persoonlijke God heeft ertoe bijgedragen dat monotheïsten gewicht gingen hechten aan 
de heilige en onvervreemdbare rechten van het individu en waarde toekenden aan de eigenheid 
van de mens. (...) Het christendom maakte, op een manier die uniek is voor de hele godsdienst-
geschiedenis, een mens (Jezus van Nazareth) tot middelpunt van het godsdienstig leven. 
Toch kan een persoonlijke God een grote handicap zijn. Hij kan worden omgevormd tot een idool 
dat naar ons eigen beeld is gesneden, een projectie van onze kleinmenselijke behoeften, ang-
sten en verlangens. We nemen dan aan dat Hij liefheeft wie wij liefhebben en haat wie wij haten, 
zodat Hij onze vooroordelen bevestigt in plaats van ons dwingt erboven uit te stijgen. (...) We 
gaan dan dingen aanvaarden die fundamenteel onaanvaardbaar zijn. Ook het feit dat God, als 
persoon, een bepaald geslacht heeft, is een andere beperking die we Hem opleggen. (...) Een 
persoonlijke God kan daarom gevaarlijk zijn. In plaats van ons over onze grenzen heen te tillen 
kan ‘ Hij ’  ons aanmoedigen er zelfgenoegzaam binnen te blijven; ‘ Hij ’  kan ons net zo 
wreed, gevoelloos, zelfvoldaan en partijdig maken als ‘ Hij ’  zelf lijkt te zijn. In plaats van ons te 
bezielen met barmhartigheid die het kenmerk van elke ontwikkelde religie hoort te zijn, kan 
‘ H ij ’  ons aanmoedigen om te oordelen, te veroordelen en te marginaliseren. (...) Alle wereldre-
ligies schijnen dat gevaar te hebben onderkend en hebben naar wegen gezocht om boven dat 
concept van de persoonlijke, hoogste werkelijkheid uit te stijgen. Met name in alle mystieke tradi-
ties. 
    

De spanning tussen moraal en politiek (p. 447-552) 
 
We hebben nogal eens de neiging om geweld simpelweg gelijk te stellen met kwaad. Deze gelijk-
stelling is volgens Achterhuis onhoudbaar in de politiek-maatschappelijke realiteit. Ook het goede 
kan heel extreem geweld baren. De geschiedenissen van religies en allerhande op zich goed 
bedoelde ideologieën zijn daarvan een duidelijk voorbeeld.  
Er bestaat duidelijk zo iets als bijvoorbeeld 'moorddadig idealisme'. Achterhuis geeft hierbij het 
voorbeeld van de milieuactivist Volkert van der Graaf, die zich tot moordenaar van Pim Fortuyn 
ontpopte. Ook beschrijft hij hoe de Rode Khmer aanvankelijk gedreven waren door een oprecht 
idealisme, dat geleidelijk is beginnen ontsporen, waardoor het uitgemond is in een genocide, 
waarbij naar schatting een derde van de bevolking van Cambodja is vernietigd.  
Om een lang verhaal kort te maken: wie ethische normen, die gelden in de sfeer van het interper-
soonlijke, onverkort wil toepassen op de uiterst complexe maatschappelijke en politieke werkelijk-
heid, begint aan een gevaarlijke onderneming, want “slechts in een perfecte wereld is goed 
doen eenvoudig ”  (ik heb deze woorden ooit ergens gelezen, maar ben helaas de naam van de 
schrijfster vergeten). 
Deze perfecte wereld bestaat niet en zal wellicht nooit bestaan. Daarom kan een in toom gehou-
den gebruik van geweld soms meer goed realiseren dan een totale afwijzing van elke vorm van 
geweld. 
Karl Jaspers (7) heeft deze problematiek eens heel kernachtig verwoord in volgend dilemma: 
“ De militarist verzwijgt de gruwelen van de oorlog, de pacifist verzwijgt de gruwelen van de vre-
de ”  (die heel wat onmenselijkheid kan laten voortbestaan).  
In dit deel van zijn boek staat Achterhuis dan ook stil bij vragen rond: de eeuwenoude problema-
tiek van de rechtvaardige oorlog en de eerder recente thematiek van de humanitaire interventies. 
 

Bij wijze van besluit 
    
Deze bespreking doet natuurlijk geen recht aan dit werk van Hans Achterhuis. Wie pasklare ant-
woorden zoekt op vragen in verband met geweld, zal deze in dit 'filosofisch' boek niet vinden. Het 

 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 11 

 is de opdracht van de filosoof om vragen te stellen bij vanzelfsprekendheden en reflectie van le-
zers op gang te brengen. Hij is er in ieder geval voor mij in geslaagd. Ik besluit met een paar on-
schuldig lijkende vragen als uitsmijter. Heel wat mensen -waaronder ook ikzelf- houden van goe-
de thrillers, in boekvorm of verfilmd. Morse, Frost, Inspector Linley, Silent Witness, Wallander, de 
ongemeen gewelddadige maar schitterende Britse televisiereeks Messiah en vele andere worden 
druk bekeken. 
Meestal liggen moord of een ander geweldgebeuren aan de oorsprong van deze televisiereek-
sen. 
Waarom worden wij door dergelijke films aangetrokken? Leeft er in vele mensen misschien toch 
een vorm van al dan niet gezond voyeurisme, dat deze televisiereeksen zo aantrekkelijk maakt? 
Of zijn we op zoek naar een soort van zelfbevestiging in de zin van “ ik ben/wij zijn toch niet zo 
gewelddadig ”? Of willen we een blik werpen in de beerputachtige geesten van gestoorde psy-
chopaten?  
Of zijn deze vragen allemaal flauwekul en gaat het de kijker gewoon alleen maar om de span-
ning, die ons aan het 'thrillen' brengt en dus om goede 'ontspanning'?  
 

Paul De Witte 

KOP en Munt  

(1) Lemniscaat 2008, 750 pp. € 39,95 
(2) Uitgeverij IJzer, Utrecht, 2008, 493 
pp. 
(3) monocausaal: met één oorzaak 
(4) Uitgeverij Ambo 1998, 444 pp. Ach-
ter de gedachtengang in dat boek kun-
nen echter kritische vraagtekens ge-
plaatst worden. Zie in dat verband: 
Herman Hendrickx, “Utopie: Nood-
zaak of gevaar? Debat tussen François 
Houtart en Hans Achterhuis ” , in Ke-
ring, 24ste jrg. nr. 6 (juni 1999). Ook te 
vinden op www.abelweb.be/artikel.
asp?a=det&id=110&groep=7 
(5) Antos Manteau 2005 
(6) uitgeverij Anthos 1995 
(7) Zwitserse psychiater en filosoof van 
Duitse oorsprong (1883 - 1969) 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 12 

Kop en MUNT 

Vooral na 9/11/2001 en de bloedige aanslagen in Madrid en Londen, wordt terroristisch geweld in 
onze landen courant met 'islam' geassocieerd. Maar we mogen dat qualificatief ook toepassen op 
de oorlog die het Imperium (1) tegen de armen van deze wereld voert. In de islamitische wereld, 
worden dat Imperium, 'het Westen' en westerse troepen dan ook geassocieerd met christendom 
en kruistochten. Beide strijders, de 'christelijke' en de 'islamitische', is het in eigen ogen te doen 
om het 'goede' -d.w.z. de eigen zaak- te doen triomferen over het 'kwaad' -d.w.z. de zaak van de 
andere. 
 
Wie een verklaring zoekt voor deze vermenging van godsdienst en oorlog, mag zich niet tevre-
den stellen met vaak gehoorde kort-door-de-bocht-antwoorden. In de trant van: “ zie je wel, dat 
er van van godsdienst niet goeds komt ” ; “ godsdienst en geweld zijn altijd al innig met elkaar 
verbonden geweest, denk maar aan de inquisitie, de godsdienstoorlogen, het islamitisch terroris-
me enzovoort.. ” ; “ Bijbel en Koran puilen uit van geweld ” . Anderen zullen betogen dat de ware 
aard van de godsdiensten geweldloosheid en vrede is. Als er toch geweld mee gemoeid wordt, 
ligt dat aan het misbruik dat individuen of groepen van de godsdienst maken. Ook dat is kort door 
de bocht.  
We kunnen niet loochenen dat in vele gewelddadige conflicten godsdienst wél een rol speelt. 
Denken we maar aan Noord-Ierland, Joegoslavië, Sri-Lanka, India, Israël-Palestina e.a... De 
vraag is wélke rol?  
 
Als eerste benadering kan je opmerken dat godsdienst niet de oorzaak is van oorlog. In eerste 
instantie gaat het niet om een 'botsing van beschavingen' (Huntington) of van 'godsdiensten'. Die 
oorzaak is gelegen in het onrecht -onrecht dat de enen priviligieert en de anderen tot slachtoffer 
maakt, onrecht verweven in een economisch systeem dat een minderheid bevoordeelt en de 
meerderheid beknot, onrecht van het in stand houden van de kloof tussen Noord en Zuid, tussen 
rijk en arm.... Het onrecht is de brandstof die de vuren van het geweld voedt, godsdienst kan er 
echter de ontstekingsvonk van zijn of de 'olie op het vuur'.  
De Amerikaanse theoloog Paul F. Knitter (2) vooral werkzaam op het domein van het religieuze 
pluralisme, pleit voor interreligieuze vredesbewegingen. Godsdiensten hebben een gezamenlijke 
vredesbevorderende verantwoordelijkheid en moeten daarom met elkaar samenwerken. Ze moe-
ten eerst en vooral iets proberen te doen aan de grondoorzaak van het geweld, en van het leed 
dat in onze wereld veroorzaakt wordt door het onrecht. Maar dat volstaat niet. Ze zullen zich ook 
moeten afvragen waarom de godsdiensten zo gemakkelijk gebruikt kunnen worden om haat en 
geweld te kweken. Welke elementen in hun Schriften kunnen daar aanleiding toe geven? (3) 
 
 

Offer 
 
Wie inzicht wil in de relatie tussen religie en geweld, moet echter dieper graven. Maakt geweld 
niet onverbrekelijk deel uit van onze menselijke realiteit? Is het niet ingebakken in de wordingsge-
schiedenis van iedere cultuur, is niet iedere maatschappij gebouwd op verborgen lijken, op 
'offers' en opgeofferden? In mythische verhalen over de wordingsgeschiedenis van de mensheid 
of van een bepaald volk, speelt dodelijk geweld altijd een rol. Ook in de bijbel is dat zo. Nadat de 
mens uit de tuin van Eden was verdreven, volgt algauw de eerste moord. “Kaïn stond op tegen 
Abel, zijn broeder, en doodde hem (Genesis 4,8). Nadat Kaïn zich ten oosten van Eden geves-
tigd had (Gen. 4, 16) komt, na de 'dienst aan de akker' (Kaïn) en het 'hoeden van schapen' (Abel) 

Op 7 november 2008 

organiseerde de 'Rondetafel 

christendom-marxisme', een 

denkclub van Vlaamse en 

Nederlandse christelijke 

marxisten/marxistische 

christenen, een studiedag over 

'religie en geweld'. De dag had 

plaats in Antwerpen-Berchem en 

werd gesteund door 

vredesorganisaties en 

progressieve christelijke 

bewegingen uit beide landen. Dit 

artikel is een ingekorte versie van 

de inleiding die Jan Soetewey er 

hield. De volledige tekst kan men 

vinden op www.abelweb.be onder 

'digitaal register' en 'publicaties'. 

Redactie.  

 

Rel ig ie  en geweld 

Zondebok 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 13 

Kop en MUNT 

een nieuwe fase in de cultuuropbouw aan bod met het ontstaan van steden en ambachten. (Gen. 
4,17-24). Maar ook met een aanzet tot de geweldspiraal. “ Lamech sprakt tot zijn vrouwen: Ada 
en Zilla, hoort mijn stem, vrouwen van Lamech, knoop mijn spreuk in je oren. Voorwaar, een man 
vermoord ik voor mijn wond, een kind voor mijn schram, want Kaïn wordt zevenvoudig gewroken, 
maar Lamech zevenenzeventig maal ”  (4, 23-24).   
Volgens de Franse filosoof René Girard kon die geweldspiraal in een gemeenschap vernietigend 
zijn. Wilde de gemeenschap overleven, dan moest dit uitdeinende geweld ingeperkt worden. Dat 
kon alleen door een ándere vorm van geweld: dat van het offer. We ontwikkelen nu kort zijn theo-
rie daaromtrent. 
 
“ De mens onderscheidt zich van de aap omdat hij een betere na-aper ”  is. Zo zou je een eerste 
grondstelling van Girard kunnen samenvatten. Waarmee gezegd wordt dat het 'nabootsen' -de 
mimesis- van de andere een grondtrek van de mens is. Girard noemt deze drijfveer de 
'mimetische begeerte'. Die 'mimesis' is niet alleen negatief. We danken er ons empatisch vermo-
gen en ons vermogen tot leren aan. Maar ze leidt ook vaak tot rivaliteit en strijd. Ze kan dus een 
bron zijn van geweld en desintegratie van de samenleving. Vooral als het om toe-eigening gaat, 
als de mimetische begeerte zich op dezelfde voorwerpen richt die in een zgh. 'primitieve' maat-
schappij schaars voorhanden zijn. Het kan gebeuren dat de mimetische begeerte ontspoort en er 
wat Girard een 'mimetische crisis' noemt, ontstaat. Het geweld escaleert, de gemeenschap dreigt 
ten onder te gaan in een chaotische veelheid van particuliere conflicten. Op dat toppunt van ver-
deeldheid treedt echter een mechanisme in werking dat het antagonisme van 'allen tegen allen' 
omvormt tot een conflict van 'allen tegen één'. Er wordt een 'zondebok' aangewezen op wie alle 
schuld geladen wordt. Die wordt afgemaakt. Op-geofferd. Vermits de zondebok alleen tegen allen 
stond, is er niemand die hem wreken zal en wordt de geweldspiraal aldus verbroken. De rust 
keert weer, de eenheid is hersteld op de kap van de zondebok. Daar ligt volgens Girard de oor-
sprong van het offer. Tegelijkertijd grijpt ook een omslag plaats in de gevoelens tegenover het 
slacht-offer. Nu wordt het niet meer alleen ervaren als afstotelijk wegens schuldig aan het onheil 
dat de gemeenschap overkwam. Het slachtoffer wordt nu ook als positief en beminnelijk gewaar-
deerd omdat dankzij hem de vrede terugkwam, de gemeenschap hersticht werd. Door zijn dood 
wordt het slachtoffer gesacraliseerd (sacrificium). 
Het verhaal van die oerervaring, die stichtingsgeschiedenis, vindt zijn neerslag in oorsprongsmy-
then. Daarop wordt het ritueel gebaseerd. Als opnieuw een crisis dreigt, zal de 'miraculeuze' ge-
beurtenis die in de oertijd een einde aan de crisis heeft gesteld ritueel herhaald worden. Alleen 
zal het menselijk slachtoffer vervangen worden door meestal een dier. De mythe en de rite zullen 
echter verteld worden vanuit het standpunt van de lynchende meerderheid. Het gemeenschappe-
lijk geweld van de groep zal dus positief voorgesteld worden en het schuldige gedrag van de ge-
slachtofferde enkeling blijft boven alle twijfel verheven. Alleen dan, wanneer de werkelijke toe-
dracht verborgen blijft, werkt het mechanisme.  
Girard nu, ontwikkelt de stelling dat de bijbel dit offermechanisme blootlegt. In tegenstelling tot de 
mythes 'van de wereld' neemt de bijbel het op voor de slachtoffers. Abel, Jozef (zoon van Jakob), 
Job, de lijdende knecht van JHWH, Jezus... zijn onschuldige 'slachtoffers'. Hun slachtoffering 
brengt als zodanig geen heil.  
    
Als dat klopt dan kunnen de joodse en christelijke religie geen 'sacrificiële' religies zijn, d.w.z. 
godsdiensten waar offers dezelfde quasi magische onheil bezwerende en verzoenende functies 
vervullen. Als er in de bijbelse traditie al van offers sprake kan zijn, dienen zij gesitueerd te wor-
den in een andere context, waardoor ze ook een andere betekenis krijgen. Niet de onderwerping 
aan de goden van de bestaande (gewelds)orde (bv. die van Egypte, Assyrië, Perzië, Griekenland 
of Rome), maar aan JHWH die zijn volk uit het slavendom van Egypte heeft geleid en tot bevrij-
ding roept.  

 

René Girard 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 14 

Kop en MUNT 

En toch merken we dat steeds opnieuw naar die gewelddadige sacrificiële lijn afgeweken wordt.  
 
Ook in roomse kerk werd de kruisdood van Jezus in de sacrificiële lijn geïnterpreteerd. Er ont-
stond een onzalige offertheologie -in feite een geweldtheologie- waarbij, zoals in het magisch-
religieus wereldbeeld, het 'kruisoffer' beschouwd wordt als een soort wiedergutmachung, als een 
herstel van een verbroken evenwicht. Door de gehoorzaamheid van Jezus aan zijn Vader werd 
de ongehoorzaamheid van Adam goedgemaakt en werd de mensheid met God verzoend. Wij 
leerden dat wij ons konden associëren aan het kruisoffer en het verlossingswerk van Jezus door 
boetedoening en het opdragen van ons lijden. Zo gaf men zin aan het lijden, want er werd verlos-
sende kracht aan toegeschreven. Vandaag treft men die opvatting in expliciete vorm nog aan, 
onder meer in Katechismus van de Katholieke Kerk, in uitspraken van recente pausen, in de spi-
ritualiteit van Opus Dei enz.. Paus Wojtyla en de huidige paus hebben niet nagelaten voortdurend 
het 'offerkarakter' van de eucharistie in het licht te stellen.   
 
Zo een offertheologie beoogt mensen bij te brengen dat zij zich moeten opofferen om zo de heer-
sende orde in stand te houden. Soldaten die in de oorlog de dood ingejaagd worden, hebben 
zich zogenaamd 'opgeofferd' en worden als 'helden' 'verheerlijkt'. Ook het kapitalisme maakt ruim 
gebruik van offerretoriek en vindt daarbij een bondgenoot in de offertheologie. Net als een gods-
dienst kent het kapitalistisch systeem zijn dogma's en geloofspunten. Als we -onder de vorm van 
'inleveren', flexibiliteit, langer werken, verhoging van het arbeidsritme, afdanking, enz...- geen of-
fers brengen, hangen ons rampen boven het hoofd. Offeren daarentegen brengt (economisch) 
heil. Net als in magisch-religieus wereldbeeld moet toegedekt blijven dat dit systeem gebaseerd 
is op lijken. De doden die in deze economische en vaak ook gewapende oorlog vallen, worden 
cynisch vergoelijkend 'casualties' genoemd: 'ongevallen', 'toevalligheden',... zegt het woorden-
boek. Met andere woorden, als er slachtoffers vallen, is dat een aangelegenheid van pech, het 
behoort niet tot de essentie van het systeem, het is een 'randfenomeen' van een systeem dat in 
essentie goed is. De offertheologie levert hand- en spandiensten aan de heersende economische 
orde die oorlog aandoet aan de armen, die doden doet vallen. Bevrijdingstheoloog Franz Hinke-
lammert noemt het daarom een 'ideologisch wapen van de dood' (4).  
 
Terug naar kruisdood. De gewelddadigheid ervan kan niet weggecijferd worden. Maar ik spreek 
ik in dit verband niet graag van 'offer', het roept teveel associaties op met de sacrificiële lijn en zet 
derhalve de deur open voor misverstanden. Anderen daarentegen zijn van mening dat je dat 
woord in die context best wel kan gebruiken, maar dan moet je het preciseren. Zo spreken de 
Nederlandse dominicanen in hun brochure “Kerk en ambt. Onderweg naar een kerk met toe-
komst ”  over 'zijn leven uitdelen'. “Wij menen dat de zelfgave van Jezus in zijn leven en zijn 
dood een 'offer' kan genoemd worden ” , schrijven ze. Zelf had ik het ooit over 'de volledige inzet 
van lijf en leden'. Die 'inzet van de lichamen', of 'volledige inzet van lijf en leden', kan verreikende 
keuzes -en dus ontzeggingen- en uiterste consequenties meebrengen. Wie de weg ten einde 
gaat, niet in een abstracte ideële wereld, maar in deze wereld van strijd op leven en dood (en van 
leven tegen dood), in deze wereld die verzetstrijders als Jezus aan het kruis slaat, die riskeert 
hetzelfde lot te ondergaan. Door te weigeren zich te assimileren met de spiraal van geweld en 
tegengeweld, en door -in tegenstelling tot Lamech- niet 77 maal te wreken maar zeven maal ze-
ventig keer te vergeven (Mat. 18, 22) ontmaskert Jezus tegelijkertijd die spiraal en kondigt hij de 
mogelijkheid van een nieuwe wereld aan. Kajafas, het sanhedrin, Pilatus en de verdedigers van 
de bestaande 'orde' dachten dat ze door het liquideren van de 'onruststoker' van Nazaret 'het pro-
bleem geregeld' hadden en de 'bestaande orde' gered. Ze hebben zich vergist, de zaak was niet 
afgehandeld, maar gaat door. Zijn volgelingen belijden dat hij leeft! Ze zetten zijn leven voort!   
 
 

 

Bergrede 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 15 

Kop en MUNT 

Het geweld van de 'waarheid'. Fundamentalisme 
 
In de roman 'Duizend schitterende zonnen' voert de Afghaanse schrijver Khaled Hosseini twee 
vrouwen ten tonele die getrouwd zijn met dezelfde man. Door de tyrannieke houding van hun 
echtgenoot Rasheed, ontstaat langzamerhand een innige vriendschap tussen Mariam en Laila. 
Op een dag loopt het helemaal uit de hand en is Rasheed in een woedebui Laila aan het wurgen. 
Uit alle macht probeert Mariam Rasheed van Laila weg te trekken, maar lukt daar niet in. Uitein-
delijk ziet ze geen andere mogelijkheid dan met een spade op Rasheeds hoofd te slaan en dat 
overleeft hij niet. De voorzitter van de rechtbank waarvoor ze verschijnt, is een vriendelijke, 
breekbaar ogende en ziekelijke Talib (5). Hij spreekt met een zweem van tederheid en glimlacht 
geduldig, richt zich niet hatelijk of beschuldigend tot Mariam, maar op een zachte, verontschuldi-
gende toon. Hij heeft begrip voor Mariam en de lezer verwacht dan ook dat hij Mariam vrij zal 
spreken. “ Ik ben moe en ik zal niet lang meer leven, en ik wil genade laten gelden. Ik wil u ver-
geven ” , zegt hij: “Maar als God me bij zich roept en zegt: Jij hebt het recht niet te vergeven, 
mullah, wat moet ik dan zeggen?' 
Alles wat ik kan doen, alles wat wij kunnen doen in de tijd die ons geschonken is, is ons neerleg-
gen bij de wetten die Hij voor ons heeft uitgevaardigd. ... 'Iets zegt me dat u geen verdorven 
vrouw bent, hamshira. Maar u hebt wel iets gedaan dat verdorven is. En u moet betalen voor wat 
u hebt gedaan. De sharia is op dat punt niet vaag. Die zegt dat ik u moet sturen naar waar ik u 
spoedig zal vergezellen. Moge Allah u vergeven. ”   
 
Hoe vriendelijk de Talib ook is, hij kan niet tornen aan Gods wet. Wat volgens menselijke normen 
rechtvaardig is, vergevensgezindheid, elementaire menselijkheid, kunnen daar niet tegen op. Ma-
riam moet geofferd worden op het altaar van de waarheid. Het is de 'letter' van de wet die geldt, 
en niet de geest ervan. Die letter doodt, terwijl de geest ervan bedoeld is om leven te geven. Ge-
weld wordt hier met vriendelijkheid omkleed.  
De letter is ons gegeven als de 'waarheid'. En de 'waarheid is absoluut, ze heeft en geeft alle 
rechten want ze komt uit transcendente bron. Ze geeft recht op leven en dood.   
Het is het 'geweld van de waarheid'.  
 
Hoewel het woord 'fundamentalisme' een andere oorsprong heeft zou men de semantiek van het 
woord ook op een andere manier kunnen verklaren. De Talibrechter voelt zich voor een fundfundfundfunda-a-a-a-
mentelementelementelementele keuze. Het is wit of zwart, als hij niet handelt volgens de letter van de sharia tast hij het 
fundament aan. Alle beslissingen zijn fundamenteelfundamenteelfundamenteelfundamenteel, raken de grond van de zaak. Rekkelijkeid is 
niet toegestaan. Dat komt onder andere omdat men de Schriften (bijbel of koran) letterlijk en se-
lectief leest. Men houdt alleen rekening met de tekst en niet met de 'con-tekst', d.w.z. met andere 
teksten uit dezelfde schriften en met de maatschappelijke en culturele omstandigheden waarbin-
nen de teksten tot stand kwamen.  
De neiging tot fundamentalisme is des te groter naarmate men meer nadruk legt op waarheid, 
leer en 'rechte leer' of 'orthodoxie'. Dat kan zover gaan dat de eigen godsdienst als de 'enig ware' 
wordt beschouwd. Ze beschouwt zichzelf dan als superieur en exclusief. Vaak heeft het 'bezit van 
de waarheid' geleid tot eliminatie van allen die deze waarheid aanvochten. Spontaan denken we 
dan aan de Inquisitie. Ik kan me inbeelden dat er ook in die kerkelijke rechtbanken prelaten zaten 
die, net als de Talibrechter van daarstraks de zogenaamde 'ketters' vriendelijk en meevoelend de 
folterkamer of de dood instuurden. Maar bij de eliminatie van de 'waarheidsaanvechters' kan men 
ook denken aan de systematische repressie van de bevrijdingstheologie in de roomse kerk. Bezit 
van de exclusieve waarheid leidt ook tot bekeringsijver. Omwille van het zieleheil van 'die arme 
heidenen die de ware God niet kennen', werd het wapengeweld niet geschuwd. Denk maar aan 
de conquistadores in Abya Yala, het Amerikaanse continent. In de twintigste eeuw hebben we 
gezien hoe ook socialistische regimes zich als het ware godsdienstige waarheidspretenties aan-

 

Leonardo Boff 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 16 

Kop en MUNT 

maten en grootscheepse zuiveringen doorvoerden. Voor de waarheid moeten offers gebracht 
worden!  
Het is dan ook hoogst verontrustend dat de huidige paus dergelijke enigewaarheidsopvatting hul-
digt. Toen hij nog kardinaal Ratzinger was en prefect van de Congregatie van de Geloofsleer, 
heeft hij de Verklaring 'Dominus Iesus' geschreven. Volgens dat document bevindt de “e nige 
ware godsdienst zich in de katholieke en apostolische Kerk, die van de Heer Jezus de opdracht 
heeft ontvangen deze godsdienst aan alle mensen te verkondigen... ”  (nr. 23). Bevrijdingstheo-
loog Leonardo Boff noemt dat in september 2000 verschenen document “een van de meest 
fundamentalistische teksten van de laatste eeuwen ” .   
 
 

Geweld en bevrijding 
 
Meer dan filosoferen over de waarheid, komt het erop aan 'waarheid te doen'. “ ... wie de waar-
heid doet, komt wel naar het licht toe... ”  , staat in Johannes 3,21. Matheüs 25, 31-46 zegt trou-
wens niets anders. Het zijn degenen die de hongerigen te eten en de dorstigen te drinken geven, 
die vreemdelingen opnemen en naakten kleden, die zieken bezoeken en naar gevangenen toe-
gaan die 'aan het koninkrijk' zullen 'deelnemen'.   
In hun boekje “Wat is theologie van de bevrijding? ”  (7) schrijven de gebroeders Leonardo en 
Clodovis Boff: “De Gekruisigde die aanwezig is in de gekruisigden weent en schreeuwt het uit: 
“ I k had honger, ik was in de gevangenis, ik was naakt ”  (vgl. Mt. 25, 31-46). 
Meer dan een beschouwing is hier een doeltreffende en bevrijdende daad nodig. De gekruisigde 
wil verrijzen. Dan pas zijn we voor de armen als we, samen met hen, vechten tegen de armoede 
die op onrechtvaardige wijze voor hen gemaakt is en hen is opgelegd. De solidaire dienst die hen 
bewezen wordt, betekent dan een liefdesdaad, bewezen aan de lijdende Christus, en een liturgie 
die God behaagt. De 'bevrijdende daad' is de eerste stap van de bevrijdingstheologie, pas daarna 
volgt de gelovige reflectie vanuit die bevrijdende praktijk. Ook de Ene, de Naam, begint met een 
bevrijdende daad. Gezien, gezien heb ik de onderdrukking van mijn gemeente in Egypte; hun 
schreeuwen voor het aanschijn van hun drijvers heb ik gehoord, ja ik heb weet van zijn smarten; 
ik daal af om hem te redden uit de hand van Egypte.... (Ex. 3,7-8)  (8).  “ Ik daal af ” . Waar af? 
Niet in een wereld vol peis en vree, wél in een wereld en een mensengeschiedenis van geweld 
en tegengeweld. Hij is geen god die hoogverheven boven de conflicten staat, hij komt er tussen. 
Hij is geen geweldloze god, wél een god die kant kiest, een god van mensen die zelf niet geweld-
loos zijn. Een eenzijdige 'god-is-liefde-theologie' kan aanleiding geven deze menselijke realiteit te 
verdoezelen en abstract boven de hoofden te zweven waardoor 'zij die het goed hebben' ('de 
rijken') niet verontrust worden. Ik denk hierbij aan een uitspraak van theoloog Arend van Leeu-
wen: “Een theologie die blind blijft voor de dominantie van de sociaal-economische ontwikkelin-
gen en politiek-economische machtsverhoudingen veroordeelt zichzelf tot een machteloos gemo-
raliseer in de marge. ”   
 
Toen we in de jaren '80 een studiedag over bevrijdingstheologie inrichtten, bracht een tijdschrift 
daar verslag over uit onder de titel “ In naam van de liefde moeten we vechten ” . 'Vechten' kan 
vele vormen aannemen, dat hangt af van de context. Het toekomstvisioen van een geweldloze 
wereld blijft staan, maar in ons tijdsgewricht is geweld een onvermijdelijk deel van onze realiteit. 
Gebruik van geweld kan je niet bij voorbaat uitsluiten, net zomin als je het bij voorbaat tot eerste 
actiemiddel kan verheffen, het kan zelfs zo zijn dat het preken van 'geweldloosheid' ten dienste 
van een geweldstrategie staat. Er zijn vele vormen van 'geweld'. Het is complex.  
Deze complexiteit wordt ook in de bijbel weerspiegeld en het is hier onmogelijk heel die complexi-
teit uit de doeken te doen. Een aantal voorbeelden uit verschillende contexten mogen volstaan. 
 

 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 17 

Kop en MUNT 

In het eerste of het zogenaamde 'oude' testament duikt geregeld de figuur van Amalek op. Hij is 
een typische representant van de machten die de zwakken met geweld wegdrukken. Dat is pre-
cies het het tegendeel van wat Israël behoort te zijn. Nadat Israël ontkomen was aan het slaven-
bestaan in Egypte en op weg was naar het beloofde land, valt Amalek reeds aan. In de achter-
hoede van het volk, daar waar de zwakken zijn die zich niet kunnen verweren, de vrouwen en 
kinderen, de zieken en ouderen. Amalek moet met wortel en tak uitgeroeid worden. Met alle ge-
weld! Het gevaar is immers niet denkbeeldig dat de Amalekmentaliteit -het eren van het sterke en 
het verachten van het zwakke- in Israël zelf wortel zou schieten. En het project van de Naam 
'naar de duivel zou helpen'.  
In Exodus (17, 13) verslaat Jozua het leger van Amalek tot de laatste man.  
 
Amalek wordt echter niet alleen verslagen met wapengeweld. In andere omstandigheden spelen 
list en de combinatie van verborgen en openlijk verzet hun rol. Dat is bijvoorbeeld het geval in het 
boek Ester. De situatie is die van joden in het Perzisch rijk dat afgeschilderd wordt als een gigan-
tische wereldmacht waar joden in diaspora leven. Wat kunnen enkelingen, een joodse man Mor-
dekai en zijn pleegdochter Ester, aanvangen tegen grootvizier Haman? Hij is de machtigste man 
na de koning en heeft een bevelschrift uitgevaardigd naar alle provincies van het rijk waarin wordt 
bevolen dat, op één bepaalde dag, alle joden -jong en oud, vrouwen en kinderen inbegrepen- 
moeten worden gedood en volledig uitgeroeid en dat hun bezittingen mochten worden buitge-
maakt. Haman is de verpersoonlijking van Amalek. Toch lukt Ester erin het onafwendbaar schij-
nende lot te keren. Er grijpt een rolverwisseling plaats tussen Haman en Mordekai. Haman wordt 
gehangen aan de paal die hij voor Mordekai bestemd had en deze laatste krijgt in het rijk Ha-
mans functie toegewezen. Nu is het Mordekais beurt om in naam van de koning een bevelschrift 
uit te vaardigen en over heel het rijk te laten verspreiden. Daarin krijgen de joden het recht zich 
aaneen te sluiten en hun leven te verdedigen. Iedere groep gewapenden die hen zou willen aan-
vallen, mochten ze tot de laatste man doden en hun bezittingen buitmaken. Op de dag voorzien 
voor de uitroeiing van de joden, zijn het integendeel de joden die de belagers in hun macht krij-
gen. Maar de bezittingen van de overwonnenen laten ze ongemoeid.  
In dit verhaal wordt geweld niet geschuwd, maar worden toch een aantal verschillen tussen het 
geweld van Amalek en dat van de joden geduid. Haman, de Amalekiet, wil een 'holocaust' aan-
richten: álle joden, jong en oud, vrouwen en kinderen, moeten over de kling. Iedereen mag in ver-
spreide slagorde aan het blinde geweld van de pogrom deelnemen. De joden daarentegen krij-
gen het recht zich aaneen te sluiten, zich te organiseren, om zich te verdedigen. Ze mogen hun 
belagers 'tot de laatste man' doden, van oude mensen, vrouwen en kinderen wordt niet gespro-
ken. Hoewel ze daartoe de toestemming hebben gekregen, raken ze 'de bezittingen van hun vij-
anden met geen vinger aan ” . Hier worden beperkingen van het geweld gethematiseerd die in de 
strijd tegen Amalek in acht dienen genomen te worden. Het verzet tegen Amalek mag zelf geen 
Amalekitische trekjes gaan vertonen. Blind geweld -terrorisme- kan niet. 
 
Derde context. In het Tweede (zgn. nieuwe) Testament moeten mensen van joodse en joods-
christelijke huize zich verhouden tot de macht van Rome dat, in de 'geheimtaal' van het boek 
Openbaring, 'draak' en 'beest' wordt genoemd. Onder andere de Bergrede is een oefening om in 
deze machteloosmakende situatie tegenover 'man en macht' mens en kracht te verzamelen. 
Vaak werd de Bergrede echter geïnterpreteerd als was het een van de grondcharters van het 
pacifisme. “Zalig de zachtmoedigen, zij zullen het land beërven (...) zalig wie vrede sluiten want 
zij zullen zonen van God genoemd worden ”  (Mt. 5,5+9) ” . Eén van de bekendste fragmenten 
die, zowel bij onderdrukkers als verzetsstrijders op afwijzing stoot, is het woord van de andere 
wang: 
“ J ullie hebben gehoord, dat er gezegd is: Oog om oog, tand om tand. Ik nu zeg jullie: verzet je 
niet tegen de boze. Slaat iemand je op de rechterwang, keer hem dan ook de andere toe; en wie 

 

Begrafenis na pogrom 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 18 

met jou twist en jou je rok wil afnemen, laat hem ook je mantel; wie jou dwingt een mijl mee te 
gaan, begeleid hem twee mijlen. ”  (Mt. 5,38-41) 
Wie geen rekening houdt met de context, kan deze tekst alleen maar als een pleidooi voor berus-
ting en lijdzaamheid lezen. De context is de maatschappelijke realiteit waarin de gemeente waar-
voor Matteüs schrijft, zich bevindt. Maar ook andere passages die Matteüs evoceert uit zijn eigen 
geschrift en de Schriften van het Eerste Testament. We volgen in grote trekken een exegese van 
Ton Veerkamp (9). 
Matteüs schrijft voor een bescheiden gemeente van gewone, arme lieden die hun jodendom in-
terpreteerden en beleefden in de lijn van Jezus. Men weet tamelijk zeker dat deze tekst ontstond 
kort na de vernietiging van Jeruzalem en de daaropvolgende massamoord op de joden door de 
Romeinen. Dat was in het jaar 70. Desondanks waren overal in de joodse diaspora mensen on-
derweg die zeiden: de oorlog tegen de Romeinen is nog niet verloren. Onze heilige stad Jeruza-
lem is weliswaar verwoest, maar we moeten verder vechten, we mogen niet opgeven. Men weet 
dat de leiders van de joodse gemeenten in Egypte veel problemen met dat soort lieden hadden. 
Met zijn provocerende uitspraak “verzet je niet tegen de 'boze' ”  wilde Matteüs bereiken dat de 
gedachte aan gewapend verzet tegen de 'boze', d.w.z. tegen de militaire overmacht van het Ro-
meinse rijk opgegeven zou worden. Tegen Rome had het openlijke gewapende verzet geen 
schijn van kans. Dat hadden de joden gezien in het jaar 70 en zouden ze nogmaals zien in de 
jaren 113-115, tijdens de grote opstand van de joodse diaspora en in de jaren 132-135, tijdens de 
opstand van verzetsleider Bar Kochba. Het liep allemaal uit op een verschrikkelijk bloedbad. Dat 
is de maatschappelijk-politieke context van de gemeente van Matteüs.   
Vanuit de binnentextuele context, verstaan we dat de situatie waarin de gemeente van Matteüs 
zich bevindt dezelfde is als deze van de messias. Zijn woordgebruik alludeert duidelijk, voor jood-
se lezers althans, op het lijdensverhaal. Het afzien van verzet is alleen te begrijpen vanuit het 
kruis van de messias, d.w.z. vanuit de dwangpositie waarin men verkeert: er is geen andere 
keus, er zijn voor het ogenblik geen reële politieke alternatieven.  
In zo een situatie is de verleiding dubbel:  
-      Men geeft het op. Zoals de leerlingen die wegvluchten bij de arrestatie van Jezus (Mt. 26, 

56).  
-      Men slaat erop los. Zoals die een die bij de arrestatie van Jezus zijn zwaard neemt en het 

oor afslaat van een van de dienaren van de hogepriester (Mt. 26,51). De reactie die Matteüs 
in Jezus' mond legt - “ allen die een zwaard nemen, zullen door het zwaard vergaan ”  
(26,52)- verwijst naar het bloedbad van 70. Blind geweld (terrorisme) kan alleen maar op-
nieuw tot dergelijke bloedige ramp leiden.  

Wat moet je dan wél doen? Berusten? Is het dat wat Matteüs predikt? Een tekst uit Jesaja die op 
de achtergrond staat van boven aangehaalde 'andere-wang-tekst' (Mt. 5,38-41) en van het lij-
densverhaal (Mt. 26-27) brengt opheldering:  
 
“ I k echter, ik heb geen weerstand geboden, ik ben niet achteruit geweken,  
aan die mij sloegen gaf ik mijn rug, mijn wangen aan die mijn baard uittrokken, 
mijn gelaat heb ik niet verborgen voor hun smaad en speeksel.”  (Jes. 50,5-6) 
 
'Geen weerstand bieden' betekent hier niet 'maar laten begaan' of 'terugwijken'. Het betekent in-
tegendeel 'nietnietnietniet terugwijken', niet op de vlucht slaan. Een soort 'passief verzet', zou je kunnen zeg-
gen.  
Dat de houding die Matteüs aan zijn gemeente aanbeveelt niet hoeft uit te draaien op berusting 
ligt voor Matteüs alleen in de verwijzing naar de weg van de Messias Jezus en het opstandings-
geloof. Geen macht, geen Romeinse legermacht, kon de messias en vele 'heiligen' in het graf 
houden. Die 'heiligen', dat zijn strijders die in de oorlog gesneuveld zijn (Mt.27, 52-53): De graven 
werden geopend en de lichamen van veel gestorven heiligen werden tot leven gewekt; na Jezus' 

 

Kop en MUNT 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 19 

opstanding kwamen ze uit de graven, gingen de heiligen de stad binnen en maakten zich bekend 
aan een groot aantal mensen. Zo zal ook de gemeente -het lichaam van Christus- niet vernietigd 
worden. Daarom noemt Veerkamp de Bergrede een 'document van hoop'.  
Wat Matteüs van zijn gemeente vergt is echter balanceren op het scherp van de snede: links 
gaapt de afgrond van het politieke avonturisme, rechts lokt de drug religie met het hemelrijk als 
louter hiernamaals. 
 
We hadden het over verschillende contexten. Zijn er dan geen algemene lijnen te trekken? Uit 
voorgaande voorbeelden halen we alvast deze naar voor:  

·      'Amelikitisch geweld', d.w.z. blind geweld dat in de eerste plaats de zwakken aanvalt, 
wordt radicaal veroordeeld. Dat is het tegendeel van het project Israël. En dat tegendeel 
mag in Israël absoluut geen wortel schieten. Telkens als dat gebeurt, als de macht de 
zwakken geweld of onrecht aandoet, klinkt er in de bijbel profetische kritiek. Ook al be-
treft het figuren die voorheen hun sporen verdiend hebben in bevrijdingsstrijd. Bevrijders 
van weleer worden na verloop van tijd weleens machtsdronken en doen kleinen dan 
geweld aan.  

·      Als het erop aankomt, het project Israël tegen de ondergang te verdedigen, wordt ge-
weld niet afgekeurd. Ook list en wat wij 'leugen' en 'bedrog' zouden noemen zijn oor-
baar. Wel worden maatregelen genomen om het geweld zo nodig af te dammen, zodat 
het niet oeverloos uitdeint. 

·      De bijbel waarschuwt voor politiek avonturisme en 'terrorisme', voor 'krachtpatserij' in de 
bevrijdingsbeweging.  

 
Zijn we hiermee volledig geweest? Uiteraard niet. In de bijbel zijn ook verhalen te vinden die ons 
op weg helpen om 'ontwapenende manieren' te vinden om de strijd te voeren. Indien het kan ver-
dienen die de voorkeur. Maar het kan niet altijd, 'de nieuwe hemel, en de nieuwe aarde' (Openb. 
21) zijn nog niet aangebroken.   
    

Jan Soetewey 

 

Kop en MUNT 

(1) In de Belijdenis van Accra (WARC, 
2004) wordt daar volgende omschrij-
ving van gegeven: “het samenvallen 
van economische, culturele, politieke 
en militaire macht dat een systeem 
vormt waarin machtige staten die hun 
eigen belangen beschermen en verde-
digen, domineren.  
(2) Prof. Em. Xavier University, Cincin-
nati (Ohio, US) en thans werkzaam in 
de Union Theological Seminary in the 
city of New York.  
(3) Proloog op: Albert Moliner, 
'Pluralismo religioso y sufrimiento eco-
humano. La contribución de Paul Knit-
ter al diálogo ”  interreligioso ” . http://
latinoamericana.org/tiempoaxial/texto/
TA7Prologo.htm. 
(4) Franz Hinkelammert: Las Armas 
Ideológicas de la Muerte: el discernimi-
ento de los fetiches, capitalismo y cris-
tianismo, 1977, Educa, San José; Die 
ideologische Waffen des Todes, zur 
Metaphysik der Kapitalismus, 1985, 
Liberación, Münster.  
(5) Enkelvoud van Taliban 
(6) El mal ejemplo del papa, www.
servicioskoinonia.org/boff 
(7) Averbode, 1986 
(8) Naardense vertaling 
(9) Ton Veerkamp: De bergrede: een 
document van hoop, in Werkschrift 
voor Leerhuis en Liturgie, 3de jrg. nr. 1.  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 20 

In  Beweging 

Eind augustus overleed Nora De Jonghe, na 

een lange strijd tegen kanker. Nora was een 

heel vertrouwd gezicht binnen de christelijke 

basisbeweging in Vlaanderen. Een échte 

maatschappelijke werkster die zowel in haar 

werk als in haar talrijke engagementen de 

kunst begreep van het nabij zijn. Onder meer 

in Evangelie Levensnabij trok ze jarenlang 

mee aan de kar. Bij WTM en later vzw Motief 

volgde ze -van in het begin- trouw het 

bijbelse leerhuis. In die leerhuisgroep in 

Zedelgem namen we in september afscheid 

van ons leerhuismaatje. 

Lieve Nora, 
 
Het voelt vreemd om vandaag ons leerhuisjaar te starten zonder jou erbij. Wij zijn als 
een geamputeerde groep. Waar jij zat, gaapt een leegte, doet het pijn. 
 
Jij was een leerhuizer in hart en nieren. In handen en voeten ook. Jij voelde de eigen-
zinnige kracht van de verhalen die wij hier lazen zo haarscherp aan, de kracht van 
vele generaties bondgenoten, die lang voor ons, ook al zochten naar iets meer ge-
rechtigheid voor iets meer mensen. Mensen die ook worstelden met vaak verplette-
rende machten en toch de weerbaarheid vonden om mekaar vast te houden, teder en 
solidair. Jij lééfde die verhalen die wij lazen: jij kleefde er namen op van mensen uit 
krant en journaal, uit wijkhuis en ocmw, jij paste het decor aan en liet zien hoe die 
verhalen vandaag, hier en nu, nog steeds plaatsgrepen, jij liet zien hoe omkeer ook é
cht plaatsvond -tegen het noodlotdenken in. Jij zette ons vaak midden in het bijbelver-
haal: “Wat zegt dit nu over jou en mij, over ons? ”  “ Wat moeten wij hier nu mee? ”  
vroeg je telkens opnieuw. Kritisch ook. De bijbel had voor jou lang niet altijd gelijk, je 
ging ermee in debat. Je geloofde niet in onfeilbaarheid. Ook de generaties voor ons 
konden zich vergissen, ook zij hadden hun weg moeten gaan, met vallen en opstaan.  
Jij begreep heel goed dat daarin het bevrijdende project van JHWH vorm kreeg: in 
het telkens opnieuw uittrekken uit onderdrukking, telkens weer opnieuw beginnen, 
van voren af aan - ten diensten van de meest kwetsbaren.  
Jij wist dat lezen en leren in de bronnen van onze traditie niet vrijblijvend kon zijn. Jij 
leefde ook zelf dikwijls te midden van mensen die godverlaten en platgetrapt niet 
meer de energie hadden om hulp te vragen. Jij hoorde hun vermorzeld zwijgen. Jij liet 
de godsnaam vaak tot leven komen in jouw praktijk van Ik-Zal-Er-Zijn. Ook toen de 
ziekte jou al in je vezels zat. Ook toen je ogen het begaven, bleef je visie helder, je 
handen open, je woorden warm. 
 
Nora, jij bent als cement voor ons geweest. Je hield ons bijeen, je richtte ons naar 
mekaar toe. Je richtte mensen, ook buiten onze groep, naar mekaar toe. Niet naar 
binnenkerend, wég van de grote samenleving. Maar doorhéén de analyse van die 
samenleving naar mekaar toe: om vanaf dat punt, te midden van ons, een nieuw loy-
aal, tegendraads en solidair samenleven uit te proberen. Niet wachten op wonderen, 
morgen. Het wonder gebeurt hier en nu. Klein en voorzichtig misschien. Maar wezen-
lijk. 
 
Nora, jij zal cement voor ons blijven. Waar jij zat, zal jij blijven zitten - te midden van 
ons leren en worstelen met elkaar, met de Eeuwige, met de werkelijkheid. Warm en 
aanwezig, als altijd. 
 
 

Elke Vandeperre,  
Leerhuis Loppem - 19 september 2009 

Nora De Jonghe 
(1928 –  2009) 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 21 

To the  Po in t  

 

 
 
 
 
 
Iedereen weet het: de gevolgen van de financieel-economische crisis be-
ginnen er nu pas goed aan te komen. Iedereen weet ook: die gevolgen 
(toenemende werkloosheid, begrotingstekort en overheidsschuld) gaan 
een hoop geld kosten. Iedereen kent ook de cruciale vraag: wie zal dat 
betalen? Tot hiertoe is dus alles OK. Over ‘ wat iedereen weet ’  en wat 
‘ d e cruciale vraag ’  is, lijkt er grote eensgezindheid te bestaan over de 
ideologische en politieke grenzen heen.  

 
Maar over het antwoord op die cruciale vraag lopen de mening wel heel ver uit elkaar. Dat is ook 
logisch, want het antwoord op die cruciale vraag wordt bepaald door je maatschappijvisie. Afhan-
kelijk daarvan zijn er grosso modo drie mogelijke antwoorden. Ofwel vind je dat de sukkelaars 
van deze wereld hiervoor maar moeten opdraaien. Dat antwoord zal je nauwelijks iemand open-
lijk horen verkondigen. Het tweede antwoord is dat we met zijn allen moeten bijdragen. Dat lijkt 
op het eerste zicht al heel wat aanvaardbaarder. Zelfs een beetje ‘ solidair ’ , want iedereen 
draagt bij. Of het ook rechtvaardig is, is een andere kwestie. Want is het wel solidair en recht-
vaardig dat iedereen bijdraagt wanneer blijkt dat niet iedereen verantwoordelijk is voor deze cri-
sis? En tot hoever kunnen we die ‘ verantwoordelijkheid ’  uitrekken? Is de kleine spaarder die 
zich door zijn bank heeft laten overtuigen om risicovolle financiële producten te kopen, zonder dat 
hijzelf goed begreep wat voor soort risicovol product hij eigenlijk ‘ bezat ’ ,  ook 
‘ v erantwoordelijk ’  voor de crisis? En wat als blijkt dat sommigen sowieso al ‘ hun bijdrage ’  
hebben geleverd door bv. hun job te verliezen. Moeten die dan nog eens bijdragen als iedereen 
moet bijdragen? Neen, het antwoord om met zijn allen de crisis te betalen, lijkt vooral bedoeld om 
het debat over de ware oorzaken en schuldigen van deze crisis niet te moeten voeren. Met zijn 
allen de crisis betalen, lijkt sterk op de formule om na het innen van de winsten door enkelen in 
voorspoedige tijden, de verliezen in tijden van crisis door de gemeenschap te laten betalen. Met 
solidariteit, laat staan met rechtvaardigheid, heeft dat wel heel weinig te maken. 
  
En zo komen we terecht bij het derde antwoord: wie verantwoordelijk is voor deze crisis moet ze 
ook betalen. In die zin is de vraag voor een extra crisisbijdrage van de banken een zeer terechte 
vraag. Hoe terecht die wel is mag blijken uit het feit dat bijna iedereen, over alle ideologische en 
politieke grenzen heen, met een dergelijke extra bijdrage akkoord gaat: vakbonden, patroonsor-
ganisaties, alle partijen. Alhoewel dan weer juist het feit dat bijna iedereen hierover akkoord is, 
ons ook best een beetje achterdochtig zou mogen maken. Willen sommigen misschien andere 
voorstellen hierdoor de wind uit de zeilen halen? Want natuurlijk is het ook zo dat alleen die extra 
bankenbijdrage niet heel het gigantisch begrotingstekort zal kunnen opvangen. Dat kan alleen 
maar door voorstellen voor de lange termijn. En die kunnen alleen maar gevonden worden in een 
meer rechtvaardige fiscaliteit. En als ik het goed begrepen heb is het juist dat wat ACV-voorzitter 
Luc Cortebeeck in zijn geruchtmakend interview in De Standaard (22 augustus 2009) voor ogen 
stond. “Het is van groot belang dat we de progressiviteit in de belastingen opnieuw gaan her-
stellen. Dat principe is in de voorbije jaren stelselmatig afgebouwd. Terwijl het toch vanzelfspre-
kend is dat de sterkste schouders de grootste lasten moeten dragen, dus ook bij de terugbetaling 

“ D e sterkste schouders moeten de zwaarste lasten dragen ”  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 22 

van de kosten van de crisis. Daarom is het ACV gewonnen voor hogere belastingen op kapitaal 
en vermogens. ”  Wie het interview niet grondig had gelezen kon uit de commentaren en reacties 
die de dagen daarna in alle media verschenen, de indruk krijgen dat Luc Cortebeeck alleen maar 
over de afbouw van de fiscale voordelen van het pensioensparen en de dienstencheques had 
gesproken. Daar had hij ook over gesproken, maar niet alleen daarover. Het is natuurlijk makke-
lijk om de schuld weer eens helemaal bij de media te leggen, maar misschien moet Cortebeeck, 
en met hem het ACV, de hand ook een beetje in eigen boezem steken. Wie in een interview over 
de crisis heel concreet is over beperkte maatregelen die een grote groep mensen op gelijke wijze 
treffen en bijzonder vaag en algemeen blijft over meer fundamentele maatregelen op lange ter-
mijn, loopt natuurlijk het risico dat gefocust wordt op die beperkte maatregelen die veel mensen 
treffen. Waarom heeft Luc Cortebeeck in zijn interview niet veel uitdrukkelijker de nadruk gelegd 
op een vermogensbelasting, op de strijd tegen fiscale fraude en ontwijking? Allemaal punten die 
het ACV en de hele christelijke arbeidersbeweging sinds vele jaren hoog in hun vaandel voeren. 
Als er één moment in de voorbije decennia is geweest waarop de concrete uitwerking van een 
graduele vermogensbelasting zou kunnen rekenen op een breed draagvlak, dan is het wel nu. 
Overigens moet niet alleen voor het betalen van de crisis in deze richting worden gekeken. Ook 
de financiële druk op de sociale zekerheid, die in de komende jaren als gevolg van de vergrijzing 
alleen nog maar sterker zal worden, kan alleen fundamenteel aangepakt worden door de inkom-
sten uit vermogen en kapitaal zwaarder te belasten. Het heeft weinig zin om als vakbond akkoord 
te gaan met de patroonsorganisaties dat de sociale zekerheidslasten op arbeid te zwaar zijn, 
zonder er tegelijk bij te vertellen hoe de vermindering van deze lasten zullen opgevangen worden 
met nieuwe inkomsten. Als je dat niet doet, dan moet je niet verwonderd staan dat de zogenaam-
de ‘ alternatieve financiering ’  slechts een andere naam is voor hogere staatssubsidies afkom-
stig van ons aller belastingsgeld, zoals dat nu het geval is. Als je steeds opnieuw en meer dan 
terecht blijft herhalen dat ‘ d e sterkste schouders de zwaarste lasten moeten dragen ’ , dan 
moet je ook werk maken van concrete voorstellen die de zwaarste lasten op die sterkste schou-
ders leggen. We kijken uit naar die concrete voorstellen. 
 

Jozef Mampuys 

 

To the  Po in t  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 23 

Op 11 oktober van dit jaar zal Pater Damiaan heilig worden verklaard. De eerste heilig verklaarde 
Belg sinds bijna 20 jaar zal dus, na zijn dood in april 1889, 120 jaar hebben moeten wachten om 
vereerd te mogen worden door het geheel van kerkgemeenschap (al was, zoals gebruikelijk, 
plaatselijke verering reeds toegestaan omwille van zijn zaligverklaring in 1996).  
 
Men heeft dikwijls gesteld dat de canonisering van Damiaan toch wel heel lang op zich heeft la-
ten wachten, zeker wanneer men dit vergelijkt met Josémaria Escrivá de Balaguer (de in 1975 
overleden stichter van Opus Dei, werd reeds in 1992 zalig en in 2002 heilig verklaard). Het ver-
schil in duur valt nochtans te begrijpen wanneer men rekening houdt met 3 belangrijke factoren, 
die de kerkrechtelijke canoniseringsprocessen beïnvloeden: de financiële kosten, de rol van het 
lobbywerk en de politieke opportuniteit om de zaak tot een goed einde te brengen.  
  
Het zijn deze factoren die ik heb bestudeerd bij een recent onderzoek over de mechanismen van 
zalig- en heiligverklaringen door de Katholieke Kerk tussen 1990 en de dood van Johannes-
Paulus II. 
Op basis van dat onderzoek stellen we vast dat deze drie factoren het kerkrechtelijk proces van 
Pater Damiaan heel sterk hebben kunnen beïnvloeden. 
 
Laten we beginnen met het kostenaspect. Een proces van heiligverklaring kost over het alge-
meen heel veel geld, al verschilt dat van geval tot geval. We roepen eerst de belangrijkste stap-
pen bij de heiligverklaring in herinnering. De promotoren van zijn canonisatie hadden gehoopt dat 
Pater Damiaan als 'martelaar van de liefde' erkend zou worden, maar dat ging niet door. Hij werd 
dus als 'niet-martelaar' gecatalogeerd. In dit geval moet de bisschop van het bisdom waar de 
kandidaat-heilige is overleden, aanvaarden de zaak aanhangig te maken én er ook de kosten 
voor te dragen. Hij moet ook de geschriften en getuigenissen verzamelen die te maken hebben 
met het leven van de kandidaat. Vervolgens wordt de zaak naar de Congregatie voor de zalig- en 
heiligverklaringsprocessen in Rome opgestuurd. Eén van de leden zal dan trachten te bewijzen 
dat de kandidaat bepaalde deugden op een heldhaftige wijze heeft beoefend en een mirakel 
heeft gedaan.  
Als deze twee bewijzen zijn geleverd kan de kandidaat zalig worden verklaard. En indien hij na 
de zaligverklaring erin slaagt een mirakel te verrichten, dan zal hij ook gecanoniseerd kunnen 
worden. 
 
Dit alles brengt zeer hoge kosten met zich mee: personeelskosten, drukken en fotokopiëren van 
documenten (die vaak ook nog moeten worden vertaald), kosten verbonden met de procedure, 
terugbetaling van de verplaatsingskosten van de getuigen en de betaling van de uiteindelijke slot-
ceremonies. Nemen we bij wijze van voorbeeld een andere zalig verklaarde Belg, dom Columba 
Marmion, de derde abt van Maredsous, zalig verklaard in 2000. Zijn zaak heeft zijn abdij en twee 
zusterabdijen die in de kosten participeerden ongeveer 175.000 Euro gekost.  
 
Het proces van Damiaan heeft ook veel gekost, maar het is moeilijk juiste cijfers te bekomen om-
dat deze zaak reeds 70 jaar geleden werd opgestart. 
 
De canonisatiekosten maken dat veel arme bisschoppen niet aan zulke processen beginnen. 
Voor Pater Damiaan heeft men moeten wachten op het overbrengen, in 1936, van zijn stoffelijke 
overschot van het eiland Molokaï (arm bisdom Honolulu) naar Leuven (Aartsbisdom Mechelen-

Dit artikel verscheen in Le Soir 

van woensdag 19 augustus 2009. 

To the  Po in t  

Het verborgen gezicht van heiligverklaringen 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 24 

Brussel). Toen kon zijn proces door dat Belgisch bisdom aanhangig gemaakt worden. 
Wat effectief gebeurde in 1938.       
 
Ook het lobbywerk heeft die zaak beïnvloed. Zijn religieuze orde, de picpussen (alias de 
Congregatie van de Heilige Harten van Jezus en Maria) beschikt over een 'generale pos-
tulator' in Rome, die alle processen waarin de orde betrokken is, probeert vooruit te hel-
pen. Anderzijds heeft Damiaans zaak ook geprofiteerd van allerlei gunstige externe ele-
menten. De herdenking van de honderdste verjaardag van zijn overlijden was een echt 
succes. Maar er was ook de oproep van Moeder Theresa tot de paus om pater Damiaan 
zalig te verklaren opdat ook de melaatsen een patroonheilige zouden hebben. (Theresa 
zelf kon op heel veel sympathie van Johannes-Paulus II rekenen zodat ze reeds 5 jaar 
naar haar dood zalig werd verklaard).  
 
De politieke opportuniteit speelde ook een rol. Voor de zaligverklaring van Damiaan in 
1994 had de paus beslist de verplaatsing naar België te maken. Aan zijn vorig bezoek, in 
1985, had de paus een heel goede herinnering overgehouden en hij was op een her-
nieuwde editie uit. Maar hij had een ongeluk in zijn badkamer waardoor hij zijn bezoek 
moest uitstellen. Daarmee liep ook de zaligverklaring van Damiaan vertraging op. 
De paus verklaarde hem zalig het jaar daarop, in 1995, maar moest om gezondheidsrede-
nen zijn verblijf inkorten, hetgeen de inwoners van Tremelo, Damiaans geboortedorp, zeer 
ontevreden stemde. De burgemeester van Tremelo heeft recentelijk niet geaarzeld om 
Barack Obama uit te nodigen voor de heiligverklaring van pater Damiaan. De 44ste presi-
dent van de Verenigde Staten is immers van Hawaï afkomstig.   
 
De heiligverklaring was onlangs het voorwerp van politiek gemarchandeer door het Vati-
caan. 
De paus had inderdaad het voornemen geuit om de heiligverklaring van pater Damiaan uit 
te stellen, wat hij uiteindelijk toch niet heeft gedaan. Dat voornemen was het gevolg van 
de veroordeling door het Belgisch parlement van de uitspraken van Benedictus XVI inza-
ke Aids en voorbehoedsmiddelen. Maar de heiligverklaring zal in Rome plaatsvinden, 
waardoor hij vermijdt geconfronteerd te worden met eventuele protesten, een risico dat 
zijn voorganger in 1995 wel had genomen wanneer een deel van de Belgische katholie-
ken in opstand was gekomen tegen de verwijdering van bisschop Gaillot, tegen de stellin-
gen van de paus over huwelijk en contraceptie, en tegen de gecontesteerde uitspraken 
van bisschop Léonard en van degene die toen nog maar kardinaal Ratzinger was. 
 
Hiermee wordt duidelijk dat de zaak van de canonisatie van pater Damiaan heel wat hin-
dernissen heeft moeten nemen. Deze vaak miskende klippen zijn dikwijls minstens even 
belangrijk als de eisen die door de Romeinse procedures worden gesteld. Het zijn vast en 
zeker deze hindernissen die ertoe geleid hebben dat de zaak van Damiaan, in vergelijking 
met andere, zo lang heeft geduurd. Dat sommige zaken snel worden afgehandeld en an-
dere niet, heeft niet veel met toeval te maken.   
 

François Ducatillon, 
onderzoeker aan de ULB 

 
vertaald uit het Frans. Oorspronkelijke titel: La face cachée des canonisations. 

 

To the  Po in t  

standbeeld van Pater Damiaan in Leuven 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 25 

Repor ter  ter  P laatse  

 
 
 

De visietekst: “Geloven in bevrijding ”  van Chris-
tenen voor het Socialisme (CvS) is af. Het is een 
58 bladzijden (A5) tellende brochure geworden 
waarin vooreerst wordt stilgestaan bij het onstaan 
van CvS en haar wortels. Daarna wordt een ba-
lans gemaakt van 30 jaar CvS op de achtergrond 
van een sterk veranderde samenleving (zowel 
nationaal als internationaal). In het derde en meest 
omvangrijke deel van de brochure wordt naar de 
toekomst gekeken en een antwoord gezocht op 
drie vragen. Hoe kan CvS meewerken aan een 
socialisme voor de 21ste eeuw? Wat betekent le-
vensbeschouwelijk pluralisme voor ons? En ten-
slotte: hoe profileert CvS zich binnen de kerk en 
tegenover andere geloofsovertuigingen? 

De brochure is het resultaat van veel denk-en schrijfwerk. CvS is erg trots dat ze eindelijk 
is verschenen. Haar geboorte moest bijgevolg met enige luister gevierd worden. Er werd 
gekozen voor een feestelijke 'brunch' op een prachtige locatie: ’ t Arsenaal in Mechelen, 
een middeleeuwse burcht gelegen naast de Dijle in de schaduw van een lommerrijk park. 
De zon scheen en een zeventigtal vrolijke gasten waren op de afspraak… Die 1 juni 2009 
beloofde een mooie dag te worden. 
 
Ik heb net mijn 50ste verjaardag gevierd en ben zo ’ n 15 jaar lid van CvS. Terwijl je in een 
andere organisatie op die leeftijd en met die staat van dienst tot de 'anciens' gerekend 
wordt, ervaar ik mezelf binnen CvS als een jong en als een relatief nieuw lid. Dat zegt na-
tuurlijk iets over de leeftijd en vooral over de trouw van de overige leden, die vaak al 30 
jaar of meer deel uitmaken van de beweging. 
De positie van relatieve nieuwkomer maakt het mij soms gemakkelijker om vragen te stel-
len. Tijdens het visiefeest trok ik dan ook met mijn notitieblok op ronde om een paar men-
sen te interviewen. De eerste die ik ontmoette, was Judith Troubleyn, lid van de organisa-
tieploeg van de dag en praktisch coördinator van allerlei CvS-activiteiten. Judith was dui-
delijk in haar nopjes. Het weer viel mee, het eten was lekker, de organisatie verliep vlek-
keloos. Het volk was content. “ Voor een beweging is het echt nodig om af en toe eens 
feest te vieren ” , aldus Judith “ We zijn al lang samen en dat moet gevoed worden. Niet 
door steeds terug te blikken naar het verleden, maar om mekaar te bemoedigen in de din-
gen waar we vandaag mee bezig zijn, zodat we niet stilvallen. Volgens Judith is zowel de 
dag als de nieuwe visietekst een manier om je terug één beweging te voelen: een groep 
van mensen die streeft naar hetzelfde ideaal van gelijkheid en gerechtigheid voor allen. 
 
Even later loop ik Jan Soetewey tegen het lijf. Hij verzorgde de eindredactie en trok de 
voorbereidende visiewerkgroep. Ik stel hem de voor de hand liggende vraag waarom er 
nu, op dit moment, gekozen is voor een nieuwe tekst. 
“ Zo ’ n drie jaar geleden hebben we in de beweging een bevraging georganiseerd. Eén 

 

Vis ie v ieren  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 26 

van de vragen was of we nog verder zouden doorgaan. Voor de overgrote meerderheid was 
'stoppen' geen optie.  Maar hoe moest het verder? Vanuit die vraag is de idee gegroeid om voor 
onszelf een eigen geactualiseerde leidraad op te stellen ” , vertelt Jan mij.  
En dan wil ik natuurlijk weten of het om een hele nieuwe visie gaat, dan wel of er wordt voortge-
bouwd op teksten uit het verleden.  
Maar hoe moest het verder? Vanuit die vraag is de idee gegroeid om voor onszelf een eigen ge-
actualiseerde leidraad op te stellen. De visie vormt de basis voor ons dagelijkse werk ” . vertelt 
Jan mij.  
 
Ik vraag Jan of hij voor de lezers in het kort kan vertellen waaruit dat dagelijkse werk bestaat. 
Waar wil  CvS voor gáán? 
Jan: Echt in een notendop dan: “We willen hand in hand vorm geven aan het 'socialisme van de 
21ste eeuw' en het 'christendom van de bevrijding'. Dat betekent vooral vorming organiseren, pu-
bliceren en werken aan opinievorming. Binnen 'links' en de sociale bewegingen willen we werken 
aan de uitklaring van de betekenis van religie in de politieke analyse. We willen het debat aan-
gaan met andere marxisten en in dialoog treden met andere religies en levensbeschouwingen. 
Op het vlak van levensbeschouwing en levenspraktijk streven we naar kerkvorming betrokken in 
de sociale beweging. We creëren mee groepen die werken en leven vanuit een geëngageerde 
spiritualiteit, gevoed door een bijbelse theologie waarin 'verlossing uit de slavernij' -exodus uit het 
kapitalisme- centraal staat. 
 
“ I s dit een heel nieuwe visie of wordt er voortgebouwd op ideeën uit het verleden? ” , vraag ik 
dan.    
“ Een breuk met het verleden is het zeker niet, eerder een actualisatie ” , krijg ik als antwoord: 
“ Toch geeft dat soms heel andere klemtonen. De tijden zijn in vele opzichten veranderd. Toen 
we met CvS begonnen, was het maken van de verbinding tussen Christendom en Socialisme 
echt revolutionair. Momenteel is dat veel minder het geval. In eigen land is het nu voor velen bin-
nen de Christelijke arbeidersbeweging een evidentie. Ook internationaal, en dan vooral in Latijns-
Amerika wordt deze verbinding gemaakt door bevrijdingstheologen, maar ook door linkse rege-
ringsleiders. Zo ziet Fidel Castro veel overeenkomsten tussen christendom en revolutie. Hugo 
Chavez zegt dat zijn socialisme van de 21ste eeuw twee bronnen heeft: Karl Marx en Jezus 
Christus. Het belang van de tegenstelling christendom-socialisme mag dan al afgenomen zijn, 
het belang van het spanningsveld politiek-religie is onmiskenbaar toegenomen. De aanwezigheid 
van islam in onze samenleving confronteert ons met het feit dat we de factor 'religie' in de politie-
ke analyse niet kunnen verwaarlozen.  
Ook de dramatische situatie van de natuur en de stijgende bekommernis hierover is relatief 
nieuw. Vooral de vaststelling dat een milieubeweging in essentie ook een sociale beweging moet 
zijn, is voor ons belangrijk. ”  
 
Wat mij in de tekst ook opvalt is de prominente plaats van Karl Marx. Op een bepaald moment 
worden de leden van CvS 'christelijke marxisten' en 'marxistische christenen' genoemd. Deze 
benamingen zijn nieuw voor mij. Wijst dat op een nieuwe, strakkere tendens in de beweging? 
“ Zeker niet ” , lacht Jan: “Reeds van in het begin hebben we gesteld dat de theorieën van 
Marx de basis waren voor onze maatschappijanalyse terwijl het geloof en de bijbel eerder gezien 
werden als motor voor ons engagement. Gaandeweg zijn we nochtans gaan beseffen dat Marx 
ook een motor van engagement kan zijn en omgekeerd dat in de bijbel veel stof te vinden is voor 
maatschappijanalyse. Zowel Marx als de Bijbel hebben hun positie bijgevolg verstevigd! Christe-
lijke marxisten dekt dus perfect de lading van waar wij voor staan. De naam biedt ook meer dui-
delijkheid aan andere marxisten en andere christenen wanneer we met hen in dialoog willen 
gaan. ”  

 

Repor ter  ter  P laatse  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 27 

 Ik vraag me af of met die andere marxisten leden van de PVDA bedoeld worden en vraag Jan of 
de band tussen PVDA en CvS nu sterker is dan in het verleden.  
- “We hebben ons altijd verbonden gevoeld met radicaal linkse partijen. Zo waren er ook goede 
contacten met de SAP of de KP. CvS-ers zijn trouwens ook actief in Groen!. Op dit moment is de 
PVDA in feite de enige zichtbare partij binnen radicaal links. We vinden het zeker belangrijk om 
goede contacten met de PVDA te onderhouden. Het feit dat zij nu een minder dogmatische koers 
is gaan varen, bevordert trouwens de goede verstandhouding” .   
 
Na Jan gefeliciteerd te hebben met het werkstuk -de tekst leest vlot en staat boordevol boeiende 
bedenkingen en aanbevelingen- probeer ik nog wat andere mensen aan de praat te krijgen. Een 
paar gasten hebben zich ondertussen in de bar aan het plaatselijke bier begeven. Ik vraag een 
groepje CvS-ers wat ze van de dag vonden en confronteer het onmiddellijk met mijn eigen frus-
tratie: er is toch weer met heel veel heimwee over het verleden gepraat? De meeste gasten heb-
ben die ervaring niet. “De verhalen uit het verleden, staan ons huidig engagement niet in de 
weg, eerder integendeel ” , klinkt het in koor. Jozef Mampuys, lid van de voorbereidende visie-
werkgroep, gewaagde in zijn feestrede nochtans van “de gepensioneerden van de revolutionai-
re strijd ” . Zelf zegt hij hierover dat dit nu net niet de weg is die moet worden ingeslagen. En dat 
klopt ook. Veel CvS-ers zijn als gepensioneerden nog volop actief in allerlei organisaties, geven 
les, schrijven artikels of ontpoppen zich als voorganger in een kerkgemeenschap. Zij hebben een 
onmiskenbare rol gespeeld in de arbeiders, vredes- of derdewereldbeweging en doen dat nog 
steeds. 
 
Ook voor mij is de nieuwe tekst en de beweging als geheel een belangrijke steun om zowel in 
mijn werksituatie als elders te blijven kiezen voor de achtergestelde mens. CvS mag (en moet) op 
dezelfde weg voortdoen. Bij het buitengaan maak ik de bedenking dat mijn ergernissen mogelijks 
meer over mijzelf zeggen dan over CvS. Misschien ben ik gewoon jaloers omdat ik nooit die 
heerlijke Bevrijdingsdagen in de Hoge Rielen mee heb mogen beleven. 
 

Katrien Rombouts 

Repor ter  ter  P laatse  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 28 

Kle in  Verze t  

Kent u Groenland? Een land ruwweg even groot als heel ons oude continent en met een bevolkingsaantal dat kan 
wedijveren met onze schone Vlaamsche steden Kortrijk of Aalst. Het land is bedekt met een schitterende laag 
maagdelijk witte sneeuw. De ideale setting voor het ons-kent-ons van de Griekse polis zou je dan denken. Multiculti 
utopia, quoi... 
 
Toen ik een tijdje het geluk had in dit prachtige land rond te struinen, bleek uit vele gesprekken met de 'locals' ech-
ter dat de Denen na vele honderden jaren nog steeds over de Groenlanders (die wij oneerbiedig Eskimo's zouden 
noemen) spreken als 'zij' en dat de stedelijke Groenlanders, Deens of Inuït, met een behoorlijk dédain over de 
'primitieve dorpers' van enkele tientallen kilometers verderop spreken. En dat in een land van duizenden lege vier-
kante kilometers. 
 
Met een licht gevoel van sociaal empatische superioriteit stapte ik dan ook terug het vliegtuig op richting thuisbasis. 
Om dan te merken dat enkele Vlaams-nationalistische politici in mijn eigen stad, op het verlichte idee gekomen wa-
ren ook eens iets te doen aan de polarisatie van de maatschappij. Na overleg met hun nationale politieke partij had-
den ze er niets beter op gevonden dan door mijn straat te komen marcheren om te betogen tegen de officiële er-
kenning van de moskee bij mij om de hoek. Kwestie van de islamisering te beteugelen. 
 
Vrijwel onmiddellijk maakte mijn gemoedstoestand een scherpe bocht van voldaan verwaand geciviliseerd naar 
primitief xenofoob. Wat dachten die mislukte dorpers en omhooggevallen vissers van 't stad' wel? Not in my backy-
ard verdorie! Meteen werd deze gedachte gevolgd door een aangeleerde, beteugelende reflex. Onder de invloed 
van enkele snoodaards van WTM ben ik in de loop van mijn adolescent leven immers met felle overtuiging het ope-
rationeel humanisme gaan aanhangen om mijn morele en filosofische overtuigingen in mijn omgeving te realiseren. 
Dus heb ik met volledige toewijding een 'zonder haat straat'-affiche aan ons raam geplakt, er mijn schoonmoeder 
ook een aangesmeerd en al wie het horen wilde deelgenoot gemaakt van mijn machteloze frustratie. 
 
En dan merk je dat erg veel mensen die frustratie delen... en evengoed dat vooroordelen en irrationele angsten 
diep in elk van ons zitten en komen bovendrijven in een aarzelend “ ja, maar... ” . Hoe dan ook, mijn eigen ge-
moedsrust is weergevonden, want hoe klein ook, “ ik heb een steen verlegd... ”  Al moet ik ook dat nuanceren, ge-
zien de nogal felle steek van jaloezie toen ik zag hoe een jongeling met een welgemikte pot witte verf Dewinter van 
de nodige sneeuw voorzag. 

 
Jelle Laverge 

Ik  heb een s teen ver legd 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 29 

Boekbesprek ing  

Als de Navo de pass ie preekt 
 Ludo De Brabander en Georges Spriet hebben een boek geschreven. Ze zijn beiden actief in 

v.z.w. Vrede, een vredesorganisatie met hoofdkwartier te Gent. 
Binnen de globale vredesbeweging, is de Noord Atlantische VerdragsOrganisatie (NAVO) 
vaak een bron van discussie geweest. Niet alle organisaties analyseren de veiligheidsproble-
matiek en de rol van de NAVO op dezelfde manier. Bij het vormen van brede fronten en het 
opstellen van platformen voor vredesbetogingen (de antirakettenbetogingen van de jaren '80, 
betogingen tegen de oorlog in Irak, Afghanistan, Joego-Slavië, Gaza...) is dat bij herhaling 
een moeilijk punt geweest. Vrede heeft daar altijd een duidelijk standpunt in gehad. Ludo De 
Brabandere en Georges Spriet hebben dat nu uitgebreid, beargumenteerd, gedocumenteerd 
en geactualiseerd neergeschreven in een boek van 311 bladzijden. De 60ste verjaardag van 
de NAVO leek hen daartoe een geschikte gelegenheid. Het NAVO-verdrag werd op 4 april 
1949 in Washington ondertekend (de tekst van dit verdrag vind je in het boek op pp.264-268). 
Dat was dus vóór de oprichting van het Warschaupakt (14 mei 1955), het militaire bondge-
nootschap van de communistische landen van Oost- en Centraal-Europa.  
De reden voor de oprichting van dit militaire bondgenootschap werd door Lord Ismay, de eer-
ste secretaris-generaal van de NAVO kernachtig omschreven als “ ...to keep the Russians 
out, The Americans in and the Germans down ” , “ om de Russen eruit, de Amerikanen erin 
en de Duitsers eronder te houden ” .   
 

De NAVO is na de Tweede Wereldoorlog ontstaan, maar is eigenlijk het product van de Kou-
de Oorlog. En die Koude Oorlog was reeds lang vóór de Tweede Wereldoorlog aan de gang. 
In het eerste deel van het boek schetsen de auteurs de ontwikkelingen tijdens die Koude Oor-
logsperiode. De ideologische tegenstellingen tussen Washington en Moskou werden, in de 
strijd tegen de gemeenschappelijke Duitse vijand, tijdelijk opzij geschoven, maar kwamen nog 
voor het einde van de Tweede Wereldoorlog opnieuw nadrukkelijk op het voorplan. 
 

Deel 2 van het boek start met de ontbinding van het Warschaupakt (officieel 1 juli 1991). Aan 
de publieke opinie was tijdens de Koude Oorlog altijd voorgehouden geweest dat de NAVO 
een defensieve organisatie was met de bedoeling het Westen te verdedigen tegen het War-
schaupact. Vanuit die redenering kon men verwachten dat de rol van de NAVO uitgespeeld 
was en dat het op zijn beurt geroepen was om weldra te verdwijnen. Maar dat gebeurde niet, 
hetgeen de leugenachtigheid van het officiële discours blootlegde. Het westers bondgenoot-
schap vormt zich om tot een militaire alliantie die voortaan ook buiten het eigen grondgebied 
(out of area) opereert. “Ten dienste van de internationale gemeenschap, democratie en 
mensenrechten ” , luidt de officiële uitleg. “Voor de bescherming en uitbreiding van het kapi-
talistisch systeem en de strategische en economische belangen van de NAVO-leden ” , stel-
len De Brabander en Spriet. Standpunt waarbij ze bijlange na niet alleen staan, maar ze be-
wijzen de critici een grote dienst door het zo uitvoerig en duidelijk te illustreren 
 

Het derde deel begint met het heel belangrijke hoofdstuk 'Eurazië, het grote schaakbord. 
“ De VS-politiek binnen en buiten de NAVO is grotendeels geïnspireerd op de geostrategi-
sche analyses zoals die zijn uiteengezet door Zbigniew Brzezinski, de nog altijd invloedrijke 
nationale veiligheidsadviseur van voormalig VS-president Jimmy Carter. De VS moeten in zijn 
visie streven naar een dominante positie in wat hij de Euraziatische regio noemt. ”  (p.151). 
Dat is het gebied dat reikt van Lissabon in het Westen tot Vladivostok in het Oosten. Wie de 
macht heeft over Eurazië, heeft volgens Brzezinski de hele wereld in zijn macht. Dit gebied is 
het grootste continent waar 75% van de wereldbevolking leeft en waar drie vierden van de 

Ludo De Brabander en Georges 

Spriet, Als de NAVO de passie 

preekt, 2009, uitg. EPO ism. Vrede 

vzw., 311 pp., € 22. 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 30 

Boekbesprek ing  

 wereldwijde energievoorraden voorhanden zijn.  
Men begrijpt dat dit de nodige spanningen oproept, zowel binnen Europa als met Rusland dat 
immers pal in dat gebied ligt. De auteurs doen achtereenvolgens de concurrentie tussen de 
Europese Unie en de NAVO, de verhouding tussen Rusland en de NAVO en de uitbreiding 
van de NAVO richting Oosten uit de doeken. Dat laatste kan niet los gezien worden van de 
rijke aanwezigheid van olie- en gasvoorraden in de Centraal-Aziatische regio.  
Een laatste hoofdstuk in deel 3 handelt over de 'militarisering van de ruimte' met onder ande-
re het 'rakettenschild'. Het Amerikaanse rakettenafweersysteem is alleen in een offensieve 
context zinvol, niet in een defensieve. “Zo'n afweersysteem past in de strijd voor nucleaire 
dominantie alsook in het gebruik van de ruimte voor militaire doeleinden ”  (p192). Het artikel 
'opkomst van de Amerikaanse superioriteit' dat in 2006 in het tijdschrift Foreign Affairs ver-
scheen, stelt onomwonden dat de VS streven naar nucleaire dominantie. De huidige en toe-
komstige nucleaire strijdkrachten van de VS zijn geconcipieerd om een preventieve first strike 
(eerste slag) tegen Rusland en China uit te voeren. 
 

Deel 4 is het deel waarop de titel van het boek -Als de Navo de passie preekt- allicht het best 
van toepassing is. De NAVO werpt zich op als verdediger van mensenrechten en democrati-
sche waarden. Dat vormt vaak de legitimering om buiten de NAVO-verdragszone militair op 
te treden zoals in de Balkan en Afghanistan. In vorige hoofdstukken werd echter uitgelegd 
hoe de ontwikkeling van de NAVO niet los te koppelen is van economische belangen. Hoe 
valt dat met elkaar te rijmen? De vinger wordt gelegd op de dubbele moraal. Zo bijvoorbeeld 
is de lijst met dictaturen die door de democratische NAVO-landen rechtstreeks of onrecht-
streeks zijn gesteund behoorlijk lang. En de concrete praktijk van NAVO-landen is ook altijd 
niet zo fraai.. denk bijvoorbeeld aan de praktijken in de Abu Ghraibgevangenis en Guantana-
mo.  
Een ander heikel punt is de verhouding tot de Verenigde Naties. Het recht om te interveniëren 
haalt men vaak uit een aan zichzelf toegemeten morele superioriteit die men om in te grijpen 
van meer doorslaggevend belang acht dan een VN-mandaat. “ In NAVO-kringen klinkt 
steeds luider het pleidooi om militaire interventies niet langer door een mandaat van de VN te 
laten voorafgaan, omdat het bondgenootschap zichzelf beschouwt als een coalitie van demo-
cratische staten. Een ander veel gehoorde stelling is, dat de Alliantie haar eurocentrische fo-
cus moet verlaten en haar toekomst moet organiseren rond een wereldwijd partnerschap van 
democratische naties. Een mondiale NAVO is de inzet van de laatste topbijeenkomsten van 
de NAVO. Dat leidt niet alleen tot spanningen met Rusland en China, maar dreigt ook de Ve-
renigde Naties te verzwakken.”  (p. 21). 
 

Conclusie: Dit is een stevig boek over een zeer complex gegeven waarin heel veel elementen 
van economische, politieke, geopolitieke, strategische en ideologische aard meespelen. On-
der meer omdat er zoveel ideologische schermen worden opgetrokken wordt het zeer moeilijk 
om in de dagelijkse berichtgeving de bomen door het bos te zien. Dit boek is hier een uitste-
kend hulpmiddel toe. Ik zou het bijna een 'handboek voor de anti-oorlogsmilitant' durven noe-
men. En, mede dank zij de bijlagen, kan het als een naslagwerk functioneren. Zo tref je in het 
boek, naast de reeds gesignaleerde tekst van het oorspronkelijke NAVO-verdrag, een stevig 
notenapparaat, een uitgebreide alfabetische index met verwijzing naar de bladzijde(n) waar 
het woord of de naam voorkomt, een uitgebreide bibliografie, een 'begrippenlijst' met de ver-
klaring en toelichting van de talrijke afkortingen, een redelijk onduidelijke kaart van de uitbrei-
ding van de NAVO, een chronologisch overzicht, een organogram van de civiele en militaire 
structuur van de NAVO.  
 

Jan Soetewey  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 31 

Het  Derde Testament  

Lenaers 
 
Roger Lenaers (1925) is jezuïet en classicus. Van hem verscheen onlangs “Al is er geen 
God-in-den-hoge ” (1). Een vervolg op “De Droom van Nebukadnezar ”  (2). Katholieken 
die nog helemaal geleefd hebben onder het oude, dogmatische kerkregime van voor het 
Vaticaans Concilie en die weten hoe sterk dit regime tot op vandaag doorwerkt, ervaren 
zijn visie als een bevrijding. De vragen en twijfels van velen krijgen bij Lenaers erkenning. 
Het troostende van zijn visie voor die generatie is dat hij die traditie niet weggooit, maar ze 
probeert om te denken naar een andere tijd. Door het oog van de naald van de Verlich-
ting. De theologie breekt hier uit haar officiële kader. Voor ‘ d e kleine rest ’  weldoend! 
Pastoraal gezien kan ik hier achter staan.  
 
 

Bijbel lezen 
 
De bewerking van Lenaers dateert van de tijd van Bultmann (3), de jaren zeventig van de 
vorige eeuw toen de ontmythologisering door de moderne wetenschappen en het moder-
ne denken hoogtij vierden.  Daarmee ging de rage gepaard om de Schriften te toetsen op 
hun ‘ historische ’  waarheid. Voor Bultmann moest ‘ de kat uit de zak ’ , moest de 
boodschap losgemaakt worden van de vorm. In de Amsterdamse School, in Texte & Kon-
texte in Duitsland en in onze leerhuizen in WTM en CvS… ontdekten wij met de bevrijden-
de leeswijzen dat een wonderverhaal, een kindheidsverhaal, parabels,… literaire genres 
zijn en dat de kat niet zonder de zak verkrijgbaar is. Geen uittocht uit de Bijbelse mythen, 
maar grondige kennis ervan. Mythische verhalen kunnen wondermooi en veelzeggend 
zijn, ook voor moderne mensen. Maar dan moeten wij ze niet lezen als achterlijke, verou-
derde verhalen uit tijden toen de mensen nog zogezegd blinde, religieuze analfabeten 
waren. Deze teksten willen gelezen worden als gegroeid in lange en langzame overleve-
ringen, als staande in de grote ideologische en maatschappelijke debatten van de tijd 
waarin ze geschreven zijn. Het is uniek dat in die verhalen JHWH als verhaalfiguur aan 
het woord komt. Toen de schrijvers hun visies ontwikkelden in die verhalen voerden ze 
met JHWH permanent de Stem in van de minsten en de meest kwetsbaren. Ik ken geen 
enkele bibliotheek van welke grote levensbeschouwing of religie ook die over een periode 
van minstens 600 jaren de geschiedenis en de samenleving heeft bekeken vanuit dit par-
tijdige standpunt. 
 
Wie puur analytisch de Bijbelteksten leest zonder ‘ LEV ’ , zonder hart en zonder con-
text, zonder kennis van de culturele achtergrond van de auteurs en het oorspronkelijk pu-
bliek, struikelt natuurlijk over allerlei tegenstrijdigheden en geweldverhalen. Lenaers is een 
classicus met een groot verleden in Latijn en Grieks. Maar de teksten van de bijbel zijn 
joodse teksten, gedacht in een heel ander, Semitisch taalveld, en in een ander mens- en 
wereldbeeld. En ook al zijn de teksten van het Tweede Testament in het Grieks geschre-
ven, toch zijn ze joods, Semitisch gedacht. Achter het Griekse denken, achter het gnosti-
sche denken, achter 17 eeuwen kerkelijk denken, moeten wij vandaag terug naar het 
joodse denken, naar een joodse herlezing van die teksten. Joodse en politieke herlezing.  
Wie deze teksten niet grondig wil lezen in de context waarin zij geschreven zijn en bewust 

Omtrent  Roger  Lenaers 
 

Roger Lenaers 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 32 

Het  Derde Testament  

 van onze eigen context als lezer, dreigt bij het interpreteren ervan onrecht te doen en zou 
beter van die verhalen afblijven. Niemand moét de Bijbel lezen. Maar wie een plek zoekt 
van samen leren leven, van politieke scholing, wie helderheid zoekt over de samenleving 
waarin wij vandaag leven en zich daarbij wil laten ondervragen door het zoeken van vroe-
gere generaties, die zoekt zich een sjoel, een permanent Bijbels leerhuis.  
 
In het denken van Lenaers blijft een grote restant aanwezig van een oude theologie die 
het Oude Testament las als een boek vol geweldverhalen, terwijl het Nieuwe Testament 
het christelijke verhaal is van een hogere Liefde. Deze grondstructuur heeft veel kwaad 
veroorzaakt in de geschiedenis en veel anti-judaïsme en antisemitisme gevoed.  
Ondertussen zijn er in de afgelopen jaren -in onderscheid met de heersende burgerlijke 
lezingen- verschillende bevrijdende leeswijzen van de Bijbel (en de Koran) ontwikkeld, 
zoals de materialistische lezing, de politieke lezing, de joodse lezing, de feministische 
leeswijze, de volkse lezing en de interculturele leeswijze. Geen spoor daarvan bij Lenae-
rs.  
 
 

Politiek 
 
In reactie op één van mijn kritieken in 2004 schreef Lenaers: ” In De Droom van Nebu-
kadnezar was voor sociale analyses geen ruimte; gezien de complexiteit van de wereld-
problemen zou een enigszins betrouwbare sociale analyse met voorstelling van concrete 
wegen tot oplossing van de problemen, op zich alleen al een dik boek vormen ” . Net hier 
raken we ‘ burgerlijke ’  theologie en kerk, namelijk dat zij zogezegd niet aan ‘ politiek ’  
willen doen. Sinds Hitler de religies terugdrong in de kerken, weg van het politieke toneel, 
is geloven gereduceerd tot een privézaak. Dat is pas een reductie van de Bijbelse ge-
loofstraditie. En met de spirituele nood -heel begrijpbaar vanwege de maatschappelijke 
context- dreigt deze tendens alleen maar versterkt te worden. Omdat het “ slechts om 
politiek en economie ”  zou gaan. Terwijl theologen en kerkmensen vaak menen dat zij 
zich met het ‘ hogere ’  moeten bezighouden.  
 
Ik herinner mij toen ik in 1987 in Honduras, en later in Cuba, op bezoek ging bij pastores 
van plaatselijke kerkgemeenschappen dat zij altijd begonnen met een analyse van econo-
mische, politieke en sociale toestand waarin zij geloofsgemeenschap probeerden te vor-
men. Bevrijdingstheologie! “Elke geloofsuitspraak is een politieke uitspraak, of ze is een 
leugen ” , zei Dorothee Sölle. Alleen zijn vele kerkmensen zich daarvan niet bewust. Dat 
komt onder andere vanwege een historisch gegroeide aversie voor alles wat links is. In de 
kerk is er plaats voor vele rare snuiters, maar niet voor linkse! Nochtans is links de meest 
aangewezen plek waar christenen, met hun keuze voor armen en verdrukten, zich zouden 
moeten bevinden.  
 
 

Theologie 
 
Tijdens de godsdienstlessen in mijn retorica kreeg ik van een jezuïet het evolutionistisch 
wereldbeeld - en Godsbeeld van Teilhard de Chardin te horen. Dat was in 1963. Wij ver-
trokken toen van het punt waar de visie van Lenaers nu om draait: God als de grote 
scheppende oerliefde en de kosmos als zijn zelfexpressie, gericht op menswording.  
Lenaers doet alsof heel de heteronome theologie die hij wil herdenken ‘ vanouds ’  is. 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 33 

Het  Derde Testament  

 Het dualistische denken over natuur en bovennatuur wordt zo al teruggelezen in het jood-
se denken van de Bijbel, terwijl het joodse denken daar net haaks op staat. Deze visies 
op de hemel als een bovennatuur los van het gewone sterfelijke leven, de theocratische 
legitimatie van de kerkelijke hiërarchie, de sacrale opvatting van de sacramenten, … zijn 
visies die eerder dateren van de negentiende eeuw en waren eerder een reactie op de 
moderniteit. Vandaag kennen deze visies een heropleving bij de Nieuwe Katholieken. Wie 
massief normverlies constateert in deze corrupte samenleving, komt al snel op de ge-
dachte dat de ware norm en de waarachtige autoriteit van buiten deze samenleving moet 
komen wil de samenleving niet reddeloos verloren gaan. 
 
 

Al is er geen god-in-den-hoge…. 
 
Twintig jaar geleden was ‘ god ’  afwezig in de media. Vandaag gaat het op elke bladzij-
de en in alle toonaarden over het religieuze. Wij leven levensbeschouwelijk en religieus 
gezien in een nieuwe tijd. Velen hebben de kerken verlaten, maar zijn daarbuiten op zoek 
naar alle mogelijke vormen van verdieping, inspiratie, spiritualiteit. Yoga, mindfulness, me-
ditatie, bedevaarten, …. Voor velen is deze genadeloze samenleving niet te harden. Er is 
een verlangen naar meer ‘ zin’ ,  meer spirit. En er zijn de debatten over creationisme en 
Darwin, over de aanwezigheid van de islam, de bouw van moskeeën, het hoofddoeken-
verbod, … Er is de financiële crisis en de roep om een nieuwe ethiek. Voor velen is het 
nog steeds niet duidelijk dat de ene, ware, dominante religie in onze samenleving deze is 
van het geld en het kapitaal, waaraan iedereen moet meedoen, waarvoor iedereen moet 
offeren. Daarmee samenhangend zijn er de wereldwijde problemen van armoede, milieu, 
drugs, vrouwenonderdrukking, zelfdoding bij jonge mensen, …Wat van christelijke ge-
meenschappen mag verwacht worden is dat zij zich in die ‘ w ereld ’  begeven; dat zij 
daarin de Stem van de Eeuwige, JHWH, vandaag nieuw laten klinken; dat zij zich be-
trouwbare bondgenoten tonen van de vele zoekers, van allen die geloven dat een Alterna-
tief wel mogelijk is. 
 
 

Twee paradigma ’ s  
 
In het paradigma van Lenaers gaat het uiteindelijk om interne vernieuwing van het geloof 
en de sacramenten en de kerk. Interne kerkstrijd. Ik heb die illusie opgegeven. Ik geloof in 
een ander paradigma, waarbij christenen, diepgevormd en geschoold in de Bijbelse tradi-
tie, zich in de stad begeven, op de markt, in de wereld, daar waar de mensen zijn in al 
hun verscheidenheid en pluriformiteit en zich aansluiten bij die bewegingen en partijen en 
projecten die de zaak van de meest kwetsbaren en de armen op het oog hebben, hun 
bondgenoten worden, partijdig in de maatschappelijke strijd voor iets meer gerechtigheid 
voor iets meer mensen. De nood aan verlossing, aan heil en bevrijding is groot. Waar 
wachten wij op.                                                                                              
 

Remi Verwimp 
30 september 2009 

 
 
 

(1) Kapellen, Pelckmans, 2009, 207 pp. 
(2) De Droom van Nebukadnezar. Of het einde 
van een middeleeuwse kerk. 160 blz., Leuven, 
Berg en Dal, 2000. 
(3) Rudolf Karl Bultmann (1884 -1976). Duits 
exegeet, theoloog en filosoof.  



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 34 

Kunstgreep 

Hagar 
Het boek Genesis vertelt dat Sara, de 

vrouw van Abraham -toch de stamvader 

van de drie monotheïstische 

godsdiensten- geen kinderen kon 

krijgen. Hagar, slavin in het huis van 

Abraham, kon dat wel. Abraham 

verwekte bij haar zijn eerste zoon, 

Ismaël. Later wordt Sara toch zwanger 

en baart Izaäk. God speelt in de 

ontwikkeling van het verhaal een grote 

rol. God zegent Izaäk en laat het 

bovendien gebeuren dat Hagar en 

Ismaël de woestijn worden ingestuurd. 

Hagar en Ismaël, het eerste kind van 

onze stamvader, waren vluchtelingen. 

En of ze daaronder hebben geleden. 

Grosso modo vertelt de bijbel de 

geschiedenis van Izaäk en de koran de 

geschiedenis van Ismaël. 

Er worden vandaag meer bijbels verkocht dan ooit. Maar er zijn steeds minder christenen 
om die te lezen. Buiten de kerkelijke context echter maken Bijbelverhalen een opmerkelij-
ke revival mee in de kunst. Dichters, romanschrijvers, beeldhouwers, toneelschrijvers ge-
bruiken opnieuw personages uit de Bijbel als alter ego of als draagvlak om dingen te zeg-
gen die ze anders niet kunnen of durven zeggen. 
Van Hagar Peeters verscheen onlangs een bundel gedichten over Hagar en over (onder 
andere) onze asielzoekers. Hagar staat centraal. Maar welke Hagar? Beiden! De gedich-
ten spelen zich tegelijkertijd af in het oude Bijbels verhaal, maar ook hier en nu, in onze 
maatschappelijke context. De titel van de bundel is Loper van licht. Op de voorkant van de 
bundel staat een paard van ijzerdraad afgebeeld. Een erg mooi beeld van Francisco Ama-
dor. Maar om de link met dat paard te verstaan, lees je best zelf de hele bundel.   
    

De uitwijzing 
 
Ze wezen me uit met de beste intenties, 
Beweerden: met goddelijk goedvinden 
plantten wij jou hier in ons huis. 
Je bevalling was aanleiding  
tot zoveel jaarlijksheid erna 
maar nog geen reden  
tot je toelating in ons diepst bestaan. 
 
Wij zijn alleen, zo eenzelvig, als een helft 
die de andere nooit heeft gekend. 
Onmiddellijk na halvering groeide de bast weer 
om ons vruchtvlees heen. 
Wij zijn compleet, dus waarin vergezel je ons? 
 
Je maakte ons deelgenoot 
van goede bedoelingen 
een onbestemde overvloed 
nageslacht. 
 
Maar enkel het feit dat jij zoveel tijd 
na die bijzondere eenmaligheid 
waarop dit alles berust, nog steeds bestaat, 
is niet genoeg. Was het een oogopslag? 
Zomaar een woord? Waarmee heb je jezelf gezegd 
dat je zonder verdere plichtpleging 
aanvaard bent tot onze dood 
met een gebaar dat zichzelf heeft voorgezegd? 
 
Ga weg. 

 
 
Remi Verwimp 

Uit: Hagar Peeters, Loper van licht. 

De Bezige Bij, Amsterdam, 2008, 15 €. 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 35 

Brood en Rozen 

Elkaar  met  respect  en l ie fde behandelen 
“ D e mensheid is niet gedoemd om 

verder weg te zinken in het moeras van 

waanzinnige en suïcidale hebzucht ” .  

Aan het woord is de voorzitter van de 

Algemene Vergadering van de 

Verenigde Naties. Hij is priester en heet 

Miguel d'Escoto Brockmann. Samen met 

nog twee andere priesters, de 

gebroeders Ernesto en Fernando 

Cardenal, maakte hij in Nicaragua deel 

uit van de Sandinistische regering na de 

revolutie van 1979. Tot groot 

ongenoegen van Johannes-Paulus II. 

Voorheen, in 1970, had d'Escoto in New 

York 'Orbis Books' opgericht, de 

religieuze uitgeverij van zijn 

Maryknollcongregatie. Daarmee wilde 

d'Escoto de werken van de toen 

beginnende bevrijdingstheologen 

wereldwijd bekendmaken. 'Pater' 

d'Escoto is nu 76 jaar oud en heeft veel 

diplomatieke wateren doorzwommen 

maar heeft zijn geloof in de mensheid 

niet verloren. Dat blijkt ondermeer uit 

een interview van Gie Goris met de 

voorzitter van de VN-Algemene 

Vergadering. Het verscheen in december 

2008 in MO*. We nemen er, als brood en 

rozen, een aantal citaten uit over. 

Redactie.  

We hebben een Veiligheidsraad nodig. Maar de manier waarop daarbinnen omgespron-
gen wordt met democratie en afspraken, is verantwoordelijk voor het feit dat het respect 
en aanzien van de VN op het laagste niveau ooit staan. Je zou kunnen zeggen dat de 
Verenigde Staten de VN meegesleurd hebben in hun eigen val. Dat kon gebeuren omdat 
er binnen de diplomatieke wereld een heilig principe geldt: “ G ij zult nooit iets zeggen 
waarvan de machtigen ongemakkelijk worden ” . Nochtans zijn wij hier niet om elkaar ge-
rust te stellen, maar om de basisopdracht van de VN te realiseren en dus alle volkeren te 
dienen waarnaar verwezen wordt in 'we the peoples' van het oprichtingscharter van de 
VN. ”  
 
 
 
 
Ik ben al die G's behoorlijk beu. G8, G14, G20, G-watdanook. Geen enkele Groep kan 
tippen aan de G192: de Verenigde Naties. Tijdens een Paneldiscussie op 30 oktober over 
de financiële problemen bevestigde iedereen, ook de landen die deel uitmaken van de 
zogenaamde G20, dat de VN de juiste plek zijn om aan die nieuwe architectuur te wer-
ken. Als de hele wereld de waanzin van het kapitalisme moet betalen, dan moet diezelfde 
hele wereld betrokken worden bij het formuleren van een alternatief. Dit is te belangrijk om 
over te laten aan een twintig machtige landen. 
 
 
 
 
Op die conferentie (bijeenkomst van wereldreligies binnen de VN) wou ik dat we allemaal 
opnieuw aanknoopten bij de basiswaarden van onze verschillende religies. Want alle reli-
gies en levensbeschouwingen hebben gefaald door zich neer te leggen bij het neoliberale 
dogma dat stelt dat menselijke ethiek en religieuze moraal niet bedoeld zijn voor de eco-
nomische levenssfeer. 'Let the business of business be business', was het motto. Het be-
drijfsleven moest winst maken in plaats van rechtvaardigheid nastreven. Ethiek werd ge-
reserveerd voor het uurtje op zondag en de rest van de week mochten de mensen onge-
hinderd het economische of politieke dier zijn dat niet omkijkt naar de anderen. Je moet er 
dus niet van opkijken dat de huidige crisis door veel commentatoren omschreven wordt 
als het resultaat van hebzucht, een morele categorie. De opdracht voor de komende tijd is 
die hebzucht in het hart van het systeem te vervangen door broederlijkheid en zusterlijk-
heid. 
 
 
 
 
Het is een economie die niet de maximalisatie van de winst ziet als het hoogste doel, 
maar het algemeen welzijn. Ik geloof niet dat de mensheid gedoemd is om verder weg te 
zinken in het moeras van waanzinnige en suïcidale hebzucht. Ik ben niet tegen winst, inte-
gendeel, maar ik ben voor een systeem dat die winst verdeelt over de mensheid. We le-
ven nu in een wereld waarin het mogelijk is dat sommige individuen op volkomen wettelij-
ke wijze meer rijkdom accumuleren dan de 26 armste landen samen. Dat is niet houd-Miguel d’Escoto 



{KENTERINGen]digit - oktober 2009 - 36 

Brood en Rozen 

 baar. 2008 confronteerde de wereld achtereenvolgens met de klimaatcrisis, de voedselcri-
sis, de energiecrisis en de kredietcrisis. Misschien schudden al die crisissen ons wakker 
uit onze ethische sluimertoestand. Wie weet? 
 
 
 
 
Als er de voorbij eeuw één staatshoofd geweest is die solidariteit verkondigd én in de 
praktijk gebracht heeft, dan is het Fidel Castro. En hij krijgt navolging, bijvoorbeeld van de 
Boliviaanse president Evo Morales. Als hij spreekt, bloeien de wijsheid en de waarden van 
eeuwen inheemse ervaring plots weer op. Zijn beleid is van een historische en menselijke 
schoonheid die we niet meer voor mogelijk hielden. 
 
 
 
 
Het optimisme dat leeft in Latijns-Amerika ontslaat ons niet van de opdracht om te vech-
ten tegen corruptie en het uithollen van idealen. In dat gevecht bestaat geen vakantie. We 
moeten streven naar zuiverheid van intenties, afstand nemen van een ik-gerichte agenda. 
Als de grotere doelstellingen je dagelijkse handelen bepalen, kan die zuiverheid behou-
den blijven. Maar als je jezelf toestaat om tussendoor eigen gewin na te streven, dan is 
corruptie onvermijdelijk. 
 
 
 
 
De essentiële waarheid is dat we allemaal broeders en zusters zijn. En als we deze vrese-
lijke problemen te boven willen komen, dan zullen we elkaar met respect en liefde moeten 
behandelen. (d'Escoto op 29.09.08 bij de afsluiting van de debatten van de Algemene 
Vergadering) 
 
 

 
 
 


