* Pleidooi voor een ‘integratie’-stop

* Multicultureel bijbellezen
* Het islamdebat (Sami Zemni)

Interview Peter Tom Jones
Klimaatconferentie Kopenhagen

Francois Houtart

3de jaargang - nr. 1 - februari 2010 - tweemaandelijks



Colofon

KENTERINGen]digit

{KENTERINGen]digit is de digitale opvolger van
{KENTERINGen] die tot de zomer van 2007 op
papier verscheen. {KENTERINGen]digit wil een
tijdschrift zijn waarin talrijke vertegenwoordigers en
(basis)groepen uit de kritische christelijke
basisbeweging de gedachten en krachten
bundelen. Met dit magazine wil de redactie een
blad aanbieden dat maatschappelijke toestanden
helpt te analyseren en sporen trekt voor een
oecumenische bevrijdingstheologie.

{KENTERINGen]digit legt de hoopvolle wendingen
in onze maatschappij en kerken bloot. Het breekt
met de logica van het kapitalisme en zijn
wetmatigheden omwille van haar radicale keuze
voor de zwaksten in onze samenleving.

De inhouden en de editoriaals van de 5 papieren
jaargangen van {KENTERINGen] vind je op onze
weblog http://Kenteringen.skynetblogs.be.
{KENTERINGen]digit vind je hier op Abelweb, bij
de publicaties onder digitaal register.

Redactie

Paul De Witte, Willy Duchatelet, Jozef Mampuys,
Katrien Rombouts, Jan Soetewey,

Elke Vandeperre.

Werkten mee aan dit nummer

® |da Dequeecker (°43), lid Vrouwen Overleg
Komitee

® Paul De Witte (°46), woordvoerder
Basisbeweging voor Democratie in
Samenleving en Kerken, redactielid

® Peter Tom Jones (°73) burgerlijk ingenieur
Milieukunde, Doctor in de Metaalkunde,
postdoctoraat onderzoeker KUL
Marij Loos (°54), lid CvS, lay-out
John Mansford Prior, SVD, hoogleraar
Theologie aan het St. Paul ’s Institute of
Philosophy in Ledalero, Indonesié en aan de
Yarra Theological Union in Melbourne,
Australié. Sinds 2004 voorzitter van de Bible
Studies and Mission (BISAM) studiegroep
van de International Association for Mission
Studies (IAMS)

e Katrien Rombouts (°59), psycholoog,
werkzaam in een psychiatrisch ziekenhuis,
redactielid
Egbert Rooze (°48), protestants theoloog
Jan Soetewey (°41), medewerker CvS,
eindredactie

® Elke Vandeperre (°73), codrdinator Motief,
redactielid

Contact
Kenteringen.digit@gmail.com

p5 * Pleidooi voor een ‘integratie ’-stop

{KOP en Munt]

‘Moslims door een witte bril'was een vormingsprogramma dat Elke Vandeperre als
vormingswerker niet snel zal vergeten: ze werd bijna buiten gedragen... En toch was
het een vruchtbare avond, want het lag aan de oorsprong van een denk- en
doeproces dat ze hier presenteert. Als gevolg daarvan heeft ze torenhoge
bedenkingen bij het 'integratiedebat' zoals dat in links Vlaanderen wordt gevoerd.

“ Een tergend vermoeiend gladiatorendebat tussen enkele protagonisten ” zegt ze,
“'Brood en Spelen voor ‘progressieve ' intellectuelen op de opiniepagina 's van
De Morgen en De Standaard. De uitkomst is steeds dezelfde: veel bloed. Geen
winnaars. Tenzij het grijnzende publiek in het rechterhalfrond van het Colosseum. ”

p13 * Lezen met je ziel

{Kop en MUNT]

Een groep gevangenen uit Indonesié en een groep
jonge volwassenen uit Belgié. Beide lezen ze los van
elkaar hetzelfde evangelieverhaal, dat van de
zogenaamde 'overspelige vrouw' (Johannes 8,1-11).
Vervolgens werden de kernpunten van de lezing
uitgewisseld met de partnergroep aan de andere kant
van de wereld. Daarna werd het verhaal opnieuw
gelezen, dit keer door de ogen van de partner. Men gaat
in de stoel van de ander zitten en herbekijkt dan het
leven. Dit proces bracht bepaalde culturele
vooronderstellingen van beide groepen duidelijk aan het
licht. De hele procedure leverde een fascinerend beeld
op van wat lezers doen met bijbelteksten en wat
bijbelteksten doen met lezers.

p25 * Cynisme is een zelfversterkend proces.
Kopenhagen en het realisme van Peter Tom Jones

{De Rode Draad]

Peter Tom Jones, jaargang 1973, gaf de voorbije twee
jaar ongeveer 200 lezingen voor de meest diverse
publieken. Daar bovenop schreef deze burgerlijk
ingenieur milieukunde nog, samen met echtgenote
Vicky De Meyere, het boek ' 7erra Reversa. De transitie
naar rechtvaardige duurzaamheid en een reeks
artikelen voor diverse bladen. De Klimaatconferentie in
Kopenhagen was een grote klap, zegt deze gedreven
klimaatmilitant. Maar hij stelt ook positieve evoluties
vast. We hebben geen andere keuze dan te geloven dat
we de opwarming van de aarde binnen de perken
kunnen houden. Het tegenovergestelde zou cynisch
zijn. En cynisme is een zelfversterkend proces.

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 2



Inhoud

3
Redactioneel

In Wiens Naam?

5
KOP en munt

Pleidooi voor een ‘integratie ' -stop

13
Kop en MUNT

Lezen met je ziel

21

To the Point

1. Hallelujah voor Haiti. Hulp of
solidariteit?

2. Benoeming van André Léonard tot
aartsbisschop: teken van een gebrek

aan voeling

25

De Rode Draad

“ Cynisme is een zelfversterkend
proces ”

Kopenhagen en het realisme van Peter

Tom Jones

32
In Beweging
Verdraagzaamheid en geweldloosheid in

een te veranderen wereld

36
Het Derde Testament

AMOS als profeet in KMS

Profetie als drama

41

Kunst-greep

Het islamdebat (Sami Zemni)

45
Agenda

Redactioneel

In Wiens Naam?

Na Jan Leyers met zijn ‘Weg naar Mekka ’ heeft de VRT er een nieuwe religieuze do-
cumentairemaker bij. Annemie Struyf, pedagoge en journaliste, ontmoet in haar nieuwe
docureeks ‘In godsnaam ' mensen die een radicale levenskeuze maken op geloofsvlak.
Zo op papier lijkt het best een interessante format, toch? Sterke zet trouwens van onze
openbare omroep, want na de reeks op TV kan u weldra wellicht het boek terugvinden in
de non-fictie Top 10 en zal de DVD het volgende meest verkochte kerstgeschenk worden.
Kassa, kassal!

Uitzending één over ‘de islam’ was al meteen in de roos. De dag nadien stonden de
kranten er vol van, wat mooi uitkwam, want wie heeft nog interesse in de vakbondsonder-
handelingen bij InBev of Opel? Niettemin vreemd dat uitgerekend een docureeks over de
wereldgodsdiensten the talk of the town wordt. Als je de media moet geloven heeft ieder-
een in ons land de laatste resten religie toch al lang met het oud papier meegegeven -
uitgezonderd monseigneur Leonard natuurlijk. Maar voor de rest heeft iedereen toch al-
lang de lichtknop gevonden, zo doet men het ons toch altijd uitschijnen? Weg met die
hoofddoekjes, scheiding kerk en staat, geloof in je eigen vrije tijd... Vanwaar dan al die in-
teresse in gelovige mensen, vraag ik me af. Wat maakt dat u * In godsnaam ’ in primeti-
me op TV één kan volgen, en dat u dit dus niet -in het holst van de nacht- in Braambos te-
rugvindt -mocht u daar al gaan zoeken. Wel, er zijn verschillende redenen denkbaar voor
deze stoutmoedige programmatie. Ten eerste: Struyf laat zichzelf in de eerste plaats on-
derdompelen in de riten, geloofspraktijk en leefomgeving van haar geinterviewden: over-
tuigde christenen, moslims, joden, boeddhisten en hindoes. Ze zingt, lacht, huilt, bidt,
werkt met hen mee, en ‘voelt’ vervolgens wat dat oplevert aan opborrelende gewaar-
wordingen. Er wordt weinig bewonderd, overigens. Aan opgetrokken wenkbrauwen en ge-
giechel dan weer geen gebrek. Maar goed: geen diepzinnig gegraaf dus of vervelend lan-
ge interviews over wat de dingen nu precies betekenen voor de betreffende gelovigen.
Struyf doet gewoon zélf de test: ze plooit haar benen in lotushouding, zet een hoofddoek
op en buigt in de richting van Mekka, neemt deel aan een hindoeistisch ritueel en oordeelt
dan over de zinvolheid van zo’ n bestaan. Makkelijk zat, en onthutsende TV bovendien.

Wat de reeks aan inzichten oplevert krijgt u samengevat in de preview op de één-website:
uit elke aflevering zijn de meest fundamentalistische, waanzinnige, uitspraken achter el-
kaar geplakt waarna Struyf als laatste in beeld komt, hoofdschuddend, met het besluit:
“Ik snap er hoe langer hoe minder van ”. Zie daar, het tweede ingrediént voor een kijk-
cijfferkanon: de geruststellende belofte dat de kijker er niks van hoeft te snappen -de ma-
kers hebben namelijk ze/fgeen benul van waar het over gaat. Nog een belangrijk element
wil je kijkers aan het scherm lijmen: bevestig de kijker in wat hij of zij al denktte weten. Zo
dus: Dat ‘al die moslims ' gevaarlijke extremisten zijn die hun munttheekransjes laten
sponsoren door Saoedi-Arabié en via nephuwelijken ons land proberen te islamiseren.
Dat zenboeddhisten hele dagen niks doen behalve opgeplooid zitten, en als ze als iets
doen dan is het bedelen of patronen vegen in tuinpaadjes. Dat joden getraumatiseerde

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 3



gekken zijn. Dat hindoeisten zonder duidelijke reden in rituelen elke zelfbeheersing verlie-
zen en hun koeien beter verzorgen dan hun schoonouders. Als u het al wist, beste kijker,
weet dan dat de werkelijkheid nog veel bizarder is dan u zich die had voorgesteld. Religie
is echt een achterlijk gebeuren, voor freaks en misfits, extremisten en charlatans, geestig
om naar te kijken, maar verstandig om ver van weg te blijven. Dat is de eindconclusie.

Wat het effect is, laat zich raden. Tijdens vormingsprogramma ’'s over actief pluralisme,
bij een moskeebezoek met een groep, worden wij als vormingswerkers met het ‘harde
bewijsmateriaal ° geconfronteerd. Wat zouden deelnemers nog meer kunnen vernemen
over ‘de islam’ dan wat ze al gezien hebben op de openbare omroep? Waarom zou-
den wij over diversiteit moeten gaan nadenken als onze eigen geseculariseerde cultuur
het toppunt van beschaving is? En als die moslim die wij bij onze vorming als docent be-
trekken, beweert dat hij toch wel heel anders zijn geloof beleeft dan die gekken van ‘In
godsnaam ’, dan moet hij dat ook maar eens in de krant luidop durven zeggen. Vor-
mingswerkster nummer 1 is vandaag Annemie Struyf, zoveel is duidelijk.

En ik weet het, de openbare omroep attenderen op haar maatschappelijke verantwoorde-
lijkheid klinkt erg ouderwets en naief, maar ik kan het niet laten om hier toch een oproep
te doen: Mag het iets meer zijn? Mogen we, met ons belastingsgeld ook nog eens infor-
matie te krijgen in plaats van infotainment, een Zevende Dag met politiek bijvoorbeeld in
plaats van de kookrubriek, een maatschappelijk debat van enige relevantie. Het is maar
een idee. Mogen we nog eens verlangen naar de werkelijkheid achter de plattitudes?
Want die /s er, echt. Ik kom ze elke dag tegen, voor en na primetime.

Elke Vandeperre

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 4



KOP en Munt

Pleidooi voor een

Dit artikel verscheen in een meer
uitgebreide versie in het boek Een leeuw in
een kooi. De grenzen van het multiculturele
Vlaanderen (1). De auteurs zijn autochtone
en allochtone Vlamingen uit de
wetenschappelijke wereld, de media en het
vormingswerk. Het boek brengt een
kritische benadering van het multicultureel
debat in Vlaanderen zoals dat de voorbije
twintig jaar werd gevoerd. De auteurs willen
dat debat op de eerste plaats verbreden
door niet enkel ‘de vreemde ’ of ‘de
andere ’ centraal te blijven stellen maar dit
debat evengoed te betrekken op hoe
Vlamingen over zichzelf en de toekomst
van Vlaanderen denken en praten. Een
tweede verbreding is het situeren van het
multicultureel debat in het kader van ons
eigen koloniaal verleden.Tenslotte is er een
derde, inhoudelijke verbreding door in het
debat over multiculturaliteit ook andere
termen als racisme en antiracisme,
burgerschap, feminisme, klasse, religie en
seksualiteit te verweven. Uit deze korte
situering mag reeds duidelijk blijken dat het
hier niet altijd gemakkelijke kost betreft.
Hoewel onderstaand artikel op dat punt
nogal meevalt. Wie echter de energie
opbrengt om niet af te geven en door te
bijten zal na lezing van het boek kunnen
genieten van een rijke oogst aan inzichten,
vragen en antwoorden. Meer dan de

moeite waard. Redactie.

DE GRENZEN VAN HET MULTICULTURELE

VLARNDEREN

EEN
LEEUW
IN EEN

KOO

Karel Arna
Sarah De M

ke

acko
a Fadil on 1 Kanmiz

J

‘“integratie '-stop

Een jaar of drie geleden beleefde ik in Leuven een avond die ik als vormingswerker niet
snel meer zal vergeten. Het was de eerste van twee avonden onder de titel Moslims door
een witte bril een vormingsprogramma van Motief waarin we de beeldvorming ten aanzien
van moslims onder de loep namen. De eerste avond was er vooral op gericht te ontdek-
ken hoe moslims telkens weer op erg stereotiepe wijze afgebeeld worden -zeker in con-
trast met andere religies en levensbeschouwingen. We toonden illustraties hiervan uit
krant en journaal, maar ook uit onze oude geschiedenisboeken van school, uit het boe-
kenaanbod van ECI, voor de volledigheid zelfs uit albums van Suske en Wiske en Kuifje.
Daarnaast zouden we ook werken met onze islamkaarten. Die brengen een aantal stereo-
typeringen in ons denken over moslims en de Arabische wereld in zijn geheel in schema
vanuit een westers perspectief, gebaseerd op Edward Saids ‘oriéntalisme’ (2). De
tweede avond van het vormingsprogramma planden we te focussen op de onzichtbaar-
heid van onze eigen witheid, op de privileges die daaraan verbonden zijn, op onze inge-
beelde neutraliteit en schijnbaar afwezige maatschappelijke positie.

Doel van het vormingsprogramma was deelnemers enerzijds bewust te maken van de on-
genuanceerde, enge, problematische en vaak ook racistische manier waarop moslims in
onze samenleving in beeld worden gebracht; en te onderzoeken waarmee deze beeldvor-
ming te maken heeft. Welke sociale, politieke, economische spanningsvelden spelen op
de achtergrond? En in wiens belang worden deze beelden geproduceerd en in stand ge-
houden?

Anderzijds lag ons doel ook in het uitdagen van de deelnemers om omtrent dit maat-
schappelijk gegeven tot een positiebepaling te komen, en dus ook de beeldvorming rond
de eigen positie, de etnisch-culturele identiteit, kritisch te onderzoeken. Het ging dan met
andere woorden om de vraag: hoe verhoud ik mij tot die eenzijdige beeldvorming van
moslims? Welke eigenbelangen verhinderen mij om weerwerk te bieden aan de heersen-
de beeldvorming? Met wie ben ik solidair?

Weerstanden ernstig nemen

De reden waarom ik mij dit vormingsprogramma nog lang zal blijven herinneren is de gi-
gantische weerstand waarop we bij de deelnemers botsten. Mijn collega en ik werden die
avond bijna letterlijk ‘buiten gedragen’ door de groep. De weerstand van de deelne-
mersgroep was zo groot dat we niet aan ons voorbereidde programma zijn toegekomen.
Nu, weerstand op zich is niet dramatisch -integendeel, in het vormingswerk geldt immers
de gouden regel dat storingen steeds voorrang moeten krijgen in het proces- ware het niet
dat er geen sprake was van ‘ een proces '. Daarvoor waren de twee, met inhoud en oe-
feningen volgepropte vormingsavonden, te kort.

Weerstanden markeren in leerprocessen vaak diep ingebakken ideeén en ervaringen, het
gaat om heilzame weerbarstigheid, om verzet tegen de inschikkelijkheid. Weerstanden
vragen om aandacht. Maar nog voor het proces kon beginnen had de groep al afgehaakt.
Waar had die weerstand dan mee te maken? Erg uiteenlopende oorzaken liggen aan de
basis, maar de deelnemersgroep gaf zelf al een aantal belangrijke redenen. Van bij aan-
vang protesteerden deelnemers immers tegen het uitgangspunt van het vormingspro-
gramma: nief de moslim wordt hierin centraal gesteld, wel de manier waarop niet-moslims
naar moslims kijken in onze Vlaamse samenleving. De deelnemersgroep verwoordde

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 5



KOP en Munt

haar weerstand dan ook als volgt: “het is schandalig dat straks het probleem nog bij ons
zal blijken te liggen ”. En “die beelden over moslims ontstaan niet zomaar ”. En “als je
mijn ervaringen met moslims zou kennen, zou je wel anders piepen ”. Het was duidelijk
dat de deelnemers zich bedreigd, tekortgedaan en/of niet ernstig genomen voelden door
de ‘vooringenomenheid ’ van onze doelstellingen. De weerstand was zo gigantisch dat
er geen doorkomen meer aan was en er ook de tweede avond geen millimeter ruimte
overbleef om de eigen witheid kritisch te gaan onderzoeken. Hoeft het nog gezegd dat zo-
wel deelnemers als begeleiders een flink uit de kluiten gewassen kater overhielden aan
Moslims door een witte bril. Een troost is dat tenminste de begeleiders veel van dit vor-
mingsprogramma leerden. Achteraf dan toch.

Het is onder meer deze ervaring geweest die in onze vormingsinstelling aanleiding vorm-
de tot een hernieuwd en diepgaand denkproces omtrent de context waarin we emancipa-
torisch vormingswerk rond moslims en hun plaats in onze samenleving organiseren, over
noodzakelijke voorwaarden, te verrekenen hindernissen en heilzame (methodische) we-
gen er naartoe. Het voornaamste leerpunt dat we overhielden aan Moslims door een witte
bril is dat we de bestaande weerstanden bij onze deelnemersgroep ernstig moeten ne-
men, en wellicht zelfs als uitgangspunt moeten gebruiken indien we ruimte willen creéren
voor kritische reflectie op de eigen context en denkbeelden. We startten daarom in het
voorjaar van 2008 met onze ‘ e xperimenteergroepen ’. Het ging om groepen van acht
tot zestien deelnemers, zowel bestaande groepen (bv. een jongerenwerking, een gezins-
groep) als nieuw samengestelde groepen (mensen uit een zelfde wijk, vrienden of colle-
ga’s) die het engagement wilden opnemen om twee a drie dagdelen bijeen te komen
rond het thema Moslims en islam. De deelnemers werden op voorhand gebriefd dat de
begeleiders van Motief op de avonden geen vorming zouden komen geven, maar enkel
kwamen luisteren naar de ervaringen en ideeén van de deelnemers omtrent het thema.
Daarbij legden we ook uit dat Motief als vormingsinstelling de nood voelde om via deze
weg opnieuw ‘voeling ' te krijgen met wat er bij mensen leeft als het over islam en mos-
lims gaat, zodat we nadien onze vorming gerichter zouden kunnen programmeren. Opzet
was dat steeds twee begeleiders in een groep aanwezig zijn en via vrije associatie
rondom de begrippen ‘islam’ en ‘moslims ’ verkennen hoe hierover gedacht wordt in
de deelnemersgroep: welke beelden er bestaan, welke ervaringen of informatiebronnen
aan de grondslag van die beelden liggen, welke gevoelens er rond het thema leven, en
welke vragen. Er werd afgesproken dat de begeleiders zo min mogelijk ‘sturend ', dan
wel ‘actief luisterend ° aanwezig zouden zijn. Hun rol moest beperkt blijven tot het sti-
muleren van associéren en verhelderend bevragen: vragen waaraan een waardeoordeel
verbonden is moesten vermeden worden, enkel open vragen die gericht zijn op het ver-
werven van informatie werden gehanteerd: wie, wat, wanneer, hoe, volgens wie, waarom.
Met de deelnemersgroep werden ook afspraken gemaakt: iedereen moet zich vrij voelen
om de eigen ideeén binnen te brengen, deelnemers kunnen mekaar respectvol bevragen
maar het is niet de bedoeling om met mekaar in discussie te gaan of om tot een geza-
menlijke slotconclusie te komen. Het belangrijkste, zo werd vooropgezet, is dat iedereen
de eigen visies en vragen verwoordt. Eén van de twee begeleiders is enkel als notulist
aanwezig en maakt een verbatum van het gesprek. Dit woordelijk verslag moest het Mo-
tiefteam in staat stellen om nadien -in eerste instantie- een analyse te maken van hoe er
gedacht wordt en welke frustraties, vragen en noden er bij onze deelnemersgroep omtrent
het thema leven. In tweede instantie moest de analyse leiden tot het ontwikkelen van een
zinvoller en efficiénter vormingsaanbod.

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 6



KOP en Munt

Analyse van de gespreksavonden

Motief beoogde bij aanvang van de hearings ongeveer vijftig bijeenkomsten in een twintig-

tal groepen te onderzoeken en analyseerde in 2008 reeds zestien gespreksmomenten in

zeven erg diverse groepen. 83 mensen namen deel aan de gesprekken. De resultaten, bij

de tussentijdse evaluatie (na zestien gespreksbijeenkomsten), waren tamelijk ontluiste-

rend. Binnen het kader van dit artikel is het onmogelijk om de hele analyse van deze ge-

sprekken in beeld te brengen, maar ik wil toch proberen in grote lijnen te beschrijven tot

welke vaststellingen we kwamen.

Bij de analyse van de gesprekken merkten we het volgende op:

1.

10.

Dezelfde ideeén (zowel stereotyperingen als racistische denkbeelden) over moslims
zijn in elke groep aanwezig, onafhankelijk van de erg verschillende achtergronden
van de deelnemers (qua leetftijd, sekse, woonplaats, scholingsgraad, expertise om-
trent het thema islam en/of levensbeschouwing...).

Deelnemers geven aan dat het overgrote deel van hun ideeén en beelden gebaseerd
zijn op informatie uit de media (kranten, nieuwsuitzendingen, duidingprogramma's).

In verschillende deelnemersgroepen werd een aantal identieke ‘persoonlijke erva-
ringen ' met moslims (die vaak tot in de details identiek zijn) verwoord.

De meeste deelnemers hebben in hun persoonlijke leefsfeer geen contacten met
moslims; het overgrote deel van hen die wel moslims kennen, geven aan dat het om
contacten uit de werksfeer gaat.

De term ‘moslims’ wordt in de meeste gesprekken gelijkgesteld aan
“migranten’ en ‘allochtonen’, soms ook aan ‘vluchtelingen’ en
‘asielzoekers'.

De betekenis van de term ‘islam ’ is voor ongeveer een vijffde van de deelnemers
onduidelijk of onbekend ( “Islam, is dat eigenlijk de godsdienst van een moslim? Zo-
als bij ons christendom? ”).

Moslims worden als één monolitische groep gezien -los van een specifieke context-
met eenzelfde cultuur en dezelfde levensbeschouwelijke opvattingen en religieuze
praktijk: moslims in Vlaanderen = moslims in Afghanistan, Saoedi-Arabié, Indonesié,

Moslims zijn daarom ook contextueel inwisselbaar: Vlaamse moslims moeten zich
bv. verantwoorden voor wantoestanden in Afghanistan of moslima ’s zonder hoofd-
doek in Casablanca vormen het levende bewijs dat de hoofddoek ook hier niet
(meer) gedragen hoeft te worden.

Moslims worden voornamelijk negatief gewaardeerd omwille van: religieus fanatisme,
agressief -soms ook gewelddadig- gedrag, onwil om de taal te leren, een cultuur en
een waardepatroon die niet compatibel zijn met onze westerse waarden en cultuur,
“achterstand ’ in hun ontwikkeling als culturele groep, onwil om onze wetten en
gebruiken te aanvaarden, slachtoffergedrag.

Het denken over moslims triggert een nadenken over zichzelf. Deze zelf wordt uitge-
drukt als een ‘wij’ (tegenover ‘zij’, de moslims) maar dit * wij ’ wordt -ook na
uvitdrukkelijke vraag- zelden nauwkeurig gedefinieerd of afgebakend (gaat het om
“autochtonen ’, om ‘christenen ’, ...?) De eigen identiteit wordt door deelnemers
in bijna alle groepen enkel ervaren als een ‘contrastidentiteit ° ten aanzien van de
moslims: alles wat zij niet hebben en zijn, heeft en is de eigen groep we/
(bijvoorbeeld moslims zijn religieuze fanaten, wij zijn geseculariseerd of geloven op
een ‘moderne ’ manier; moslims zijn agressief, wij zijn beheerst/beschaafd; mos-
lims onderdrukken hun vrouwen; onze vrouwen zijn geémancipeerd; moslims moe-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 7



KOP en Munt

Paulo Freire

ten allemaal hetzelfde denken en doen, wij kennen vrijheid van meningsuiting; mos-
lims trekken allemaal aan één zeel, wij zijn verdeeld en daardoor kwetsbaar; mos-
lims moeten de Verlichting nog door, wij zijn reeds Verlicht...).

11. In alle groepen wordt bij het gebruik van het begrip ‘integratie ' eigenlijk assimilatie
bedoeld, in de zin van eenzijdige aanpassing van de minderheidsgroep aan de idee-
en, gebruiken en gewoonten van de meerderheidsgroep. “ Dat ze zich eens nor-
maal kleden, als ze aan werk willen geraken. Als ge in zo'n kleed rondloopt moet ge
er niet van verschieten dat ge scheef bekeken wordt ”.

12. Hoe hoger geschoold of hoe meer ‘expertise ' rond het thema, hoe later in het
proces een ‘leerbehoefte ’ (‘ wat wéten we nu eigenlijk?" ) wordt uitgesproken.
In één groep werd helemaal geen leerbehoefte uitgesproken -toevallig of niet, in een
groep die geheel uit ‘experts’ bestond.

13. Het ‘veilige ' spreken over de eigen ideeén en ervaringen, zonder in discussie te
gaan, wordt door deelnemers als erg deugddoend en erg ‘ leerzaam’ ervaren.
Wat deelnemers dan precies geleerd hebben, omschrijven ze niet altijd duidelijk.
Veelal blijkt het te gaan over het leren van mekaar: andere, nieuwe invalshoeken om
naar het thema te kijken. En van de vruchtbare ruimte die ontstaat wanneer deelne-
mers niet meteen in discussie met mekaar gaan, maar nauwkeurig proberen te for-
muleren en luisteren. In geen van de bijeenkomsten stoten we op ‘weerstanden’
of geirriteerde reacties ten aanzien van de begeleiders.

14. Dit ‘uitwisselen’ van ideeén, en wellicht ook het opzet van de avonden (waarbij
op voorhand wordt aangegeven dat de begeleiders geen vormingsinhouden zullen
inbrengen, maar zelf willen leren van de deelnemers) leidt in de meeste groepen vrij
snel tot het formuleren van een leerbehoefte: “Eigenlijk weten wij niet veel over dit

thema. Wij willen hierover meer te weten komen. ” of “Wanneer gaan jullie (de be-
geleiders) hierover jullie visie geven? ”. In vier van de zeven groepen werd deze
leerbehoefte, op uitdrukkelijke vraag van de deelnemers, omgezet in een extra vor-
mingsavond waarin de begeleiders aan de slag gingen met een aantal ideeén uit de

deelnemersgroep.

Wat nu te denken over deze conclusies?

Ik moet eerlijk toegeven dat ik enigszins teleurgesteld was dat de analyse van de ge-
sprekken in de experimenteergroepen -weliswaar bij een tussentijdse evaluatie- geen gro-
te verrassingen of nieuwe inhoudelijke inzichten opleverde. Elke vaststelling die we de-
den, werd ooit al wel eens geduid en uitgelegd door één of meerdere sociologen. Vele au-
teurs analyseerden reeds fenomenen zoals de etnicisering (en naturalisering) van culture-
le verschillen en van het moslim-zijn (zie onder meer Herman De Ley, 1999), waardoor
ook sprake is van een ‘nieuw’ racisme dat omschreven kan worden met de term
“antimoslimisme ’. Daarbij valt inderdaad op dat niet zozeer de religie an sich, maar wel
de aanhangers ervan onderwerp zijn van afkeer en verzet (Fred Halliday, 1996).

Het fenomeen van de wij-zijtegenstelling, waarbij de westerling zichzelf als cultureel supe-
rieur beschouwt aan de 'ander' en zich aan de hand van stereotiepe tegenstellingen een
‘ wensidentiteit' toeschrijft, werd ons dertig jaar geleden al verhelderd door Edward W.
Said (E. W. Said, 1978).

Het toch wel merkwaardige gegeven dat in verschillende deelnemersgroepen (met zeer
uiteenlopende socio-economische positie, leefomgeving, scholingsgraad,...) identieke
ideeén, emoties, en zelfs persoonlijke ervaringen verwoord worden, hoeft niet te verba-
zen. Paulo Freires (P. Freire, 1970) omschrijving van de ‘cultuur van het zwijgen ’ in de
postkoloniale maatschappij van Latijns-Amerika, veertig jaar geleden, leunt dicht aan bij

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 8



KOP en Munt

enerzijds het ‘economisme ’ (3)en anderzijds het integratiedenken waarmee wij van-
daag hier in het Westen te “ideologisch bezet” worden. Freire verduidelijkte in ‘70
reeds dat deze ‘cultuur van het zwijgen ’ een gevolg was van de onderdrukking. Door-
heen een ‘culturele invasie ® wordt het bewustzijn van de onderdrukten bezet met de
mythen van de onderdrukkers. De onderdrukten worden opgevoed in een proces dat hen
vervreemdt van de eigen belangen, en waarin ze leren denken, handelen en voelen in het
belang van hun onderdrukkers. “Het bewustzijn van de onderdrukten is een onderdrukt
bewustzijn ” (E. Bernhardt), een distantieloos gevoel van onmacht, dat zo overduidelijk
en onvermijdbaar schijnt dat het zich aan iedere kritische reflectie onttrekt. Zelfs het on-
derbewustzijn wordt bezet door de woorden, waarden, voorstellingen, angsten en wensen
van zij die heersen, of het beleid maken.

‘ Zelfbeheersing ’ -zo liet Freire ons zien- is dan allang verinnerlijkt, heeft het karakter
van een deugd aangenomen; de beheerste beheerst zichzelf in het belang van de heer-
sers. ledereen tracht zichzelf te profileren als veelzijdig en stressbestendig, flexibel en
overal inzetbaar, verdraagzaam want neutraal en objectief, cultureel aangepast (seculier
of spiritueel bewogen, maar in geen geval fanatiek en bovenal adept van de Verlichtings-
waarden).

De idee dat de islam incompatibel is met westerse democratieén, heeft in brede lagen van
de bevolking ingang gevonden, zo blijkt alleszins uit onze experimenteergroepen. Deze
gedachte is niet uitgevonden door Filip Dewinter, maar werd in de eerste plaats door Guy
Verhofstadt via diens Burgermanifesten tot acceptabel ideeéngoed gemaakt -Verhofstadt
die daarmee weliswaar ook niet het warm water uitvond, maar op zijn beurt de stelling van
Huntington over de * c/ash of civilisations’ naar Vlaamse context toe hertaalde.

Verder is het al helemaal geen verrassing meer dat de deelnemers in onze
‘ e xperimenteergroepen ' geen benul meer hebben van wat het begrip ‘integratie ’ be-
tekent en de betekenis ervan verwarren met een gebeuren dat moet worden aangeduid
met de term ‘assimilatie . De meest waarheidsgetrouwe omschrijving van het begrip
“integratie ’, vinden we vandaag immers nergens anders dan in de keukencatalogus
van lkea: “geintegreerde dampkap = functioneel, onzichtbaar en geruisloos. ”

Buiten de catalogus van de Zweedse meubelengigant blijft het voorlopig zoeken naar defi-
nities van ‘integratie * die S.M.A.R.T. geformuleerd zijn, zoals de overheid dat verwacht
in beleidsplannen van gesubsidieerde instellingen. SMART staat dan voor Specifiek,
Meetbaar, Acceptabel, Realistisch, Tijdgebonden. Als het goed zit, of beter: al het smart
zit, dan moet elke doelstelling via een indicator af te toetsen zijn. En ‘integreren ’ is een
doelstelling die indicatoren kan gebruiken, want het is natuurlijk precies door de vage om-
schrijving, dat de eindmeet nooit ‘gehaald ° kan worden. Tijdens het spel worden de
spelregels voortdurend veranderd. Wie kan zeggen aan welke criteria je precies moet vol-
doen vooraleer je als ‘geintegreerd ' beschouwd wordt? Mogen we daar in hemels-
naam enige helderheid rond creéren en laat ons dat alstublieft doen vooraleer we de dis-
cussie omtrent integratie met mekaar verder zetten.

In zijn boek De gedroomde samenleving laat de jonge socioloog Willem Schinkel zien dat
precies ons concept ‘integratie’ €én van de grootste hindernissen in het integratiege-
beuren is. Hij gaat in op de paradoxen in het integratiediscours in Nederland, dat -zo blijkt
meermaals- heel wat overeenkomsten toont met het Vlaamse discours. Schinkel schetst
hoe onze Westerse samenleving lijdt aan wat hij ‘sociale hypochondrie ° noemt. Die sa-
menleving, die heel de geschiedenis door, door talrijke filosofen en theologen verbeeld
werd als een ‘sociaal lichaam ', is voortdurend bezorgd om zijn eenheid en orde. Dat
sociale lichaam dat gedacht wordt als een gezond en evenwichtig, coherent en onge-
schonden geheel, is volgens Schinkel duidelijk een wensbeeld, dat alles wat cultureel af-
wijkend is van de norm (homo’ s, vrouwen, ouderlingen, zieken, mindervalieden, minder-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 9



KOP en Munt

Willem Schinkel

heden, ‘allochtonen ’...) buiten de samenleving situeert.

Sinds het wegvallen van de grote verhalen heeft het maatschappelijk lichaam geen eind-
doel meer en kan niets nog de aandacht van de dood van het sociale lichaam afwenden,
behalve een extreme focus op de mogelijke ziektes ervan. De samenleving zit nu met
zichzelf opgescheept, en gaat zichzelf extreem monitoren en betasten en vindt dan aller-
hande kwaaltjes en ziektes. Die organicistische visie, zegt Schinkel, ligt nu precies aan de
basis van de manier waarop vandaag over ‘integratie’ gesproken wordt (het woord
‘integratie ° komt van het Latijnse ‘integer ’ wat ‘ongeschonden geheel ’ betekent ).
Want wanneer het om integratie gaat, gaat het om een geheel ( ‘de samenleving ’) dat
bestaat uit delen ( ‘individuen’ ) die onderling op elkaar afgestemd zijn ( ‘aangepast ’).
De permanente thematisering van integratie is nu precies sociaal-hypochondrisch, omdat
de bedreiging die het ‘integratieprobleem ’ vormt, voorgesteld wordt als een probleem
dat van buiten komt. Het sociaal lichaam voelt zich belaagd door bacterién en virussen,
door allerhande parasieten van buiten die de samenhang van het sociaal lichaam in ge-
vaar dreigen te brengen. Daarom staan niet-geintegreerden buifen de samenleving: om-
dat de samenleving zelf te allen tijde gezond, smetvrij, integer en uit één stuk is. Willem
Schinkel gaat nog verder door te stellen dat de sociale productiviteit van ‘integratie ’
volgens hem niet gelegen is in het oplossen, maar juist in het in stand houden van de pro-
blematiek: Juist de pathologische aandacht voor integratie houdt de scheiding in stand
tussen ‘de samenleving’ en ‘niet-geintegreerden’, tussen ‘autochtonen’ en
“allochtonen ’. De samenleving zuivert zichzelf van die problematiek door zowel het
voorwerp van integratie (zij die een integratieprobleem hebben) als de oorzaak van het in-
tegratieprobleem (een afwijkende cultuur) buiten zichzelf te plaatsen.

Hoe goed je ook ‘geintegreerd ’ bent, je blijft iemand waarop de term ‘integratie ° van
toepassing is, je gaat niet onzichtbaar en geruisloos op in het geheel (zoals de dampkap)
en dus blijf je ondanks alle inspanningen toch gewoon herkenbaar als iemand van
‘ buiten de samenleving ’ -want de status van de witte autochtoon (= de norm), is een
status die verheven is tot ‘een etnisch neufrale categorie’ waarop ‘integratie ' niet
van toepassing is. Als ‘etnische allochtoon ’ is de status van ‘neutrale autochtoon’ in
dit organicistische denken dus per definitie onbereikbaar. Gebrekkige integratie blijkt een
probleem dat zich biologisch voortplant, zoals ook blijkt uit het gebruik van termen zoals
‘ allochtonen van de tweede en de derde generatie'. Je blijft * allochtoon * (wat betekent
‘niet van deze grond ’), ook al ben je hier geboren, zelfs al zijn je ouders hier geboren.
Schinkel biedt een uiterst interessante invalshoek om het integratieconcept én het erbij
horend vocabularium opnieuw te doordenken. Het kan misschien zelfs een significante bij-
drage leveren aan het uitklaren van de impasse waarin we verzeild zijn geraakt, ook in
linkse kringen, als het over integratie gaat.

Waar moeten we dan beginnen met het 'opruimen' van nefaste denkbeelden? Dat het
overgrote deel van onze visies en beelden verregaand beinvioed worden door krant en
journaal is, veronderstel ik, intussen algemeen bekend, maar wordt bovendien zelden als
problematisch beschouwd. Hoe nefast echter de rol van de media voor onze democratie
is, heeft Jan Blommaert in talloze publicaties in kaart gebracht en geillustreerd. Ook in on-
ze ‘experimenteergroepen ’ blijkt overduidelijk dat het de media zijn die vandaag het
maatschappelijke debat organiseren, en niet meer het middenveld -zoals dat het geval
was in heel de vorige eeuw- waardoor meer dan ooit sprake is van een ‘heersend ’, al-
gemeen aanvaard en wijd verbreid discours over de aard en de plaats (of de afwezigheid
ervan) van moslims in onze samenleving. Dit alomtegenwoordige discours blijkt ook uit
het uitblijven van een fundamenteel maatschappelijk debat over intercultureel en interreli-
gieus samenleven. Zelfs in linkse kringen blijft het een non-debat, voornamelijk omwille

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 10



KOP en Munt

Referentielijst

Blommaert Jan,
De crisis van de democratie. Commentaren
op actuele politiek, EPO, 2007.

Bourdieu Pierre,
De essentie van het neoliberalisme, in
Oikos, winter-lente 1999, pp. 51 -57.

De Ley Herman,
‘Antimoslimisme’ als racisme, in Actief
(Masereelfonds), jg. 24, nr. 1, 1999.

Freire Paulo,
Pedagogie van de onderdrukten, In den
Toren, Baarn, 1970.

Halliday Fred,

Islam and the Myth of Confrontation.
Religion and Politics in the Middle East,
1996.

Said Edward,
Orientalism. Western Conceptions of the
Orient, Penguin, 1978.

Schinkel Willem,

De gedroomde samenleving, Klement, 2008.

Denken in een tijd van sociale
hypochondrie, aanzet tot een theorie
voorbij de maatschappij, Klement, 2007.

van de volgende twee splijtzwammen.

Enerzijds blijft de rol en betekenis van religie en ethiek in de politieke analyse de geesten
verdelen. Daarbij is het vooral problematisch dat religie nog steeds en voornamelijk ge-
zien wordt als een mythisch denken, dat gebruikt wordt om het bestaande onrecht en
klassetegenstellingen te verdoezelen en het status-quo te handhaven. Andere, emancipa-
torische tradities binnen religies worden niet ernstig genomen of zijn nauwelijks gekend.
Ook worden religie en wetenschap nog op een te simplistische wijze lateraal tegenover el-
kaar geplaatst, als elkaar uitsluitende polen. Daarnaast verhindert een verregaand voor-
uitgangsdenken de idee dat religie vandaag nog, in deze geseculariseerde samenleving,
enige rol zou kunnen spelen. “ En waarom zouden wij dan onze tijd moeten verliezen aan
secundaire debatten? ” klinkt het ter linkerzijde.

Anderzijds loopt er een diepe kloof doorheen links wat betreft het denken over integratie
en de rol van cultuur daarin. De kloof toont aan de ene kant een groep die overtuigd is
van de mogelijkheid van een vruchtbaar samenleven tussen mensen met diverse etnici-
teit, noem het gemakshalve ‘ muliticulturalisten . Aan de andere kant een groep die we
zouden kunnen aanduiden met de term ‘multiculturealisten’ (Schinkel, p. 108, 2008).
Zij kenmerken zich door een zogenaamde ‘realistische ' visie op de werkelijkheid
(volgens de multiculturealisten: ”het integratiebeleid is niet gelukt, dat heeft met Aun cul-
tuur te maken, en dat moeten we nu maar eens onder ogen gaan zien). Verder verzet de-
ze groep zich tegen een -volgens hen nog steeds bestaand- ‘dominant multiculturalis-
tisch ’ denken dat de problemen ontkent en dat typisch zou zijn voor een verouderd links
denken, dat idealistisch en naief is.

Geen van beide splijtzwammen worden binnen links structureel gethematiseerd. Ze vor-
men enkel de verbale wapenuitrusting van een tergend vermoeiend gladiatorendebat tus-
sen enkele protagonisten. Brood en Spelen voor ‘progressieve ’ intellectuelen op de
opiniepagina 's van De Morgen en De Standaard. De uitkomst is steeds dezelfde: veel
bloed. Geen winnaars. Tenzij het grijnzende publiek in het rechterhalfrond van het Colos-
seum.

Zoals ik al zei, leverde de analyse van de experimenteergroepen niet meteen nieuwe in-
zichten op, elke vaststelling op zich is een herkenbaar fenomeen dat in de literatuur terug
te vinden is. Wat ons wel verraste is het geheel en de combinatie van de verschillende dy-
namieken die zich tildens de gesprekken voordeden. Uit het geheel spreekt enerzijds een
grote emotionele betrokkenheid, anderzijds een compleet ontbreken van taal om erover in
gesprek te gaan en dus ook een visie te ontwikkelen. Uit het geheel aan dynamieken
spreekt een gebrek aan persoonlijk contact met moslims én een zwaar door de media
‘bezette ’ beeldvorming. Uit het geheel aan dynamieken valt de pertinente aanwezig-
heid van éénzelfde discours op, een discours dat niet gericht is op het oplossen van wat
‘ de samenleving ’ als probleem ervaart, maar een discours dat gericht is op het in stand
houden van het probleem.

Conclusies en uitdagingen

De vaststellingen bij de analyse van de gesprekken van de experimenteergroepen, die
hierboven veel te summier zijn opgelijst, hebben ons in elk geval tot een aantal inzichten
gebracht ten aanzien van ons vormingswerk en in het verlengde daarvan houden wij er
ook enkele uitdagingen voor het middenveld aan over.

Ten eerste is duidelijk geworden dat de nood aan gesprek over de plaats van moslims in
onze samenleving, bijzonder groot is. Deelnemers gaven meermaals aan hoe deugd-
doend het gebeuren ervaren werd en dat zij erg weinig plaatsen weten waar dit gesprek
op een vruchtbare manier gevoerd kan worden. Het is ook mijn ervaring dat in het socio-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 11



KOP en Munt

(1): Uitg. Meulenhoff/Manteau 2009, 232pp.€
19,95.

(2): Edward Said definieerde de term

‘ oriéntalisme ’ in 1978 in zijn boek Orienta-
lism. Western Conceptions of the Orient als
een manier van spreken, denken en schrijven
(met Foucaults term, een vertoog) dat het
Westen een 'ander' verschaft waartegen de
eigen identiteit kan worden bepaald. De ge-
liefde idee van de verlichte, rationele, be-
schaafde westerling had dus de idee van de
achterlijke, emotionele en onbeschaafde
‘oriéntaal’ nodig.

(3) De Franse socioloog Pierre Bourdieu
(1930 - 2002) gebruikte de term religie om
de invloed van het kapitalisme op ons denken,
handelen, ervaren te omschrijven. Het

‘ economisme ’, de invloed van het bedrijfs-
leven op alle levensdomeinen, tekent de wes-
terse samenleving als een religie waarin men-
sen onderdanig de voorschriften volgen, of-
fers brengen, het systeem of de ‘ godheid ’
aanbidden en deze nooit in vraag (durven/
mogen) stellen. Dit economisme heeft zich in
een langzaam proces en op subtiele wijze in
onze hoofden en lijven, in onze gehele sa-
menleving genesteld, waardoor we het nog
nauwelijks herkennen of er de vinger op kun-
nen leggen.

culturele middenveld het gesprek over multicultureel samenleven al te vaak uit de weg
wordt gegaan. In nogal wat lokale verenigingen en organisaties zit men met de handen in
het haar over hoe men met zure oprispingen en racistische uitlatingen van leden ten aan-
zien van moslims en ‘allochtonen’ moet omgaan. Uit angst om in uitzichtloze discus-
sies verzeild te raken of in regelrechte ruzies te belanden, laat men het thema meestal on-
besproken. Het is een feit dat het begeleiden van dergelijke gesprekken heel wat ge-
sprekstechnische vaardigheden en groepsdynamisch inzicht vraagt. En lokale afdelingen
voelen zich daar vaak niet deskundig genoeg voor.

Daar tegenover vormt de formule van ‘hearings ’ of experimenteergroepen, volgens mij,
een haalbaar alternatief. Het aandacht besteden en ruimte geven aan de aanwezige
weerstanden, is een noodzakelijke weg om opnieuw tot een leerbehoefte en met een
groep tot een nieuwe analyse van de eigen ideeén, beelden en gevoelens te komen. Met
die ideeén en gevoelens dan decodeerwerk verrichten is een stap in het proces waarbij
eventueel hulp van gespecialiseerde vormingswerkers kan ingeroepen worden. |k zou er
dan ook voor willen pleiten om deze formule op grote schaal ingang te doen vinden in so-
cioculturele verenigingen, in vakbonden, in dienstencentra van de overheid. Deze taak be-
hoort trouwens, naar mijn mening, tot het hart van de opdracht van het socioculturele mid-
denveld: het maatschappelijk debat organiseren. Naast de uiterst belangrijke gemeen-
schapsvormende functie die veelal uitgebreid vormt krijgt in kooknamiddagen, joggings en
reisjes allerhande, wordt het hoog tijd dat we ook aan de slag gaan met de politiserende
functie, en dus met wat woelt in de onderbuik van onze samenleving.

Ten tweede moeten wij ons diepgaand gaan bezinnen over hoe weerwerk kan geboden
worden aan het dominante discours omtrent integratie, hoe we tot een nieuw vocabulari-
um kunnen komen waarmee problemen niet in stand gehouden maar aangepakt kunnen
worden. Hoe we erin kunnen slagen en ons erin trainen om termen als autochtoon en al-
lochtoon, 'nieuwe Belgen', 'migranten’... consequent uit onze woordenschat te schrappen
en op een systematische manier het wij-zijdenken kunnen doorbreken. Daarbij hebben we
nood aan 'organische ’ intellectuelen -sociologen, pedagogen, vormingswerkers- die kun-
nen helpen bij het analyseren en ontwikkelen van nieuwe vormingsformules waarin stap-
pen worden gezet om het bezette bewustzijn te decoderen.

Ook ligt er de uitdaging om in de media een duidelijke, andere stem te laten klinken.
Vraag is of alternatieve media, zoals Indymedia, Uitpers, Mediawatch van Kifkif, in samen-
werkingsprojecten rond afgebakende thema’s -zoals de multiculturele samenleving-
geen gemeenschappelijke mediaproducten (publicaties, films, debatten ..) kunnen ontwik-
kelen die op grote schaal onder middenveldorganisaties verspreid kunnen worden. Alleen
al het samenwerkingsproces dat aan zo 'n gemeenschappelijk project verbonden is, lijkt
mij de moeite van de poging waard.

Derde uitdaging lijkt mij dat links het thema van de multiculturele samenleving, en de
beeldvorming ten aanzien van moslims, structureel gaat thematiseren, intern én extern.
Daarbij zal onder meer de status van religie en ethiek in de politieke analyse opnieuw on-
der de loep moeten worden genomen - vooral door marxisten en socialisten.

Tenslotte pleit ik ervoor dat we de gladiatorengevechten van De Persgroep naar de over-
legtafel verhuizen. Voor brood en spelen bestaan er reeds voldoende media-initiatieven.

Elke Vandeperre

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 12



Kop en MUNT

Lezen met je ziel

Werkplaats voor Theologie en
Maatschappij en vzw Motief codrdineren
voor Vlaanderen initiatieven rond
Intercultureel Bijbellezen. In het werkjaar
2008-2009 kwam in dat verband een
interculturele lezing tot stand tussen de
groep LEV (jonge volwassenen) van
Motief en een groep gevangenen in
Maumere, Indonesié. Naar aanleiding
van die uitwisseling schreef de

begeleider van de groep in Indonesié

onderstaande bijdrage.

Een interculturele lezing van
Marcus 14,26-16,8 en Johannes 8,1-11

Op een vrijdagavond...

was iedereen naar huis gegaan, de joden voor het Pascha, de niet-joden om zich te ver-
pozen. Eenieder overpeinsde de gebeurtenissen van de dag. In het geheim glipte Jozef
van Arimatea weg om Pilatus fe melden dat de onlusten voorbij waren. Hoogst persooniijk
had hij de steen voor het graf gerold. Toch maakte Pilatus zich nog zorgen over de veilig-
heid en boven alles over zijn eigen positie: “lk had nooit gedacht dat jullie, priesters, het
tot het bittere eind door zouden drijven. Een goed pak slaag misschien, een verbanning
naar de heuvels van Galilea fot daar aan foe, maar een executie luftele uren voor het
Pascha? En ik acht het nog altjjd mogeljjk dat de familie van Jezus het volk mobiliseert. ”

Jozef stelde Pilatus gerust: “ Het Sanhedrin, de tempel is veilig en we zjjn de situatie
weer helemaal meester. ” Intussen, opgesloten in hun schuilplaats, verdedigden de apos-
telen hun heimelijk vertrek met hand en tand tegenover de vrouwen die waren terugge-
keerd van de Calvarieberg. “Wij volgden een wonderdoener, een genezer, geen onder-
danige gevangene, een mislukte Messias. Wij erkenden de Jezus van het volk, deze ge-
bonden Jezus met doorns gekroond, kennen wif niet. ” En nu Jezus het zwijgen is opge-
legd, zijjn wij waarschijnljjk aan de beurt. Jullie zijn vrij om zondagochtend bif het graf eer
te betuigen. Niemand let op een paar vrouwen. ” In een stadskroeg ventileerden de sol-
daten hun angst bij een paar bekers zure wijn: “Na zoveel verhalen over die kerel zijn
mirakels gehoord fe hebben, zaten we op hete kolen en vroegen ons af wanneer hif het
gepeupel tegen ons zou opzetten. En dan moesten we nog op onze hoede zijjn in de we-
tenschap dat de mannen van Barabbas niet zomaar zouden laten gebeuren dat we twee
van hun militieleden lieten stikken op Golgota. Het zijjn altijd wij, voetsoldaten, die ieder-
eens frustratie en woede over zich heen krijjgen. En dat terwijl we enkel bevelen uifvoe-

”

ren.

Het bovenstaande is een fragment uit de aantekeningen van leden van een bijbelgroep in
Maumere, Indonesié. Elk lid had zich vereenzelvigd met een van de personages uit het
lijdens- en verrijzenisverhaal volgens Marcus. Zo waren er een paar hogepriesters, waar-
onder Jozef van Arimatea, een aantal aangeschoten soldaten, een paar verlegen manne-
lijke apostelen, twee welbespraakte vrouwelijke apostelen uit Galilea, Pilatus, de massa
en wat revolutionair 'geboefte’. Week na week werd tijdens onze bijeenkomsten op dins-
dagmiddag, een passage uit het lijdensverhaal gelezen door de ogen van elke protago-
nist. Geleidelijk aan traden de groepsleden vanuit hun actuele situatie toe tot de realiteit
van de bijbel en namen ze deel aan het leven van elk personage in het verhaal. Boven-
staande citaten komen uit de laatste sessie toen in hun verbeelding de protagonisten na
Jezus ’ begrafenis die vrijdagavond in de stad samenkwamen en elkaar confronteerden
met de gebeurtenissen van de dag. Vanzelfsprekend ontstonden er zeven versies van het
passieverhaal.

Slechts enkele van de vijftien groepsleden hebben een hogere opleidingsgraad, de mees-
ten zijn van school gegaan na het lager middelbaar. Het merendeel heeft enkel een rudi-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 13



Kop en MUNT

Jezusstandbeeld in Maurere

mentair begrip van de bijbel, een boek dat ze voordien nauwelijks beroerd hadden, met
uitzondering van een voormalige SVD-novice (1) die nu een kleinschalige boerderij in
landwinningsgebied heeft. Allen zijn ze langzitters in de gevangenis van Maumere, ver-
oordeeld voor kindermisbruik, verkrachting, overval en moord.

Dit was onze tweede reeks bijbellezingen in de gevangenis sinds 2008. Het vergt tijd en
geduld om een basis van vertrouwen tussen de gevangenen op te bouwen. Het duurt
even om hen 'in de tekst' te leiden, om de tekst eerder vanuit de individuele invalshoek
van de hoofdpersonages te benaderen, dan vanuit de devote gemeenplaatsen of het dog-
matisch correcte antwoord (de 'publieke transcriptie') die ze jarenlang hebben gehoord uit
de monden van leraars, priesters en catechisten. Maar eens ze zich onbedreigd voelen
en ze voor zichzelf de vrijheid verwerven om met de tekst te spelen tot die met hen speelt,
dan komt het woord van God werkelijk tot leven en toont het zijn kracht. “Want het woord
van God is levend en krachtig. Het snifdf scherper dan een tweesnijjdend zwaard. Het
aringt door tot het punt waar ziel en geest, merg en been elkaar raken. Het ontleedt de
verlangens en de gedachten van de mens. Geen schepsel is voor God verborgen, alles
ligt open en bloot voor zijfn ogen. Hem moeten we rekenschap afleggen. ” (Heb. 4,12-13).
De voorbije jaren is de bijbelgroep van Maumere gegroeid in wederzijds vertrouwen en
innige verbondenheid, om op die manier zijn eigen 'barmhartige gemeenschap' te midden
van de harde gevangenisomgeving te vormen. Het samen beleven van de bijbel helpt de
gevangengemeenschap de ambiguiteit van haar bestaan het hoofd te bieden. Bijbelver-
halen brengen heel wat in beroering. De arrestatie van Jezus in Getsemane herinnerde
een gevangene eraan hoe op een nacht zijn huis werd omsingeld door met zoeklichten
uitgeruste politieagenten die de deur inbeukten en het hele huishouden de stuipen op het
liff jaagden. Het stilzwijgen waarin Jezus zich hulde tegenover Pilatus werd onmiddellijk
door iedereen begrepen: “Wat voor zin had het te praten als politie en rechter het vonnis
al netjes geveld hadden, nog voor het proces goed en wel begonnen was ”. In hun hart
moeten ze het feit van hun gevangenschap onder ogen zien en de ontreddering die zij
veroorzaakt bij hun naasten. De mannen van de groep zijn geneigd zich te verzetten te-
gen het opnemen van verantwoordelijkheid voor het incident dat tot hun gevangenschap
geleid heeft. Ze wijzen maar wat graag, en correct wat dat betreft, op de oneerlijkheid en
corruptie die heerst bij delen van de politie- en gerechtelijke macht. Ze zijn geneigd om
hun persoonlijke verantwoordelijkheid te verstoppen achter een oneerlijk, door geld en
connecties geolied rechtssysteem. En toch, jawel, hebben ze de misdaden waarvoor ze
werden veroordeeld, gepleegd. Maar terwijl hun leven zich ontspint in het bijbelse verhaal,
komen ze gaandeweg in het reine met zichzelf. Samen de bijbel beleven werkt therapeu-
tisch. Het Griekse woord gozo betekent zoveel als gezond, heilzaam, zalvend.

Verhalen

Elk van deze gevangenen, twee vrouwen en dertien mannen, afkomstig van de eilanden
Flores en Timor, de meesten van boerenkomaf, brengt zijn levensomstandigheden, eisen
en ervaringen naar de bijbelse tekst en probeert aan die tekst een woord voor zijn eigen
situatie te ontlokken. Uit de bovenstaande passages blijkt dat de gevangenen van Mau-
mere 'verhaalden': ze schiepen een meervoudige vertelling van het lijdens- en verrijzenis-
verhaal volgens Marcus vanuit de uiteenlopende invalshoeken van zeven hoofdrolspelers
in Marcus ’ verhaal. (Mc.14,32-16,8)

In culturen met een nog voornamelijk orale traditie, zoals die in Zuidoost-Azi&, zijn levens
en verhalen onlosmakelijk verbonden. Verhalen geven het leven betekenis. Ze worden
telkens opnieuw verteld om het leven te beschrijven, geven waarden door en dragen

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 14



Kop en MUNT

Paul Ricoeur

zuurverdiende levenswijsheid over. De verhalen kunnen van persoonlijke aard zijn, hun
interpretatie is gemeenschappelijk. De verteller bezit zijn of haar verhaal niet of heeft er
het laatste woord niet over: het verhaal is nooit af, het is een pagina in de vernieuwde en
onafgebroken beschouwing van de gemeenschap. Openlijk, in vertrouwen uitgedrukte
meningen binnen een vertrouwende gemeenschap zijn de kern van een bijbellezing, aan-
gezien die breekbare groepen hun 'narratieve theologie' uiten. Zulk een narratieve theolo-
gie, geboren uit 'gewone lezers', redt de speelsheid, koppigheid, onsamenhangendheid
en dubbelzinnigheid van het christelijke verhaal uit de handen van de dogmatische letter-
lijkheid, absolute zekerheid en ontoegankelijke formules. Het werk van de hermeneutiek
zit erop wanneer het ogen en oren geopend heeft, met andere woorden, wanneer het
voor ons geestesoog de contouren van ons authentieke bestaan heeft getoond. De Schrift
schept meer dan een wereld, hij vormt een gemeenschap die de drager is van die wereld.
De kern van de christelijke boodschap (kerygma) is geen stelling, maar een vertelling, het
verhaal van het leven, dood en verrijzenis van Jezus de Nazarener. Zoals de Franse filo-
soof Ricoeur zegt, is de christelijke gemeenschap op haar diepst in wezen ook een ge-
meenschap van vertellers. Anamnesis: we herinneren, we maken opnieuw aanwezig, we
nemen nogmaals deel.

De twee begeleiders hielpen slechts af en toe, naar het einde van een sessie, bij het uit-
eenzetten van de rol van de protagonisten aan de hand van de bevindingen van de histo-
risch-literaire exegese. Maar meestal voelden de gevangenen de tekst intuitief goed aan,
aangezien de religieuze, culturele, economische en politieke context van Zuidoost-Azié
niet zo ver afstaat van die van Palestina in de eerste eeuw. Zo begrepen ze, bijvoorbeeld,
dat Judas Jezus niet verraden had om hem te laten arresteren en veroordelen, maar om
hem te dwingen stelling te nemen tegen de Romeinse bezetter, net zoals Adam Malik en
de zijnen in augustus 1945 de nationalistische leider Soekarno 'arresteerden’ om hem te
'dwingen' de Indonesische onafhankelijkheid uit te roepen. In andere gevallen, echter,
was input vereist, bijvoorbeeld bij het typeren van de twee mannen die met Jezus gekrui-
sigd werden. Voor de autoriteiten zijn zij 'geboefte’ (Mc. 15,27), in de ogen van de landlo-
zen, nationalistische revolutionairen (Mc. 15,7). Dit sluit naadloos aan bij de afwijkende
kolonialistische en nationalistische houding tegenover de Indonesische guerrillas die in de
jaren veertig voor politieke onafhankelijkheid vochten en, in recentere tijden, het verschil-
lende oordeel van Indonesié en haar lokale bevolking ten opzichte van separatistische
bewegingen (Oost-Timor, Papua, Atjeh).

Nu, wat gebeurt er als christenen met minimale ervaring met de Schrift, hun ervaringen in
de tekst lezen? Paul Ricoeur voert aan dat het door exegeten aan het licht gebrachte his-
torische kader van de tekst wordt vervangen door een nieuw kader, “het eigenlijke mo-
ment van de nieuwe lezer ”. Lezen, beweert Ricoeur, is een reactie op een tekst. De tekst
kan zich openen om verder ontwikkeld en verrijkt te worden door nieuwe lezers. Teksten
hebben een “surplus aan betekenis ”. Duidelijk is dat bijbelinterpretatie zich niet beperkt
tot “het reconstrueren van de brontekst volgens de sequentie of sequenties van herhaal-
de actualisatie, maar dat dit lezer-reactieproces de bron opnieuw uitvindt, vormt en orién-
teert 7. Betekenis wordt niet langer beschouwd als een gegeven in de tekst, maar als iets
dat ontstaat tijdens het lezen zelf.

De manier waarop de Maumere-groep de bijbel leest, wordt vorm gegeven door de cultu-
rele achtergrond waarin ze zijn opgegroeid en, meer recentelijk, door de gevangenisge-
meenschap die hen hun huidige maatschappelijke status geeft. De groep was niet zozeer
geinteresseerd in de 'oorspronkelijke auteur' of de 'impliciete lezer', voorondersteld door

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 15



Kop en MUNT

Sugirtharajah

de tekst, of in de geschiedenis van de tekst op zich, maar enkel in wat er op de pagina
stond. Welke betekenis de groep ook aan de tekst geeft en waar die zich situeert, de
groep zelf is uiteindelijk verantwoordelijk voor het bepalen van zijn waarde. In dit proces
van 'her-contextualisering' veranderen de gevangenen van Maumere de tekst van een
'historisch object' in 'een vriend en bondgenoot'.

De vertelling afmaken

Er bestaat een zekere samenhang tussen verhaal, verbeelding en gedrag. Verhalen zijn
dragers van potentieel gedrag. De plot geeft vorm aan een overtuiging, een kijk op het
leven: hij biedt een manier van zijn aan. Verhalen zijn altijd open. Ze stimuleren de ver-
beelding van de lezer en prikkelen hem om het relaas af te maken. Hoewel dit idee alge-
meen aanvaard is in het geval van parabels, die eindigen op een punt-komma eerder dan
op een punt, bleek 'het verhaal afmaken' eerder dramatisch toen we het lijdens- en verrij-
zenisverhaal van Marcus eindigden met de passage van het lege graf (Mc. 16,1-8): “Ze
(de drie vrouwen uit Galilea) gingen naar buiten en vluchtten, weg van het graf, in grote
verwarring. Ze trilden van angst. Ze vertelden er niemand iets van, zo bang waren ze...”
Dat is het plotse einde van het originele evangelie, waarbij de evangelist abrupt de verant-
woordelijkheid van de vrouwen uit Galilea om de verrijzenis wereldkundig te maken bij de
hedendaagse lezer legt. Het evangelie van Marcus eindigt niet op een punt-komma, maar
op een reeks punten: ... en nu aan jou. Een van de gevangenen zei: “Volgens mij laat
Marcus het evangelie hier ophouden zodat wij zouden zorgen voor de verderzetting van
het verhaal. ” In dit proces van het 'verhaal afmaken' beginnen een nieuwe context en
cultuur te werken, de originele referent van de tekst wordt vervangen door een nieuwe: de
situatie van de huidige lezer. Verbeelding gaat vooraf aan praxis.

De tekst lezen

Elk lid van de Maumere bijbelgroep bracht een zeker gezichtspunt, een perspectief naar
de tekst. Elke deelnemer stelde de tekst tegenover zijn of haar verwachtingen en interes-
ses. Hoewel de christelijke traditie die de groep belichaamde in staat is om nieuwe inzich-
ten op te nemen, kan een piétistisch en stichtelijk christendom ook leiden naar een ver-
steend begrip van de Schrift. De twee protestantse leden, bijvoorbeeld, vertrokken vanuit
hun individualistische en piétistische manier van lezen, de katholieken vanuit hun meer
stichtelijke benadering. Lezers maken altijd deel uit van een bepaalde lees- en interpreta-
tieve traditie, vaak zonder het te beseffen. De bereidwilligheid om diversiteit te aanvaar-
den, de moed om de tekst aan te pakken en erdoor aangepakt te worden, en het vermo-
gen om de tekst binnen te treden en hem op een afstand te plaatsen, zijn voorwaarden
voor een productieve en creatieve participatie.

In alle eerlijkheid is het in dit proces belangrijk om de vooroordelen en de agenda waar-
mee de groep de tekst benadert, te benoemen. In een bijbels ongeletterde groep als de
onze in de gevangenis, is dat meestal niet mogelijk aan het begin van een sessie, maar
worden aan het einde van elke sessie door de begeleiders vaak vragen gesteld, die de
houding van de groepsleden, hun voor-begrip of vooronderstellingen blootleggen. Meer
en meer stellen de vrouwen de mannelijke invalshoek van de meerderheid in vraag, terwijl
de mannen geneigd zijn te blijven steken in hun ingebakken patriarchale vooroordelen.

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 16



Kop en MUNT

Jezus en de overspelige vrouw

volgens Han van Meegeren

Door de ogen van een ander

Los van de twee vrouwen die de mannelijke arrogantie van de andere leden in vraag stel-
den en de rol van externe begeleiders, bestaat een bijkomende manier om vooronderstel-
lingen bloot te leggen erin om een groep te koppelen aan een andere groep, waarvan de
leden in een sterk verschillende culturele context leven. Het intercultureel lezen van de
bijbel is een 'grensoverschrijdende’ ervaring, die geografische locaties, culturele identitei-
ten, sociale posities, kerkelijke banden, intellectuele processen en eigentijdse praktijk
overstijgt.

In 2008 werd onze Maumere-groep -traditionele dorpsbewoners met lage scholingsgraad
uit een sterke katholieke Zuidoost-Aziatische kosmische cultuur- gekoppeld aan een
groep onafhankelijke deskundigen in Belgié. Enkelen van hen werkten als parochiemede-
werkers, terwijl anderen maar een zwakke band hadden met de institutionele kerk. Som-
migen waren voor de wet gehuwd, anderen woonden samen. Beide groepen bestudeer-
den Johannes 8,1-11 -het zogenaamde verhaal van de 'overspelige' vrouw- los van elkaar
in de intimiteit van hun eigen kleine groep. Deze passage was, niet geheel onverwacht,
gekozen door de gevangenen uit Maumere. Zij kiezen vaak voor passages die te maken
hebben met recht en veroordeling. Vervolgens werden de kernpunten van de lezing uitge-
wisseld met de partnergroep aan de andere kant van de wereld. Daarna werd het verhaal
opnieuw gelezen, dit keer door de ogen van de partner. Reacties van de Belgische groep
op de Indonesische lezing werden overgemaakt aan Maumere, net als het Indonesische
antwoord op de Belgische lezing. Deze drie fases van individuele groepslezing, het uitwis-
selen van de resultaten en het beantwoorden van de reactie van de ander op de lezing,
komen overeen met een verhoopte begripstoename. De deelnemers proberen elkaars
standpunt, gevoelens en beslissingen te doorgronden. Men gaat in de stoel van de ander
zitten, probeert de tekst te bekijken door de ogen van de ander, en herbekijkt dan het le-
ven. Dit proces bracht bepaalde culturele vooronderstellingen van beide groepen duidelijk
aan het licht. De hele procedure leverde een fascinerend beeld op van wat lezers doen
met bijbelteksten en wat bijbelteksten doen met lezers. Wat had men precies geleerd?
Beide groepen ontdekten elkaars totaal verschillende context in een land waar ze nooit bij
stilgestaan hadden. Ondanks de grote verschillen tussen een groep hoogopgeleide Bel-
gen die maandelijks in elkaars huis in naburige steden van een seculiere maatschappij
samenkomen en een groep dorpsbewoners in gevangenschap op een Oost-Indonesisch
eiland, vonden beide groepen raakpunten zoals hun katholieke geloof en hun worsteling
met interpersonele relaties. Elke groep moest vroegere vooroordelen bijstellen: de hoog-
opgeleide Belgen moesten erkennen dat de laaggeschoolde Indonesiérs zeer vertrouwd
waren met de bijbel, terwijl de Indonesiérs ertoe gebracht werden te accepteren dat jonge,
Belgische christenen nog steeds de noodzaak zien om op regelmatige basis de bijbel te
bestuderen en maandelijks grote afstanden afleggen om dat te doen.

De sterke 'asymmetrie' tussen de groepen werd ook een referentiepunt. De Indonesiérs
stelden zich gaandeweg meer open voor de Belgische nadruk op individuele keuze terwijl
de Belgen meer begrip begonnen op te brengen voor de rol van de uitgebreide familie in
het gewoontehuwelijk. De Belgen zagen hoe de gevangenisomgeving en de eenvoudige
levensstijl van de Indonesiérs, die uit een consensuscultuur kwamen, hun interpretatie
sterk beinvloedden, terwijl de Indonesiérs de middenklassestatus van de Belgen zagen
als een bron van hun ruwe onafhankelijkheid: “Zij kunnen het zich veroorloven anders te
denken ”.

De Belgen bemerkten de sterke identificatie van de Indonesiérs met de vrouw uit het ver-
haal: “Jullie identificeren jezelf te sterk met de vrouw als echtbreekster, alsof haar ene

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 17



Kop en MUNT

daad nu haar identiteit bepaalt net zoals jullie rechtszaak jullie huidige status bepaald
heeft ”. De Belgen waren geneigd om het vergrijp van de vrouw eerder licht op te vatten,
“misschien omdat we ons kunnen voorstellen zelf vreemd te gaan ”. Voor de Indonesi-
ers is overspel een strafbaar feit en een grote inbreuk op het lokale gewoonterecht. De
Indonesiérs vonden het op zijn minst eigenaardig dat Belgische koppels die samenwoon-
den zonder huwelijksakte, zich bezighielden met bijbelstudie!

De Belgen maakten opmerkingen over de Indonesische nadruk op de juridische kant van
het incident. Zo hadden de Indonesiérs bijvoorbeeld de Mozaische wet over overspel erop
nageslagen (Lev. 20,10; Deut. 22,22) en ontdekten dat zowel de man als de vrouw be-
recht hadden moeten worden, niet enkel de vrouw. Dit leidde tot een levendige discussie
waaruit men concludeerde dat overspel niet de essentie van het verhaal was: de vrouw
werd enkel gebruikt om “Jezus te berechten ”. De Indonesiérs stelden inderdaad dat
“het in Indonesié de gewoonte is dat de echtgenoot zijn vrouw aangeeft bij de autoritei-
ten als zij overspel pleegt ”. Volgens het joodse recht, zou de echtgenoot de eerste steen
moeten geworpen hebben, dus besloot de Indonesische groep dat dit geen rechtsgeldig
proces was.

Beide groepen deinsden er niet voor terug elkaar te beoordelen. De Indonesiérs konden
niet begrijpen hoe seksuele betrekkingen in Belgié beschouwd worden als een persoonlij-
ke zaak, terwijl ze in Indonesié duidelijk een openbaar vergrijp zijn, “in Indonesié hebben
zelfs gewone afspraakjes zoveel culturele beperkingen als we willen vermijden dat men-
sen actie tegen ons ondernemen ”. De Indonesiérs merkten ook op dat “in ons land al-
tild de man berecht wordt, niet de vrouw ”. Een ander lid voegde toe: “lIk kan me niet
voorstellen dat deze wet nu nog uitgevoerd zou worden. Als dat zo was, zouden er aardig
wat mannen gestenigd worden” .

De Belgen bemerkten hoe de Indonesiérs schuld en boete associeerden met God, “iets
dat wij uitdrukkelijk niet willen doen! ” Terwijl de Indonesische Jezus 'vergevingsgezind'
was, werd de Indonesische God voorgesteld als een 'straffende God'. De Belgen kregen
ook de indruk dat sommige gevangen “zich zo in de slachtofferrol duwen dat ze er niet
meer in slagen hun rol als dader in te zien ”. Ze vroegen zich af of de mannelijke domi-
nantie, dertien mannen tegenover twee vrouwen in de groep, gedeeltelijk de manier be-
paalde waarop ze hun persoonlijke verantwoordelijkheid probeerden te minimaliseren. Ze
stelden zich ook de vraag in welke mate de Indonesiérs vrijuit konden spreken binnen de
grenzen van de gevangenis, alhoewel ze toegaven dat er een paar “sterke persoonlijke
verhalen ” bij zaten.

Om de Indonesische kijk op Johannes 8,1-11 ten volle te begrijpen, hadden de Belgen
veel vragen over de Indonesische cultuur en rechtspraak, zowel gewoonterecht als posi-
tieve recht. Op dezelfde manier moesten de Indonesiérs de verstedelijkte, seculiere cul-
tuur van Belgié en de grote verscheidenheid van kerkelijke affiniteit in de groep proberen
te begrijpen, voor ze de Belgische interpretatie van de passage konden vatten.

Bij beide zeer verschillende groepen, werd de levenssituatie van de leden duidelijk 'in' de
tekst gelezen, en vervolgens las de tekst op zijn beurt de hedendaagse omstandigheden
van de deelnemers. In de Schrift spreekt God tot elk van hen in zijn eigen situatie. Als elke
persoon gehoord en gerespecteerd wordt, zoals hij er recht op heeft, dan ervaart hij
bijbellezing als bevrijding en als bevestiging van zijn mensheid.

Persoonlijk verbaas ik me nog steeds over de inzichten die ik verworven heb uit zulke le-
zingen, al ware het met winkelhulpjes in de stad, boeren in het binnenland van Wolofeo,
koppige, weerbarstige weduwen in Patisomba aan de noordkust of langzitters in hun veel
te kleine cellen in de gevangenis van Maumere. In het algemeen hebben de armen weinig
te verliezen waardoor ze sneller openlijk spreken en op die manier de tekst toelaten op
een onbedreigende manier hun leven te lezen. Gezagsdragers, daarentegen, moeten hun

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 18



Kop en MUNT

Ernesto Cardenal

stand beschermen en hebben zo grote moeilijkheden om voldoende transparantie aan de
dag te leggen om zinvolle bijbellezing aan te gaan. Zo bijvoorbeeld slaagde een basis-
kerkgemeenschap in de stad die bestond uit ambtenaren en hun familie, er niet in, hun
leven in het licht van de Schrift te delen. Ze verscholen zich achter vragen als “wat zeg-
gen de geleerden? ”, “wat denkt de priester? ” Anderzijds identificeerde een groep van
twintig weduwen, die een onzeker bestaan leidden in een kleine lokale rondtrekkende ge-
meenschap in Patisomba, zowat twaalf kilometer ten westen van de stad, zich onmiddel-
lijk met de bejaarde weduwe, Naomi en de jongere weduwe, Ruth, omdat ze hun levens-
verhaal, meer bepaald de economische migratie, in het bijbelse boek van Ruth verteld
vonden. Zonder schijn, zonder maskers, maar eerder een woord van hoop, van aanmoe-
diging, van in staat stellen, wat ons brengt bij de kwestie van de relatie tussen de inzich-
ten van 'gewone lezers' en de groep van professionele exegeten.

Meervoudige lezingen

De relatie tussen de lezing van 'gewone lezers' en exegeten wordt sinds de jaren '70 on-
derzocht door bijbelgeleerden in Azié, Afrika en Latijns-Amerika. Mijn eerste kennisma-
king met het onderwerp waren de 29 bijbellezingen door campesinos zoals neergeschre-
ven in Het Evangelie van Solentiname van Ernesto Cardenal. Ook de vele geschriften van
een andere Zuid-Amerikaan, Carlos Mesters, hebben me aangemoedigd, in het bijzonder
zijn inspirerende A Defenceless Flower: A New Reading of the Bible (2). In Azié heeft Su-
girtharajah (3) vele boekdelen geschreven en uitgegeven, terwijl ettelijke boeken zijn ge-
publiceerd waarin lezingen uit Azi€, Afrika en Latijns-Amerika naast elkaar gelegd en ver-
geleken zijn. De beste bijbeltheologen van Azié begeleiden al ruim 30 jaar bijbellezingen
van 'gewone lezers' en richten zich op vragen over hun context van armoede en geweld,
op vragen over hun status van etnische en religieuze minderheid en over onrecht tegen
vrouwen. Zulke bijbellezingen en -discussies zijn fundamenteel praktijkgericht. De kruis-
bestuiving tussen bijbelse verhalen en dagelijkse realiteit heeft in Azié en Afrika een begin
gemaakt aan een tijdperk van immense theologische creativiteit. Vandaag is de lijst van
dit soort hermeneutisch werk lang en de hoeveelheid literatuur overweldigend. Al deze
boekdelen wijzen op een grote waarheid: wat vaak wordt voorgesteld als 'universeel' is in
realiteit niets meer dan een geheel van Europese normen waarvan de binnenkomende
missionarissen vonden dat ze gestandardiseerd moesten worden!

Multiculturele lezingen van de bijbel kampen echter met twee grote problemen. Ten eerste
het feit van pluraliteit op zichzelf. Een echt interpretatieconflict ontstaat alleen waar conflic-
terende sociale en culturele praktijken worden gerechtvaardigd door interpretaties van de
(zelfde) tekst. De Belgische groep, bijvoorbeeld, las in Johannes 8 een aanvaarding van
volwassen buitenechtelijke relaties met wederzijdse instemming, terwijl de Indonesiérs
volhielden dat diezelfde passage (hun begrip van) de goddelijke wet over de exclusiviteit
van seksuele relaties binnen een monogaan huwelijk bevestigde. Beide lezingen kunnen
niet correct zijn. Wat ons bij het tweede probleem brengt, namelijk het gebrek aan criteria
om het gewicht te bepalen dat aan elk van de deelnemende factoren moet worden toege-
kend. Hoe kunnen we een waardenhiérarchie voor een echte interculturele leesstrategie
vastleggen? Moeten we, bijvoorbeeld, meer gewicht geven aan de waarde van de indivi-
duele keuze zoals sterk verdedigd door de Belgen of aan de keiharde noodzaak aan con-
sensus waar de Indonesiérs op aandringen? Hoe we ook met deze twee cruciale kwesties
omgaan, het is duidelijk dat we een gemeenschappelijke lezing van de tekst moeten blij-
ven beoefenen en, vanuit de tekst, een kritische interpretatie van de culturele praktijken
die we gewoonlijk toepassen, moeten maken.

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 19



Kop en MUNT

(1): SVD staat voor Societas Verbi divini, So-
ciéteit van het Goddelijk Woord. Alias: de Pa-
ters van Steyl. nvdr.

(2): Oorspronkelijke Portugese titel: Flor sem
defesa . uma explicagao da Biblia a partir do
povo. Een kwetsbare bloem: een uitleg van de
Bijbel vanuit het volk. nvdr.

(3): Sharada Sugirtharajah: Indiase theologe
gespecialiseerd in Hindoe-studies. Doceerde
vroeger in India, nu in Birmingham (UK). Lid
van het internationale raad van 'Journal of
Feminist Studies in Religion ”. nvdr.

Lezen met je ziel

Inzichten uit Westerse exegese blijven nodig om de beoordeling van de lokale groep bin-
nen een bredere begripsstroom te plaatsen. Tegelijkertijd moeten wetenschappelijke be-
vindingen hand in hand gebruikt worden met inzichten uit de ervaring van hen die naar de
rand van de maatschappij geduwd zijn. Ervaren interculturele zendelingen -missio ad gen-
fes, ad exteros, ad vitam-zijn uitstekend geplaatst om wederzijds begrip tussen academici
en de armen te bevorderen en lezingen tussen continenten, culturele en afwijkende socia-
le groepen mogelijk te maken. Het is duidelijk dat hierbij een grote gevoeligheid vereist is.
Toen Gregorius Nule en ik de bijbel lazen met een groep van vijftien gedetineerden in de
gevangenis van Maumere, waren wij, begeleiders, geen gelijkwaardige gesprekspartners.
Wij zijn beide tot priester gewijd, we zijn hoogleraar theologie en we kunnen komen en
gaan wanneer we willen. We gaan ook vrij om met het gevangenispersoneel en een van
ons is een buitenlander. Wij vinden dat de rol van de 'organische intellectueel' (activist-
intellectueel, begeleider) in een bevrijdings- of veranderingsproces van bijbellezing proble-
matischer is dan Antonio Gramsci (1891-1937) en anderen ooit dachten. Het luisteren
naar de kijk van de gevangenen op een bijbelpassage terwijl je bekend bent met exegeti-
sche studies, vereist dat je, om een dierbare zinsnede van Martin Buber te gebruiken, kan
“lezen met je ziel .

John Mansford Prior

Maurere

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 20



To the Point

Halleluja voor Haiti

Hulp of solidariteit?

Ongetwijfeld heeft het menselijk leed in het door een aardbeving verwoeste Haiti ook u
diep getroffen. Je moet al een hart van steen hebben om onberoerd te blijven door drama-
tische beelden, die de media over ons uitstortten. Kreeg u even een goed gevoel als men-
sen levend uit het puin werden gehaald? Voelde u pijn bij het zien van die massa honger
en dorst lijdende daklozen? Voelde u ontzetting bij de beelden van om voedsel vechtende
Haitianen en verontwaardiging om de, naar men ons voortdurend voorhield, allesover-
heersende corruptie in Haiti?

Onze gevoelens... daarop hadden de media het gemunt, niet ons verstand. De infotain-
ment draaide op volle toeren. De emo-berichtgeving beleefde hoogdagen. De sensatione-
le filmfragmenten en foto ’s zullen vast en zeker ooit nog prijzen in de wacht slepen, als
het leed van de Haitianen allang geen nieuwswaarde meer heeft. En dan was er de grote
show, waarin BV ’s, bedrijven en journalisten via leuke initiatieven wedijverden om het
meeste geld voor Haiti en de grootste naambekendheid voor zichzelf. “Koop het Laatste
Nieuws en steun Haiti ” bijvoorbeeld. Of sexy Natalia met de glossy lippen, wiens pop-
“Hallelujah ” het lijflied van de actie werd.

L
Toussaint Louverture (1743 - 1803). Vrijge-

maakte slaaf en leider van de Haitiaanse re-

De kans is groot dat ook u uw hart liet spreken en dat u geld gaf. Maar moest er
“ e ntertainment zijn om mensen aan te zetten hun hart te laten zien ” zoals een journalist
volutie (afschaffing van slavernj en onafan- op de radio verklaarde bij de voorbereiding van de grote Haiti-show? Zou u minder gege-
ven hebben als ook uw rede aangesproken was met ernstige informatie? Informatie die

keljjkheid). Stierf in Franse gevangenis.
blijkbaar de show niet mocht bederven en die in het beste geval verbannen werd naar
informatieve programma ’'s? Waarom? Omdat achtergrondinformatie de massa niet zou
aanspreken, omdat zulks te ideologisch gekleurd is en dus niet neutraal, omdat program-
mamakers zelf vallen voor hapklare emo-brokken. Een eenduidig antwoord is er niet.
Maar de beeldenbrij wordt er niet minder om over ons uitgestort. Die beeldenbrij aan een

kritische blik onderwerpen vergt een kleine inspanning, die zeker de moeite loont.

Dan blijkt dat die beelden niet neutraal zijn. Ze vertellen ons een impliciet gekleurd ver-
haal. Figuurlijk en letterlijk. Zag u ook dat de helden in Haiti steevast Westerse blanke

militairen en hulpverleners waren? Dat de hulpeloze en immer dankbare slachtoffers stee-
vast zwarte Haitianen waren? Dat andere redders in nood Westerse blanken zijn die
(versneld) een Haitiaantje adopteren? Dat zwarte plunderaars gewapend met machetes -
waarbij éénzelfde beeld steeds weer getoond werd- niet alleen een gevaar waren voor de
Haitianen maar vooral ook voor de dokter Beaucourts van deze wereld, die toch veldhos-
pitalen en tenten en een heus hospitaalschip lieten aanrukken in dit arme land zonder eni-
ge infrastructuur?

Deze beelden spraken niet alleen onze harten aan, ze lepelden ons en passant ook in

hoe arm, hoe corrupt, hoe hopeloos Haiti is, hoe het zelf zijn zaken niet kan beheren en
hoe broodnodig buitenlandse interventies zijn. Maar ze vertelden ons NIET waarom dat
zo blijkt te zijn en of het anders zou kunnen.

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 21



To the Point

Jean-Bertrand Aristide

Haiti gaat al 500 jaar gebukt onder een onmenselijke koloniale en neokoloniale politiek
van het Westen. Frankrijk plunderde het land als kolonie leeg. In 1804 veroverden de Hai-
tianen hun onafhankelijkheid, bevrijdden zich uit de slavernij. De massale schadevergoe-
ding, die Frankrijk met akkoord van de rest van de wereld kreeg, zadelde het land op met
een enorme schuldenberg. In de twintigste eeuw bezetten de Verenigde Staten het land
tweemaal, in totaal 20 jaar. Ze steunden de bloedige dictatuur van de beruchte Papa en
Baby Doc, die maar één vijand hadden, de arme meerderheid van het Haitiaanse volk,
dat de twee verdreef. De VS steunden de coup tegen de in 1990 met 67% van de stem-
men verkozen priester-president Aristide, en in 2004 voerden ze hem definitief af. Vervol-
gens namen de VS met Frankrijk en Canada de touwtjes in handen in Haiti, dat tenslotte
onder voogdij van een VN- vredesmacht werd geplaatst. Zoals Marguerite Laurent, een
Haitiaans-Amerikaanse in 2005 stelde: “Indien rechtvaardigheid en niet macht de inter-
nationale verhoudingen zou regeren, dan zou de corporatocracy in Haiti -namelijk de re-
geringen van de VS, Frankrijk en Canada, de internationale banken en de rijke multinatio-
nals en hun Haitiaanse gunstelingen, die de omverwerping van de verkozen Haitiaanse
regering financierden- herstelbetalingen verschuldigd zijn aan het Haitiaanse volk, dat
geliefden, eigendommen en ledematen verloor en blijft verliezen ( “Debt Breeds Depen-
dency Equals Foreign & Corporate Domination ” — www.margueritelaurent.com). Con-
clusie: de Westerse militaire inmenging en humanitaire hulpverlening hebben het leven
van de gewone Haitiaan geen zier verbeterd. Het contrast tussen Haiti en Cuba, dat wel
zijn lot in eigen handen wist te nemen, kon niet groter zijn.

Terug naar de beelden van de aardbeving in Haiti. Ze zetten aan tot de gemakkelijke lief-
dadigheid van de machtigen, de rijken, de superieuren ten aanzien van de zwakken, de
armen, de minderwaardigen. Een liefdadigheid die een Westerse militaire interventie in
Haiti het aanschijn geeft van humanitaire hulp. Er moet geholpen worden. Punt. Maar het
blijft bij een tentenkamp hier, een veldhospitaal daar, terwijl structureel alles blijft zoals het
was. Liefdadigheid is onderdeel van het politiek instrumentarium om ongelijkheid te be-
stendigen.

Moeten we dan niet geven? Natuurlijk wel. Maar laten we geven in solidariteit en op basis
van gelijkwaardigheid en wederkerig respect. Laten we eisen dat onze hulp de Haitianen
niet verhindert om hun lot in eigen handen te nemen en hen de middelen geeft om zelf
hun emancipatie te bewerkstelligen. Dat veronderstelt dat we op zijn minst de ongelijke
noord — zuidverhoudingen en onrechtvaardige neokoloniale uitbuiting en onderdrukking
van Haiti aan de kaak stellen. HULP MAAR ONDER DIK PROTEST, om de ons veel te
vroeg ontvallen Remy Verwimp te citeren.

Een Creools gezegde luidt: “ Wij (het volk) zijn het riet ”. Het riet wordt neergeslagen
maar komt ook weer recht. Kiezen we de kant van hen die het riet neerslaan of de kant

van hen die telkens weer rechtkomen?

lda Dequeecker

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 22



To the Point

Benoeming van André Léonard tot aartsbisschop:

teken van een gebrek aan voeling

Benoeming van André Léonard tot aartsbisschop:
teken van een gebrek aan voeling

Niet verrast maar toch ontzet reageren we op de benoeming door de paus van bisschop L
éonard tot aartsbisschop van Mechelen-Brussel.

Niet verrast omdat we ook weten dat deze bisschop een persoonlijke vriend is van Bene-
dictus XVI, alias Joseph Ratzinger en dat ze op dezelfde ideologische lijn zitten. Deze
benoeming wijst dus op een ernstig structureel pijnpunt in het beleid van de Roomse kerk:
dat benoemingen niet gebeuren op grond van de pastorale noden en verwachtingen van
een plaatselijke geloofsgemeenschap, maar op basis van de persoonlijke theologische
voorkeuren van de man die toevallig paus is.

Maar dit belet niet dat we ontzet zijn door deze keuze. Waarom?

We vatten het samen in één zin: omdat we vrezen voor Nederlandse toestanden, die ge-
kenmerkt zijn door een heilloze polarisatie, veroorzaakt door de Vaticaanse benoemings-
politiek.

Waarin bestaat nu concreter onze vrees ?
Dat de vervreemding zal toenemen tussen het kerkinstituut en hetgeen niet al-
leen leeft binnen de (kritische) christelijke basisbeweging, maar ook binnen de
zeer brede basis van de Vlaamse kerk. Deze benoeming getuigt van een blind-
heid veroorzaakt door een engkerkelijke ideologie die alle voeling heeft verloren
met heel wat maatschappelijk evoluties.
Dat we zullen geconfronteerd worden met een terugkeer naar een dogmatisch
katholicisme, dat de openheid voor de werkelijkheid van de hedendaagse wereld
inruilt voor een in zichzelf gekeerd geloof dat denkt de éne absolute waarheid in
pacht te hebben.
Dat de vele processen van openheid die in de loop van de voorbije decennia op
gang zijn gekomen, zullen stilgelegd worden en dat ten gevolge daarvan op-
nieuw heel wat geéngageerde katholieken ontgoocheld zullen afhaken om ande-
re bevrijdende wegen op te zoeken.

We vermelden in vraagvorm kort enkele van die open zoekprocessen, die heel wat chris-

tenen bezighouden en motiveren in hun zoektocht naar een bevrijdend en gelukkig ma-

kend geloof:
Hoe kunnen we evolueren van een gesloten en onwrikbaar vastliggende
'Roomse’ identiteit naar een open 'Messiaanse' identiteit, waarbinnen ruimte is
voor allerlei vormen van kruisbestuiving, die juist nodig zijn om vruchtbaar te blij-
ven? Kruisbestuivingen tussen christelijke bewegingen en allerhande maat-
schappelijke bewegingen die ook op zoek zijn naar heil voor mensen die vaak
slachtoffer zijn geworden: verenigingen “waar armen het woord nemen ”, vre-
desbeweging, antiracismebeweging, vluchtelingenorganisaties, vakbonden...
Hoe kunnen we als katholieke christenen mee motor zijn binnen de huidige inter-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 23



To the Point

religieuze processen die van levensbelang zijn voor een vredevolle toekomst
voor onze wereldgemeenschap? Het terugplooien op de eigen ‘enig zaligma-
kende identiteit ' is absoluut nefast in het actuele zoekproces om, met betrek-
king tot concrete maatschappelijke spanningsvelden tot meer samenspraak te
komen tussen christenen, moslims, joden en vrijzinnigen.

Hoe moeten christelijke gemeenschappen straks inspiratie blijven putten uit het
bevrijdende, open Messiaanse verhaal over Jezus van Nazaret indien het insti-
tuut weer elke ruimte voor interpretatie zal gaan bezetten met haar Kerkelijke
dogma ’s?

Hoe kan het christelijke middenveld de eigen identiteit blijven actualiseren en
deelnemen aan het maatschappelijke debat omtrent arbeid, zorg, en emancipa-
tie wanneer haar kerkleiders de koers opnieuw gaan oriénteren op de situatie
van voor het Tweede Vaticaans Concilie?

Hoe kunnen we ons ‘katholiek’ (betekenis: ‘voor iedereen’ ) blijven noemen
als groepen mensen, i.c. homoseksuelen, door onze nieuwe Belgische kerklei-
der ‘abnormaal ’® worden genoemd?

Hoe kunnen we in creatieve trouw aan de traditie een pastoraal opbouwen, die
niet langer afhankelijk is van een klerikale invulling van het ambt van voorgan-
ger, maar die op de eerste plaats oog heeft voor de noden van de plaatselijke
gemeenschap?

Nog vele andere vragen kunnen worden gesteld.

In ieder geval wilden we in eerste instantie ons onbegrip uitspreken bij deze benoeming
en vooral ook onze bezorgdheid over de toekomst van de bevrijdende kracht van het oor-
spronkelijke christelijk verhaal, ook binnen onze seculiere samenleving.

Namens Basisbeweging

Vlaams Netwerk van kritische christenen en basisgroepen.
Paul De Witte

Woordvoerder

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 24



De Rode Draad

“Cynisme is een zelfversterkend proces”

“Vlaanderen denkt groen ”. Volgens MO*
blijkt dat uit een enquéte die het maandblad liet
uitvoeren. “Zes op tien Vlamingen wil zware
terreinwagens verbieden; één op twee vindt dat
er een CO,- taks op vleesconsumptie mag ko-
men ”. Dat en nog andere resultaten kan je
lezen in het nummer van februari. Dat is goed
nieuws, maar tussen droom en daad staan hier
wel geen 'wetten' maar dan toch 'praktische
bezwaren'. Vaak gaapt een kloof tussen ecolo-
gisch bewustzijn en de consequente praktijk in
het leven van alle dag. Gewoontes en routines
staan in de weg. Sociale en culturele normen
maken het moeilijk om tegen de stroom op te
zwemmen en zich duurzaam te gedragen.
Structurele mechanismen bemoeilijken de
overgang naar 'rechtvaardige duurzaamheid'.
Peter Tom Jones, jaargang 1973, weet het
maar al te goed.

De voorbije twee jaar gaf deze burgerlijk inge-
nieur milieukunde ongeveer 200 lezingen voor
de meest diverse publieken, telkens keurig on-
dersteund met een PowerPointpresentatie.
Daar bovenop schreef hij nog, samen met
echtgenote Vicky De Meyere, het boek ' Terra
Reversa. De transitie naar rechtvaardige duur-
zaamheid en een reeks artikelen voor diverse
bladen. Nu gaat hij wat selectiever te werk. “lk
krijg gemiddeld twee aanvragen per dag, het is
niet meer haalbaar daar telkens op in te

gaan ”, zegt hij. Negen maanden geleden is
Peter Tom voor de tweede maal vader gewor-
den, de oudste is ondertussen bijna drie jaar
oud. Daar kruipt ook tijd in.

Een gesprek met Kenteringen-digit kon er ech-
ter nog af. Ergens op het middaguur aanslui-
tend op een lezing in het raam van een Vor-
mingpluscursus in Leuven, installeerden we
ons in het cafetaria. Uiteraard hadden we het
ook over COP 15 (1), de net afgelopen klimaat-
conferentie in Kopenhagen. Daar staken we

mee van wal.

Kopenhagen en het realisme van Peter Tom Jones

Kenteringen-digit: Was jij aanwezig in Kopenhagen?

Tom: Neen, ik zag er geen meerwaarde in om daar zelf in de straten rond te lopen. lk
vind dat ik hier vruchtbaarder werk kon leveren. Bovendien heb ik een hekel aan rei-
zen. Ik blijf liefst thuis bij mijn gezin, mijn kinderen en mijn computer om te werken.

{K]: Hoe lang ben jij al bezig met de klimaatproblematiek?

Tom: Toen ik in Leuven voor burgerlijk ingenieur studeerde heb ik in het derde jaar de
richting milieukunde gekozen. Daar ben ik ook in afgestudeerd. Daarna ben ik nog
gedoctoreerd in het departement metaalkunde. Om eerlijk te zijn begon mijn belang-
stelling voor ecologie pas na het beéindigen van mijn studies. Het is niet uit milieu-
overwegingen dat ik voor die studierichting gekozen had. Het is pas later dat ik, in in-
teractie met veel andere mensen natuurlijk, bewust geworden ben van het feit dat er
zowel op sociaal-economisch als op ecologisch vlak iets grondig verkeerd zit. Op een
bepaald moment ben ik in Los Buenos verzeild geraakt, het café waar het progressief
volk in Leuven bijeenkwam. Daar ben ik politiek actief geworden, heb ik veel gedis-
cussieerd, veel vergaderd, films vertoond, debatten gehouden, kleine lezingen gege-
ven en zo meer.

{KI: Ben ik fout als ik vermoed dat je lid van de Socialistische Arbeiderspartij (SAP)
bent geweest?

Tom: Ja, een aantal jaren lang geleden. Net als Frank Vandenbroucke lid was van de
Revolutionaire Arbeidersliga (RAL, de voorganger van SAP) was ik eerst lid van de
Socialistische Jonge Wacht (SJW, de jongerenafdeling van de SAP) en daarna inder-
daad van de SAP, een vijftal jaren ongeveer. Maar ik ben niet dezelfde richting uitge-
gaan als Frank, ik denk dat ik consistenter ben gebleven. Op een bepaald moment
ben ik uit de SAP gestapt omdat het ecologische niet voldoende au sérieux werd ge-
nomen. Dat is nu wel veranderd, als geen ander binnen klein links heeft die partij 'de
ecologisering van het marxisme', zoals ze dat zelf noemen, op de agenda gezet.

{K]: Wat hou jij over van het marxisme?

Tom: Op een aantal vlakken de analyse van het gangbare economische productiesys-
teem. |k denk dat je daar een analyse hebt waar nog heel wat interessante dingen in
staan. Hoewel ook daar het ecologische veel te weinig aan bod is gekomen. In dat
verhaal heeft uitbuiting van arbeid altijd centraal gestaan. Maar de uitbuiting van de
natuur is minstens even belangrijk geweest in de ontwikkeling van het systeem. Je
hebt wel een aantal groene marxisten gehad, maar dat is nooit een sterke tendens
geweest. Sommigen beweren ook dat Marx een ecologist avant la lettre was. In zijn
geschriften vind je wel een aantal elementen in die zin, maar dat is alleszins niet sterk
ontwikkeld. Je kan hem dat echter niet kwalijk nemen, in zijn tijd hadden de ecologi-
sche problemen nog niet de huidige omvang aangenomen.

{K]: En wat heb je van het groene gedachtegoed geleerd?
Tom: Heel de kritiek op de groeieconomie. Voor mij staat dat centraal in het groene

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 25



De Rode Draad

Peter Tom Jones en Vicky Demeyere

gedachtegoed. De stroming van de ecologische economie stelt dat wij in een systeem
leven met een economie die een onderdeel is van het omringend eco-systeem aarde.
En dat omringend eco-systeem aarde is eindig, materieel eindig. Oneindige groei in
een eindig, een gesloten systeem is dus, thermodynamisch gezien, onmogelijk. Dat is
voor mij een absolute evidentie, maar dringt, politiek gezien, nog altijd niet door. Dat is
volgens mij een van de diepere oorzaken van het mislukken van de klimaatconferen-
tie: het onvermogen om een ander macro-economisch model in de praktijk te brengen.
Men kan geen model vinden dat voor zijn eigen stabiliteit niet langer afhankelijk is van
consumptiegroei. En ook de klassieke linkse visie op economie, de socialistische kri-
tiek op het kapitalisme is uiteindelijk in het zelfde bedje ziek. Ook daarin wordt duidelijk
te weinig rekening gehouden met de fundamentele begrenzing die opgelegd wordt
door de eindigheid van het ecosysteem aarde.

{K]: Maar in uw model van overgang naar rechtvaardige duurzaamheid, is er toch nog
plaats voor groeimechanismen volgens een kapitalistische logica?

Tom: In ons boek Terra Reversa houden wij een pleidooi voor een gefaseerde strate-
gie volgens drie niveaus.

Het laatste niveau, iets wat wij 'metatransitie' noemen, betekent een breuk met het
kapitalisme. Dat is een postkapitalistisch macro-economisch model dat ecologisch
duurzaam en sociaal rechtvaardig moet zijn, het moet financieel-economisch stabiel
zijn en hoge werkgelegenheid kunnen bieden. Dat systeem is niet meer afhankelijk
van minimale consumptiegroei. In plaats van kwantitatieve groei krijg je kwalitatieve
ontwikkeling.

Dan heb je het niveau van de middellangetermijn, voor binnen 20 a 30 jaar. Daar plei-
ten we voor wat we noemen 'deeltransities’ in de relevante consumptie- en productie-
domeinen. Dat gaat dan zeer concreet over voeding, wonen, reizen. We moeten over-
gaan naar een duurzame vorm ervan. Die transities zullen moeten gerealiseerd wor-
den binnen de randvoorwaarden van het huidig systeem. Naarmate die transitie ver-
der gaat, zullen de randvoorwaarden ook veranderd kunnen worden. Zo wordt de weg
vrijgemaakt voor een 'metatransitie’ naar een postkapitalistisch systeem. Dat gaat niet
van vandaag op morgen. Want dat betekent een ander geldstelsel, een nieuwe visie
op investeringen... We zullen moeten nadenken over wat 'gezonde investeringen' zijn.
Bepaalde auteurs spreken in dit verband over een 'ecologie van investeringen'. Kort-
om wat wij op middellange termijn zien is: gedeeltelijk breken binnen het huidige sys-
teem om de weg vrij te maken voor een fundamentele breuk.

En op de korte termijn moeten we natuurlijk vertrekken van de huidige realiteit en wer-
ken in de huidige condities. Voor het ogenblik zitten we met de financieel-
economische crisis, met een enorme ecologische, grondstoffen- en klimaatcrisis. Voor
de korte termijn pleiten we, naar analogie met het programma van president Roose-
velt in het Amerika van de jaren '30, voor een 'green new deal' dat ook sociaal recht-
vaardig wordt gemaakt. De bedoeling is de economie en de werkgelegenheid aan te
jagen door groene sectoren en jobs erin fundamenteel te stimuleren. Kortom, een
groen investeringsimpulsprogramma met sociale reflexen. Investeren in bepaalde vor-
men van economische groei er rekening meehoudend dat je daardoor andere econo-
mische sectoren kleiner zal laten worden.

{K]: Neem nu de 'sluiting van de Antwerpse ring'. De 'Oosterweelverbinding’, het tracé
met het Lange Wapperviaduct, werd in een referendum in Antwerpen door een meer-
derheid verworpen. De tegenstanders stellen een alternatief tracé voor. Maar is dat
wel een oplossing want daardoor bevorder je evengoed een toename van het ver-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 26



De Rode Draad

keer?

Tom: Dat klopt. Je moet die problematiek in het groter geheel van een transitie naar
duurzame mobiliteit plaatsen. Die transitie zal, bijvoorbeeld, niet gerealiseerd worden
met de productie van elektrische wagens, dat is slechts een deel van de oplossing. Je
moet dat bekijken in het perspektief van een globaal mobiliteitssysteem met minder

W mobiliteit omdat je zaken als stadsplanning en woon-werksituaties anders gaat invul-

ﬁ len, met minder mobiliteit, minder logistieke functie voor Vlaanderen. Het Vlaanderen-

In-Actieprogramma (ViA) volgt op dit vlak een verkeerd spoor. Het ViA-programma

4 ’g‘ wordt door de verdedigers ervan geclaimd als een transitieverhaal. Maar dat is in de

7 verste verte niet wat wij bedoelen met een rechtvaardige transitie. Het is puur vanuit
de competitiviteitslogica gedacht met een aantal groene accenten en technologieén.

In de dagelijkse strijd voor die rechtvaardige transitie moet je tegelijkertijd radicaal en

/ pragmatisch zijn. Zo kan het dat je, in het geval van de Lange Wapper, strijd voert te-
/ OL'MATE — gen het voorliggende tracé en een minder schadelijk alternatief tracé voorstelt, in de
CHANGE <) wetenschap dat dit maar een klein stapje is in een veelomvattender verhaal waarin
SCIENCE COMPENDIUM ") e . ot s . . )
heel de mobiliteit, de functie van Vlaanderen als 'logistieke draaischijf' (ViA), de syste-

men van openbaar vervoer, de autofiscaliteit en alles wat daarmee gepaard gaat fun-

damenteel herdacht wordt.

{Kl: Eventjes terug naar Kopenhagen. De klimaatconferentie is mislukt. Is alles nu ver-
loren?

Tom: Het is een heel zware slag geweest voor heel de klimaatbeweging. Maar het zou
verkeerd zijn nu te zeggen dat alles naar de vaantjes is. In klimaatsystemen is er niet

één kritisch moment voorbij hetwelke alles problematisch wordt. Je zit daar met tal van
kritische drempelwaarden. Het kan dus nog altijd veel slechter dan het nu al is. Ik sluit
veel van mijn lezingen af met de uitspraak “cynisme is een zelfversterkend proces ”.

Wat is nodig om de opwarming van de aarde te beperken tot 2 a 2,4°C?
Op mondiaal vlak:

- een reductie van 50 tot 80% (ten opzichte van 1990 ) van de uitstoot tegen 2050

- de piek in de uitstoot moet ten laatste in 2015 bereikt worden.

In het Westen:

- Een reductie van 80 tot 95% (ten opzichte van 1990) tegen 2050

- Een reductie van 25 tot 40% tegen 2020

Wat werd in Kopenhagen afgesproken?

- Acte wordt genomen van de wetenschappelijke adviezen die stellen dat de temperatuurstijging onder de 2 graden Celsius moet blijven wil men
de ergste gevolgen van de klimaatswijzigingen vermijden.

- Erkenning dat er drastische emissiereducties nodig zijn en verificatie van de verbintenissen.

-De landen verbinden er zich toe om, individueel of in groep, hun reductiedoelstelling voor 2020 te implementeren. Die doelstellingen worden véor
1 februari 2010 opgelijst. (Dat zijn geen 'bindende' reductiecijfers voor 2020, enkel ‘commitments', 'engagementen’. VS: 14-17% t.o.v. 2005; EU:
20% t.0.v. 1990, 30% als anderen een gelijkwaardige supplementaire inspanning doen; Japan: 25% t.0.v. 1990; Rusland 15-25%. Zie lijst op
http://unfcce.inthome/items/5264.php). Voor 2050 worden geen cijfers vooropgesteld.

- Oproep om het akkoord tussen dit en 2015 te herzien, want de engagementen zouden volgens de wetenschappers onvoldoende kunnen blijken
om de temperatuurstijging onder de 2° te houden. Tijdens deze herziening kan die limiet tot 1,5% bijgesteld worden.

- Aanbeveling tot samenwerking om zo snel mogelijk de piek van nationale en globale emissies om te buigen, daarbij aanvaardend dat de ontwik-
kelingslanden daar meer tijd voor krijgen.

- Creatie van een “Groen Klimaatfonds van Kopenhagen” dat moet dienen om ontbossing te voorkomen, om zich aan de klimaatswijziging aan te
passen en de gevolgen ervan te verzachten, om technologie te ontwikkelen en over te dragen en om capaciteit op te bouwen (capacity-building).
Belofte van de ontwikkelde landen om, in de periode 2010-2012, 30 miljard dollar bij te dragen. Daarna zullen de ontwikkelde landen tot 2020
gezamenlijk jaarlijks 100 miljard dollar bijeenbrengen om aan de noden van de ontwikkelingslanden tegemoet te komen. (Opm. De voorgestelde
bedragen zijn zeer beperkt in vergelijking met noodwendigheden. Er is geen duidelijkheid over waar het geld vandaan zal komen.)

(volledige tekst: http://unfcce.int/files/meetings/cop_15/application/pdf/cop15_cph_auv.pdf)

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 27



De Rode Draad

'The survival of the fattest'. Beeld van Jens

Galschiot, ter gelegenheid van COP15 opge-

steld naast het beroemde "zeemeerminnetje’.

Je mag daar niet aan toegeven. In elke situatie moet je zoeken naar het positieve en
ook vanuit de kleine positieve elementen die je vindt, moet je verder gaan en opnieuw
de strijd aangaan. Zeer concreet heeft volgend jaar in Mexico COP 16 plaats.We zul-
len opnieuw een massamobilisatie moeten houden om ervoor te zorgen dat daar wél
iets uit de bus zal komen van wat in Kopenhagen niet lukte.

{KI]: Je hoort wel eens dat de verwachtingen naar Kopenhagen toe te hoog gespannen
waren?

Tom: Daar is men de laatste maanden in politieke milieus mee voor de dag gekomen.
Men besefte er dat de verwachtingen hooggespannen waren. In de voorafgaande
maanden heeft men doelbewust die verwachtingen naar beneden proberen te halen.
Dat was een strategie van politici om zich tegen nog zwaarder gezichtsverlies in te
dekken. Je mag niet vergeten dat er aan deze conferentie 19 jaar onderhandelingen
zijn voorafgegaan. Sinds COP 13 (2007), in de Indonesische provincie Bali, is er een
tijldspad van 2 jaar geweest om een stappenplan uit te tekenen dat moest toelaten om
in Kopenhagen met een definitief akkoord op de proppen te komen. Eén van de grote
stoorzenders in dat verband was het onvermogen om in de Senaat van de VS een
klimaatwet goedgekeurd te krijgen.

{K]: China en de VS krijgen nu om de mislukking van de conferentie de zwartepiet toe-
gespeeld. Is dat terecht?

Tom: Dat is deels terecht. Je moet je natuurlijk afvragen “wie is dat precies? ” Onge-
twijfeld kan je stellen dat de VS in het Kopenhagenverhaal een desastreuze rol heeft
gespeeld. Of je hetzelfde van Obama kan zeggen, is al iets moeilijker. De bewegings-
ruimte die hij had, was uiterst beperkt. Je moet weten dat de grote meerderheid in de
VS zelfs niet accepteert dat de aarde aan het opwarmen is. Laat staan dat ze bereid
zou zijn een klimaatbeleid te steunen. In de Amerikaanse Senaat ligt een zeer beperk-
te klimaatwet voor die de uitstoot van broeikasgassen ten opzichte van 1990 met 4%
wil verminderen. In Kopenhagen wist Obama al dat zelfs die wet er niet zal doorko-
men. In zulke omstandigheden kan je twee dingen doen: je daarbij neerleggen en een
zeer gematigde positie innemen omdat je weet dat je in je thuisbasis geen draagvlak
hebt voor een verdergaand beleid; of je kan gokken door in Kopenhagen veel strin-
gentere dingen voor te stellen in de hoop daarmee een positieve spiraal op gang te
trekken die effectief kon uitmonden in zware mondiale afspraken. Ik had op die laatste
mogelijkheid gehoopt, want als Obama verdergaande reductie van de uitstoot had
voorgesteld, dan had de rest van de wereld ongetwijfeld gevolgd. Het probleem is dan
natuurlijk dat hij, bij de verdediging van zijn voorgestelde maatregelen in het Ameri-
kaanse Congres, de wind van voren riskeert te krijgen en tegen een afzettingsproce-
dure (empeachment) aan te lopen. “Een sterke klimaatwet door de Senaat duwen,
zou het politieke gevecht van zijn leven geweest zijn ”, schreef De Britse schrijver
George Monbiot in The Guardian (22.12.09): “maar vele senatoren zijn volledig af-
hankelijk van de olie-industrie. Eens te meer maakt het uitblijven van een effectieve
hervorming met betrekking tot de financiering van verkiezingscampagnes in de VS
vooruitgang op wereldvlak vrijwel onmogelijk ”.

Het is een moeilijke keuze: zet je als president voor je overtuiging je loopbaan op de
tocht of vertrek je van het beperkte draagvlak in eigen land in de hoop tegen einde
2010 dat draagvlak te verbreden om je klimaatwet erdoor te krijgen en van daaruit ver-
dere stappen te kunnen zetten?

{K]: Kan je geen gelijikaardige vragen stellen over de rol van de Europese Unie? Ze

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 28



De Rode Draad

De Boliviaanse president Evo Morales op de

Klimaatconferentie

1): COP: Staat voor Conference of Parties, het
belangrijkste besluitvormende orgaan binnen het
'Klimaatverdrag' (of UNFCCC - United Nations
Framework Convention on Climate Change), een
zgn. raamverdrag dat in 1992 onder verantwoor-
delijkheid van de VN werd afgesloten met de be-
doeling om de emissies van broeikasgassen te
reduceren en daarmee ongewenste gevolgen van
klimaatverandering te voorkomen. Op dit moment
hebben 192 landen -of 'Parties’- het klimaatver-
drag geratificeerd. Binnen de COP's overleggen
alle partijen jaarlijks over de voortgang van het
werk onder de conventie. (Wikipedia)

De eerste vergadering, of COP 1 had in 1995
plaats in Berlijn, de veertiende conferentie (COP
14) in 2008 in Poznan (Polen). COP 15 in 2009 in
Kopenhagen. COP 16 zal plaats hebben in Mexi-
co.

(2): Kyoto: Op COP 3 (1997 in Kyoto, Japan) werd
in het 'Kyoto-protocol' overeengekomen om de
uitstoot van broeikasgassen en een aantal fluor-
verbindingen met gemiddeld 5,2% te verminderen
ten opzichte van het niveau in 1990. De reductie-
percentages verschillen van land tot land (Belgié
7,5%) en zijn verhandelbaar. Het verdrag trad in
werking als de parlementen van 55 landen, die
samen 55% van de uitstoot van broeikasgassen
veroorzaken, het hadden bekrachtigd. Dat ge-
beurde in 2004 en het verdrag trad officieel in
werking op 16 februari 2005. ( Wikipedia).

verklaarde zich bereid om tegen 2020 de emissies met 20% terug te schroeven ten
opzichte van 1990, en het aandeel hernieuwbare energie in het totale pakket tot 20%
te verhogen. De fameuze 20/20/20-formule. Op een bepaald moment stelde de EU
voor die 20% vermindering van emissies te verhogen tot 30%, op voorwaarde dat de
andere landen dat ook zouden doen. Kan er wel iets bewegen als iedereen naar el-
kaar zit te kijken en in de eerste plaats bezorgd blijft om de eigen concurrentiepositie?
Moeten er geen eenzijdige stappen komen?

Tom: (instemmend knikkend) |k denk dat het oorspronkelijk een goede positie was om
20% reductie te beloven en dan 30% afhankelijk van wat de rest van de wereld doet.
Gezien de evolutie die men in 2009 vaststelde, had men in Kopenhagen gewoon uni-
lateraal die 30% moeten voorstellen. Daardoor kon er meer goodwill ontstaan en kon
er op Obama, China en andere landen meer druk komen om verder te gaan. De EU
heeft dat niet gedaan, wat aantoont dat er ook binnen de EU een zeer beperkt draag-
vlak bestaat voor een stringent klimaatbeleid, zowel bij de lidstaten als bij de bevol-
king. Europa heetft zijn zelfverklaarde leidersrol niet opgenomen. Ze is in Kopenhagen
buitenspel gezet, ze kwam er niet aan te pas. Dat betekent dus dat Europa, wanneer
het om de geopolitiek van de macht gaat, dreigt gereduceerd te worden tot een twee-
derangsfiguur na de VS en China.

{K] Ligt de verantwoordelijkheid van China even hoog als die van de VS?

Tom: Er gaan allerlei geruchten en verhalen over de rol die China tijdens de onder-
handelingen zou gespeeld hebben. Vooral tijdens de laatste week heeft China een
spelletie met de Amerikanen en Obama gespeeld, zoals bijvoorbeeld tweederangsoffi-
ciélen naar de vergadering sturen. Je kan je afvragen of het een goede keuze was om
openlijk de middenvinger naar de VS op te steken. Hun rol tijdens de onderhandelin-
gen heeft vast weinig bijgedragen tot een sereen klimaat om tot verdere maatregelen
te komen. Maar dit gezegd zijnde, moeten we anderzijds beseffen dat China qua uit-
stoot per persoon nog altijd zeer laag zit, vele malen lager dan de VS. Het land kent
nog extreme armoede, vooral op het platteland. In die zin, denk ik, hebben zij, histo-
risch gezien, nog een recht om zich te ontwikkelen. Natuurlijk met een internationaal
klimaatakkoord waarin geld voorzien wordt voor technologische transfer en dergelijke,
zou je ervoor kunnen zorgen dat die verdere ontwikkeling op een relatief groene ma-
nier zou gebeuren. Bijvoorbeeld, minder investeren in steenkoolsectoren en meer in
hernieuwbare energie. Maar wie is het Westen om vanuit moreel standpunt China
vandaag met de vinger te wijzen? Wie zijn wij in godsnaam om aan die landen te zeg-
gen dat zij zich niet mogen ontwikkelen op een zekere klassiek industriéle manier?

{K]: Hoe moet het nu verder? Wat stemt u optimistisch? Wat pessimistisch? Begin
maar met het laatste

Tom: Wat mij pessimistisch stemt is dat het klimaatscepticisme aan populariteit wint,
ondanks de groeiende bewijslast over de opwarming en de groeiende kennis over de
catastrofale gevolgen ervan. Dat kan er bij mij niet in.

{K]: Wint dat sceptcisme ook in Europa veld?

Tom: Het verliest er zeker geen. Kranten als De Standaard en de VRT geven nog al-
tijld a volonté een forum aan klimaatsceptici. Men blijft de situatie opvoeren alsof het
om twee gelijkwaardige kampen gaat die evenveel recht van spreken hebben. Het is
een debat dat sterk lijkt op dat van evolutionisme versus creationisme. Zo een debat
kan je eigenlijk niet winnen. Wat mij echter interesseert zijn de psychologische rede-
nen van de populariteit van klimaatscepticisme. Hoe gaan mensen om met de storen-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 29



De Rode Draad

de realiteit dat er een probleem is? Ja, mensen kiezen liever voor veiligheid. Maar die
veiligheid is vandaag op los zand gebaseerd. Dat is ook het verhaal van de ramp in
New Orleans met de orkaan Katrina in 2005. Reeds jaren voordien hadden weten-
schappers er voor gewaarschuwd dat de dijken niet sterk genoeg waren en dus dat de
stad in dit orkaangebied op een zware catastrofe afstevende. Die boodschap werd
weggelachen want dat kostte geld. Wetenschappers met altijd diezelfde boodschap
waren lastigaards. Ondertussen weten we wat er gebeurd is. Dat ging toen over een
stad, nu hebben we het over een globaal fenomeen.

{K]: Dat laatste klinkt heel pessimistisch. En wat stemt u nu optimistisch?

Tom: We hebben geen andere keuze dan te geloven dat we de opwarming van de
aarde binnen de perken kunnen houden. Het tegenovergestelde zou cynisch zijn. En
cynisme is een zelfversterkend proces.

We stellen ook positieve evoluties vast. De belangstelling voor het klimaatprobleem is
de laatste jaren en maanden zeker gegroeid, anders zou ik niet zo vaak voor lezingen
gevraagd worden.

Dat is ook in de middenveldorganisaties doorgedrongen. Als je bijvoorbeeld ziet welke
positieve rol het ACW vandaag speelt in de bewustmaking van een relatief klassieke
en relatief conservatieve achterban, kan ik alleen maar 'chapeau!" zeggen. In hun
weekblad Visie slagen zij er op een heel interessante manier in om telkens opnieuw
de juiste toon te vinden om de booschap te brengen. Dat stemt mij optimistisch, want
dat zijn de organisaties die we gaan nodig hebben om iets te realiseren. Ook de vak-
bonden beginnen meer aandacht te hebben voor een ‘just transition', voor
'rechtvaardige transitie'. lets meer dan vijf jaar geleden heeft het Internationaal Vak-
verbond nog officieel tegen Kyoto (2) gepleit omdat dat verdrag zogezegd werkgele-
genheid zou vernietigen. Vandaag is het Internationaal Vakverbond voorstander van
een van de meest stringente vormen van klimaatbeleid. Ze zijn daar ondertussen
gaan beseffen dat zulk beleid, als de zaak goed wordt aangepakt; in de toekomst een
zegen kan zijn voor de werkgelegenheid.

{K]: Een ander knelpunt vandaag is Opel in Antwerpen. Enerzijds verzet men zich te-
gen de sluiting van de fabriek, maar anderzijds worden er te veel auto's geproduceerd.
Tom: Dat is een zeer realistische voorbeeld van een belangenorganisatie die op korte
termijn belangen moet verdedigen, maar anderzijds ook beseft dat er langetermijnbe-
langen op het spel staan. Die botsing wordt heel concreet in het geval van Opel-
Antwerpen. En ja, wie zijn wij om te zeggen dat ze een verkeerde houding aanne-
men?

{KI: Eigenlijk kunnen we niet anders dan met tegenstrijdigheden te leren leven?

Tom: Het leven is één grote tegenstrijdigheid, hé. In zijn voorwoord op ons boek Terra
Reversa zegt ACW-voorzitter Jan Renders dat trouwens ook. Voor vakbondsmensen,
zegt hij, is het veel eenvoudiger op interprofessioneel vlak te pleiten voor rechtvaardi-
ge transitie dan in de eigen centrale. Want daar wordt men geconfronteerd met de
klappen op korte termijn. Maar toch zijn we verplicht om met die moeilijke spanning te
leven.

Interview Jan Soefewey

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 30



De Rode Draad

Peter Tom Jones & Vicky De Meyere
Terra Reversa. De transitie naar rechtvaardige duurzaamheid.

Peter Tom Jones en Vick De Meyere laten ons zien dat we als mensheid hopeloos
vastlopen, maar ook hoe we het roer kunnen omgooien. Niet de problemen staan
centraal in Terra reversa, maar de oplossingen. De auteurs bespreken nieuwe ver-
anderingsmodellen zoals transitiemanagement en het 4E-model, en integreren die
in een nieuwe visie op de omschakeling haar een ander samenlevingsmodel: een soci-
aal-rechtvaardig, ecologisch duurzaam en economisch stabiel model.

Na lezing van dit boek hebt u geen excuus meer om te doemdenken. Terra Reversa
is een wervend pleidooi voor een andere samenleving, waar levenscomfort, recht-
vaardigheid, ecologische duurzaamhei en zinvolle werkgelegenheid centraal staan.
ACW-voorzitter Jan Renders schreef een voorwoord.

Theoloog Jacques Haers sj. (KUL) schreef het epiloog

Uitg. EPO (Berchem-Antwerpen) en Jan van Arkel (Utrecht). 360 pp., € 14,95

Egbert Rooze
Schepping is bevrijding. Verrassende ecologie in de Bjjbe/

Ecologie is 'in’. Hoewel, we hopen niet als modeverschijnsel. Als de consumptie van
de Belg maatstaf is voor de hele wereld, hebben we drie planeten aarde nodig! Of
het nog 'in' is als de industrielanden zich moeten beperken is nog maar de vraag!
Spiritualiteit is ook 'in'. De zoektocht naar zingeving is tegenwoordig breed. Ook
de bijbel deelt daarin: met zijn tegendraadse verhalen en zijh meer-dan-gewone
aandacht voor alles wat niet (meer) telt.

De combinatie van die twee -ecologie en spiritualiteit- is nog niet 'in'. Er is wel be-
hoefte om meer gegrond vanuit het bijbels getuigenis de ecologie te benaderen.
Daarom het woord 'verrassend' in de ondertitel!

'Schepping is hiet zomaar 'natuur' te noemen. Het is veel sterker. Schepping is in
de Bijbel een kritisch begrip dat ons uitdaagt, dat aarde en mens zijn ware plaats
geeft: naast elkaar. Als dat wordt ingezien door de mens heeft deze wereld nog
toekomst, zal schepping echt bevrijding zijn.

Uitg. Halewijn/CCV Antwerpen Diocesane Pastorale Dienst
190 pp., €15

Ecologie en Ecotheologie
Studiedag met Peter Tom Jones en Egbert Rooze

Eindelijk is het besef doorgedrongen dat de aarde eindig is. Het ecolo-
gisch alarmpeil is bereikt. Welke alternatieve economische modellen zijn
mogelijk en hoe die tot stand te brengen? Hoe verbinden we ons niet al-
leen met armgemaakte mensen maar ook met de aarde? En welke theolo-
gie kan daaraan verbonden worden?

Zaterdag 12 juni 2010 (van 10u tot 16u)
in Elcker-Ik, Breughelstraat 31-33, 2018 Antwerpen

Organisatie: Christenen voor het Socialisme i.s.m. v.z.w. Motief
Inlichtingen en inschrijvingen:
Jef Marién, tel. 03-322.04.91 of jef.marien@skynet.be

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 31



In Beweging

Verdraagzaamheid en geweldloosheid

in een te veranderen wereld

” De paus van de andersglobalisten ”, zo noemt Colette
Braeckman, sterjournaliste van Le Soir, de binnenkort (7
maart) 85-jarige Frangois Houtart. Het staat in de titel van
haar artikel dat zij op 27 oktober jl. wijdt aan deze Belgi-
sche kanunnik, professor-emeritus godsdienstsociologie
aan de Université Catholique de Louvain (UCL), stichter
van het Centre Tricontinental (CETRI), enzovoort, enzo-
voort... Binnen haar krap toegemeten ruimte schetst
Braeckman een mooi portret van deze minzame, schijn-
baar onvermoeibare en nog steeds 'in beweging’zijnde
strijder. Kort tevoren, op 20 oktober, werd hem immers
een prestigieuze UNESCO-prijs toegekend: de
'Madanjeet-Singh prijs voor de promotie van verdraag-
zaamheim en geweldloosheid'.

Een aantal media schuiven bij hem aan voor een inter-
view. Dat van Jan De Volder verschijnt in Tertio van 16
november (nr. 510) onder de titel “Het kapitalisme moet
niet worden bijgestuurd, maar afgeschaft ”. En Lisa De-
veltere zet boven haar stuk op de website van MO* “Het
kapitalistische systeem ligt aan de basis van het grootste
geweld in de wereld ” (14 november).

Maar niet iedereen is enthousiast. Jezuiét Pierre de Cha-
rentenay, hoofdredacteur van het oerdegelijke maandblad
'Etudes’, zeg maar het Franse equivalent van 'Streven’, is
ronduit verbolgen. “Hoe is het mogelijk ”, roept hij uit op
zijn blog: “dat de prijs voor 'geweldloosheid' notabene,
toegekend werd aan deze priester die op het einde van de
jaren '60 en in de jaren '70 heel Latijns-Amerika en de Fi-
lippijnen afgedweild heeft om er de gewapende revolutie
te prediken tegen de militaire regimes uit die tijd ”.

Deze bewering is zo grof dat je je afvraagt wat deze edele
pater bezield heeft. Op de achtergrond speelt allicht het
ruim verspreide vooroordeel dat marxisme, verdraagzaam-
heid en geweldloosheid niet kunnen samengaan. Houtart
houdt daar rekening mee. In zijn merkwaardige bedan-
kingsrede bij de uitreiking van zijn prijs, op 16 november in
Parijs, behandelt hij gelauwerde begrippen als
'verdraagzaamheid' en 'geweldloosheid' niet op een ab-
stracte manier. Hij peilt integendeel naar wat deze begrip-
pen inhouden in de concrete context van onze huidige
gewelddadige en onverdraagzame wereld. Hier volgt de
tekst. Redactie.

Miljoenen mensen verdienen de prijs Madanjeet Singh: al degenen die de
hoop niet verloren hebben een aan de mercantiele logica onderworpen
wereld te veranderen en die daartoe, ondanks culturele, godsdienstige, en
filosofische verschillen, hun inspanningen bundelen. In antwoord op de
schreeuw van de verdrukten en van de aarde, doen zij hun best maat-
schappijen tot stand te brengen waarin gerechtigheid een centrale waarde
wordt en waarin de spiritualiteit haar rechten opnieuw verovert. Ziedaar
waarom het, in de geest van deze prijs, de moeite loont na te denken over
verdraagzaamheid en geweldloosheid in een te veranderen wereld.
Verdraagzaamheid, tolerantie beleven, veronderstelt een voorafgaande
voorwaarde: erkennen dat er situaties bestaan die men niet kan tolereren.
De financiéle speculatie die in 2007 en 2008 grotendeels de voedselcrisis
veroorzaakte waardoor meer dan 100 miljoen mensen onder de armoede-
grens, dit wil zeggen in honger en ellende, terechtkwamen, is niet te tolere-
ren. In Azié, Afrika en Latijns-Amerika honderden miljoenen hectaren be-
stemmen voor de massale productie van biobrandstoffen terwijl men daar-
mee de biodiversiteit vernietigt, gronden en wateren vervuilt, en tientallen
miljoenen boeren van hun land verdrijft, valt niet te tolereren.

Steeds meer broeikasgassen uitstoten terwijl men wouden en oceanen, die
deze gassen opslorpen, vernietigt, is evenzeer niet te tolereren. Bij Europe-
se of mondiale internationale instanties, zoals de VN-klimaatconferentie,
lobbyen opdat de rechten van de markt voorrang zouden krijgen op die van
het leven, is niet te tolereren. Op de planeet hele netwerken van militaire
basissen installeren voor de controle van de natuurlijke hulpbronnen, na-
melijk die van energie, en niet aarzelen oorlogen te ontketenen om dat laat-
ste te garanderen, valt niet te tolereren.

Het promoten en reproduceren van een economie die ontzaglijk veel rijk-
dom creéert terwijl ze voorbijgaat aan de externaliteiten, 't is te zeggen aan
de ecologische en sociale schade die in de economische rekening niet wor-
den opgenomen, is niet te tolereren. Aanvaarden dat de verdeling van de
goederen een bron zij van in de geschiedenis nooit bereikte ongelijkheid, is
dat niet minder. Jazeker, miljoenen mensen zijn uit de armoede geraakt,
maar tezelfdertijd werden honderden miljoenen erin vastgehouden of ge-
duwd. Ook dat is niet te tolereren.

De geweldloosheid van haar kant, als constitutieve dimensie van de men-
selijke verhoudingen, vereist dat men de oorzaken van het geweld ter spra-
ke brengt. Dat wil zeggen al de economische, sociale en politieke structu-
ren die personen en groepen verdrukken tot op het punt hen het recht van
bestaan te ontzeggen. De geschiedenis van de mensheid is bezaaid van
gevechten waarvan het gewelddadig of geweldloos karakter afhankelijk is
van de weigering door de dominerende klassen macht of privileges af te
staan. Vandaag is de convergentie van de sociale verzetsvormen het mid-
del geworden om een nieuw historisch subject van het emancipatorisch

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 32



In Beweging

project tot stand te brengen. Bewegingen van boeren zonder land, vakbon-
den, bewegingen van inheemse volkeren, vrouwenbewegingen, religieuze
organisaties, geéngageerde intellectuelen, politieke hergroeperingen, kun-
nen de krachtsverhoudingen doen kantelen, hetgeen andere sociale con-
structies mogelijk maakt.

In de loop van het laatste decennium hebben de Wereld - en Regionale
Sociale Fora in die zin bijgedragen tot het creéren van een nieuwe dyna-
miek. En dat in wederzijds respect van al degenen die -volgens het stich-
tingscharter- vechten tegen het kapitalisme, tegen alle structuren van on-
recht en aan alternatieven willen bouwen. De Fora moeten natuurlijk politie-
ke projecten inspireren, hetgeen men reeds in verschillende landen en regi-
o's van de wereld ziet gebeuren, namelijk in Latijns-Amerika.

Om het nu over het probleem van het geweld te hebben, lijdt het overigens
geen enkele twijfel dat het gebruik van terroristische methoden als ethisch
onaanvaardbaar moet veroordeeld worden, van welke zijde ze ook komen,
zelfs als de wanhoop over uitzichtloze toestanden jammer genoeg tot dit
type verzet leidt. Dergelijke verwerping behelst ook het staatsterrorisme in
al zijn vormen.

Deze vaststellingen en bedenkingen brengen ons ertoe de vraag naar de
alternatieven te stellen en naar de noodzakelijke nieuwe paradigma's om
het voortbestaan van het menselijk leven op de planeet veilig te stellen. Ik
zie vier essentiéle assen om dat te realiseren. Eerst en vooral gaat het hier
om een nieuwe verhouding tussen mensdom en natuur: van uitbuiting van
natuur overgaan naar respect voor de natuur als bron van leven. Dat ver-
onderstelt tegelijk het duurzaam en verantwoordelijk gebruik van de natuur,
het publieke karakter van de natuurlijke hulpbronnen, en het statuut van

Gebouw van de UNESCO in Parjis collectief erfgoed voor de essentieel noodzakelijke elementen van leven,
zoals het water en de zaden.
Een tweede paradigma betreft de productie van goederen en diensten. De
gebruikswaarde moet opnieuw voorrang krijgen op de ruilwaarde, hetgeen
de definitie van economie fundamenteel wijzigt. Dan bestaat ze er niet
meer in, een toegevoegde waarde te creéren die toegeéigend wordt door
een minderheid die de beslissingsmacht bezit. Maar ze wordt dan de activi-
teit die dient om de grondslagen van het fysische, culturele en geestelijk
leven van alle menselijke wezens op de wereld te produceren.
Het derde paradigma betreft de sociale en politiecke organisatie. De demo-
cratie moet veralgemeend worden tot alle menselijke betrekkingen en tot
alle instituties. Niet alleen op het politieke terrein, maar ook op het econo-
mische, sociale, culturele en religieuze terrein en in het bijzonder tot de
man-vrouwverhoudingen. De terugkeer van het subject als individuele en
collectieve actor is de voornaamste inzet, hetgeen onder andere een her-
definiéring veronderstelt van de staat en van de internationale organisaties.
Tenslotte. De lezing van werkelijkheid en zijn inrichting op ethische grond-
slagen -wat het eigene van het menselijke geslacht is-, met andere woor-
den de cultuur, is noodzakelijkerwijs pluricultureel. Geen sprake van om
menselijke ontwikkeling gelijk te stellen met verwestersing. Elke culturele
traditie, elke kennis, elke filosofie moet zijn steentje tot het geheel kunnen
bijdragen, zowel voor de opbouw van dat geheel als voor zijn verspreiding

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 33



In Beweging

in alle talen.

Utopie dat alles? Ja, maar noodzakelijke utopie voor de overleving van de
mensheid en van de planeet. Utopie, niet in de betekenis van illusie, wel
van hetgeen dat vandaag niet bestaat maar morgen zou kunnen worden.
En deze utopie is reeds aan het werk in duizenden initiatieven: veelvuldig
verzet tegen de doodspraktijken, acties ter bescherming van de aarde, or-
ganisatie van een sociale economie en wederinvoering van de openbare
diensten, vormen van participatieve democratie, ontluiken van nieuwe con-
cepten en minder gefragmenteerde wereldbeelden. Dat alles draagt reeds
bij om het Algemeen Belang van de mensheid te herdefiniéren. De grote
uitdaging bestaat erin dit alles van een theoretische en praktische samen-
hang te voorzien, en dat veronderstelt een diepgaande culturele transfor-
matie.

Waarom, ten dien einde, geen Universele Verklaring van het Algemeen
Belang van de Mensheid voorstellen die gebaseerd zou zijn op de vier
voornoemde paradigma's en die de Universele Verklaring van de Rechten
van de Mens zou completeren? Utopie, misschien! Zeker, de Rechten van
de Mens hebben 200 jaar nodig gehad om universeel erkend te worden. In
zijn huidige vorm is die Verklaring misschien onvolledig, te Westers, door
sommige mogendheden gebruikt om hun hegemonie in de wereld te ver-
sterken, maar dat charter heeft de verdienste te bestaan en het heeft het
leven en de vrijheid van heel veel personen in deze wereld gered.

De geboorte van een nieuwe Universele Verklaring aanmoedigen, zou dat
geen taak zijn die de UNESCO voor haar rekening zou mogen nemen? De
paradigma's van de menselijke ontwikkeling wijzigen is ook een werk van
cultuur en vorming. Dergelijk initiatief zou ertoe bijdragen aan het firma-
ment het licht van een ster te doen blinken dat in staat zou zijn de veelvou-
dige strijd voor gerechtigheid en de lange voortgang van de mensheid te
oriénteren, en haar aldus een reden tot hopen te geven.

16 november 2009

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 34



In Beweging

Frangois Houtart

noten van de redactie:

(1): Zie in dat verband “De palmen
van de dood ” in {KENTERINGen]
digit, jrg. 1, nr. 2 (maart 2008)
http://www.abelweb.be/artikel/
Kenteringen%20maart%202008.pdf
(2): Zie 'Bollettino, nr. 13, pp.2 http://
www.christenenvoorhetsocialisme.be/
download.php?
9f19fc645d0afa806d9100a75b4a0624
(3): Houtart nam als theologisch ex-
pert van Dom Helder Camara deel
aan het Tweede Vaticaans Concilie

Colette Braeckman in Le Soir van 27.10.2009

15 kilometer te voet om, ter gelegenheid van het Wereld Sociaal Forum, de boeren van Colombia
te ontmoeten (1), of te voet onder de brandende zon door Nairobi om de immense slum Kibera te
bezoeken... Hij staat altijd op de eerste rij, onvermoeibaar, met de glimlach, solidair met het lijden
en het strijden van de meest onterfden, of zich dat nu afspeelt in de Filippijnen, Vietham, Ecua-
dor, Brazilié of Cuba... Weten de mensen die hij bezoekt dat deze rustige en aandachtige bezoe-
ker, die zijn 84 jarige leeftijd niet laat aanzien, hun stem naar de vier hoeken van de wereld zal
uitdragen?

En in Belgi€? Weten de studenten in Louvain-la-Neuve dat, in de lokalen van Cetri (Centre Tri-
continental), deze emeritus -die dag na dag leest, schrijft, contacten onderhoudt met de basisge-
meenschappen of zich richt tot staatshoofden die bij hem gestudeerd hebben en wiens politiek hij
misschien inspireerde- één van de meest invloedrijke personen van onze tijd is? Eén van de eni-
gen aan wie (helaas?) de geschiedenis gelijk heeft gegeven toen hij, meer dan een halve eeuw
geleden al, het ongebreidelde winstbejag, de onverzettelijke marktlogica, het productivisme dat
zowel natuurlijke hulpbronnen als menselijke gemeenschappen vernietigt, aan de kaak stelde?

In Belgié is de naam Frangois Houtart vooral gekend in het milieu van de linkse sociale bewegin-
gen, elders in de wereld wordt deze boven het gemiddelde uitstekende priester als een echte
profeet beschouwd, als de goeroe van alle andersglobalistische fora.

De UNESCO heeft zich er niet in vergist: aan degene die men soms de 'rode kanunnik' noemt
heeft ze de prijs Mandajeet Singh 2009 voor de bevordering van de tolerantie en de geweldloos-
heid toegekend, waarmee ze vooral “zjin buifengewone inspanningen om de sociale gerechfig-
heid in de wereld fe bevordereri’ eer wil betuigen.

Hij werd in 1925 in Brussel geboren als kleinzoon van graaf Henri Carton de Wiart (een van de
pioniers van de katholieke partij). Aanvankelijk leek niets hem voor te bestemmen om zich zo
diepgaand aan de kant van de onterfden te engageren, behalve een evangelisch geloof van de
bevrijdingstheologie. Na een filosofische en theologische vorming in het seminarie van Mechelen,
en nadien een licentie in de politieke en sociale wetenschappen aan de UCL, wendt hij zich tot de
stedenbouw en wordt hij doctor in de sociologie. Tot 1990 zal hij aan de UCL doceren. Heel gauw
bewijst de katholieke priester dat zijn christelijk geloof niet in tegenspraak is met het marxisme,
waarvan hij de analyse-instrumenten zal gebruiken om de grote ontwikkelingsvraagstukken tege-
moet te treden. Sedert jaren voeden de publicaties van het Centre Tricontinental onderzoek, actie
en reflecties van vorsers en militanten en hebben zij talrijke beleidsmensen in de landen van het
Zuiden geinspireerd.

Maar Frangois Houtart heeft zich niet tevreden gesteld met denken, schrijven en doceren: hij
heeft conferenties gegeven in meer dan honderd universiteiten in heel de wereld, is voorzitter
geweest van de 'Internationale Liga voor de rechten en de bevrijding van de volkeren', hij heeft
deelgenomen aan de oprichting van de Internationale Raad van het Wereld Sociaal Forum en
heeft geen enkele van de grote bijeenkomsten van de andersglobalistische beweging gemist. Hij
werd er ontvangen als een visionair maar verraste vooral door zijn opgewektheid en zijn vermo-
gen om de uitdagingen van de toekomst te analyseren.

Toen de Nicaraguaan Miguel d'Escoto de Algemene Vergadering van de Verenigde Naties voor-
zat, stond Houtart hem terzijde (2). Hoewel hij een vurige bestrijder is van een denken dat lang
dominant was, is hij alles behalve een marginaal: met zijn dertien broers en zusters heeft hij on-
langs hun gezamenlijk totaal van 1000 jaar oud gevierd. Hij heeft aan het Belgisch parlement ge-
vraagd hem zijn baronstitel te onthemen die hij door geboorte heeft verworven. Hij is er daar niet
in geslaagd en bovendien heeft hij, als kanunnik en professor emeritus, altijd zijn eminente plaats

behouden binnen een katholieke kerk en heeft hij niet nagelaten haar te doen evolueren (3).

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 35



Het Derde Testament

AMOS als profeet in KMS

AMOS is niet alleen de naam van een
bijbelse profeet die hevig en weinig
'‘genuanceerd' te keer ging tegen het
Noordrijk Israél, het is nu ook de nieuwe
naam van het christelijk netwerk dat
impulsen en verdieping wil geven voor
een menswaardig asiel- en
migratiebeleid. AMOS staat voor Asiel,
Migratie, Ontwikkeling in Solidariteit.
Initiatiefnemer is Kerkwerk Multicultureel
Samenleven (KMS). Meer over dat
initiatief lees je op www.kms.be. Bijde
lancering van het initiatief op 25 januari
jl. werd een evocatie van Egbert Rooze
gebracht rond de welsprekende nieuwe
naam. Hoe zou de profeet Amos
vandaag wel kunnen klinken? Hieronder
een aantal fragmenten, de volledige
tekst kan bij de redactie opgevraagd

worden.

De profeet Amos

Profetie als drama

Er was een boer

die weidde zijn vee

dichtbij de velden van Efrata,

in Zuid-Israél, het koninkrijk Juda:
Amos was zijn naam.

Hij werd door God geroepen

om in het Noordrijk Israél

de mensen de Levieten te lezen.

Hij werd zomaar van zijn dagelijks werk weggehaald.
Eigenlijk had hij er niet om gevraagd,
maar hij moést wel,

want God kon het niet langer aanzien!

Zo ging Amos maar op stap,

Contrair was hij ook niet, zeker niet tegenover God.
Toen hij de grens overging in Betel,

schrok hij zich een aap:

stond daar voor zijn neus een beeld van 4 meter hoog:
een blinkend gouden kalf!

Krachtig! De Potentie droop eraf!

Het goud schitterde aantrekkelijk en verleidelijk.

Het kalf stond klaar voor maximale Productie:

“Het Noordrijk Israél verwelkomt u ”!

Amos had zich voorgenomen te zwijgen.

Eerst moest hij zien, goed zien — ook achter de schone schijn,
dan horen en luisteren naar de mensen,

dan overdenken in ’t geloof:

- nuchter en bewogen -

wat is hier toch gaande?

Zo begon langzaamaan zijn bloed wel te koken,
hij werd hoe langer hoe roder,

en floepte het er dan maar uit:

keihelder en zeer bewogen,

veel beeldspraak en soms brullend,

want van het genuanceerd geneuzel

kreeg hij ook al door hoe dit geneutraliseerd werd.

Dit zijn de woorden van Amos:
“O gij inwoners van Israél!

Die zo ’'n goede handelsbetrekkingen hebt met uw buren.
Hebt ge uw buurvolkeren al eens goed bekeken?

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 36



Het Derde Testament

De profeet Amos volgens de Franse illustrator
James J. Tissot (1836 - 1902)

De Syriérs,

waar het Huis van de Lust

en de Vallei van het Kwaad

zich graag met elkaar verbinden.

Waar de mens een voorwerp van Lust is geworden,
en gebruiksvoorwerp in het kader van het Kwaad.
Syrié zal zelf fot “voorwerp ' gemaakt worden,
dat weggesmeten wordlf!

Kijk naar de Filistjjnen,
die er prat op gaan dat ze ‘onbesneden ’ zijn:

Potentie en Productie moefen maximaal fot zijjn recht komen.

Zo zijjt ge een grote meneer temidden van de anderen.
Nu telt ge pas!

Ja, we zien het aan de reuzen, de Goliaths,

aan jullie militaire macht.

In één woord: Geweldig en gewelddadig!

Maar, er zullen nog grofere onbesneden Piefen opstaan,
die hen een lesje leren in militaire productie en potentie!
En zij zullen in marstempo roepen.

“Naar de Filistiinen met deze onbesnedenen !

Kijk, de Edomieten,
Jullie bondsbroeders.

Ja, als ge elkaar nodig hebt zjjt ge broeders,
maar als 't crisis Is, of militaire dreiging,
denkt men eerst aan zichzelf,

laten ze u vallen, verraden u zelfs,

want dan zijjt ge wel concurrenten!

Zie, de grootmacht Bagdad,

gered door andere grootmachten.

Die nu zijjn olie weer op de vrije markt

fe koop kan zetten. Met openbaar opbod:
“Wie biedt er het meeste

voor het olieveld in Kirkuk of in Basra?
Eenmaal, tweemaal?

Verkocht aan Shell en aan Exxon .
Alstublieft, dankuwel voor uw potentie
om het land te beschermen!

Of kijk naar uw vrienden in Dubali,

een beelje verderweg,

maar prettig om een vakantietie door te brengen.
Dit technologisch, hoogontwikkeld volk,

waarvan zijn foren tot in de hemel/ reikt!

Dubai is toch machtiger dan Babel!

Gjj, Israél, die u verheugt in het handeldrijven
met deze hoge heren,

het zou uw failliet wel eens kunnen zijjn!

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 37



Het Derde Testament

Beeld van Jens Galshiot dat op 23 november

2005 langs de banken op de Gentse Kouter
werd rondgedragen in het kader van de actie
"Mijn Geld. Goed geweten?" van Netwerk
Vliaanderen

Kijk, uw zuiderburen, Juda,

zo verbonden met u, Israéll

Samen uitgetrokken uit Egypte,

40 jaar lief en leed gedeeld,

geleerd wat niét-geloven is, en wat het wél is.

De Tien Geboden ontvangen,

als een gids voor het land van melk en honig,

maar even later het visioen weer verguisd

met het bedriegend beeld van het Gouden Kalf!

Waar haalt ge 't in uw kop, Israél,

om ditzelfde symbool van vruchtbaarheid en kracht,

aan uw grenzen in 't noorden en 't zuiden op te stellen?
Om al uw ftoeristen en burgers welkom te hefen,

met dit blinkend, verblindend en stinkend-naar-macht beeld?!
En dan nog het lef hebben om fe zeggen

dat diif de god is dlie ons uif Egypte heeft bevrijd!?

Hebben wij niet anders geleerd?

Wi zijn toch anders bedoeld,

met die grondwet van de Bevrijder?

Ziet ge dan niet dat ge met uw blinkend gouden kalf,
heltzelfde doet als al die andere volken?

De meest potente willen zijjn,

de hoogste, de grootste,

de productiefste, de machtigste!

Typisch manneljjk!

/s het dat?

Of leerde onze God op te komen voor de kleinste,

de zwakste, de weduwe, de vreemdeling, de viuchteling?
Waar staat ge ejgenljjk Israél?

Bjj het recht van de sferkste,

zoals al de volkeren doen,

of durft ge 't aan om het recht van de zwakste fe beoefenen?”

Amos schokte de mensen wel

maar overtuigde ze toch niet.

Israél voélde zich ook gelovig en meende ook echt

dat ze zich daarin onderscheidde van andere volken:

dat hun normen en waarden wel degelijk anders waren

dan van die onbesnedenen.

Natuurlijk, je moet ook niet overdrijven:

Je moet je durven aanpassen aan de geest van de tijd.

Daar zitten ook goeie dingen in.

We zijn geen fundamentalisten

die ons maar krampachtig aan de wetten moeten houden.

Als we dat namelijk wél doen,

verliezen we als klein land ook de aansluiting met de groteren,
dan tellen we helemaal niet meer mee!

Dan is zeker de buit van Bagdad en Dubai niet meer voor ons!

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 38



Het Derde Testament

Waar staan we dan?

Kunnen wij als klein landje een apart beleid

voor asielzoekers en mensen zonder papieren opzetten?

Durven wij zomaar een taks voor miljonairs gaan vastleggen,

terwijl vele grote landen dat ook niet doen?

Of een CO2-taks, die zeker de rijken en de industriélen meer zal treffen?
Bij al deze vragen begon het bloed van Amos weer meer te koken.

(..)

“ |k kreeg nog een visioen, weer zo indringend:
Ik zag God met een schietlood in zijn hand.

Hlj stond op de muur, precies in het lood.

Hij zei: Amos, ziet ge dit?

Ja, zei ik, u hebt een schietlood in uw hand.
Toen zei God: let op,

met diit schietlood schiet ik langs de mensen.

Ik ga rechtmaken, alles wat krom is.

/k ontzie ze niet meer:

hun heilige huisjes, hun hypocriete altaren,

hun sjieke koningspaleizen.

Het gaat tegen de viakte, het zal vallen door geweld! ”

Van deze goddelijke visioenen schrokken de dames en heren toch wel.
Zou hun God het zover laten komen

dat Hij zijn eigen uitverkoren volk zou laten vallen?

Of hebben we hier met een oproerkraaier te maken,

die zichzelf graag ‘profeet’ noemt,

maar de woorden van God voor zijn eigen zaak verdraaid?!
Weet je,

laten we de priester van het koninklijk heiligdom

eens naar hem toesturen.

Die heeft gezag en zal hem wel kunnen wijsmaken

wat wij hier denken en willen denken.

Uiteindelijk is hij niet van ons

- hij komt van het zuiden, van Juda —

en we zullen hem dat ook eens goed laten voelen.

Wie van het zuiden: van Israél zelf, van Belgié of van de wereld,
zal ons de les komen spellen wat wij moeten doen?

Wie is meneer Amos om ons te kritiseren?

Dat hij naar zijn eigen tempel in Jeruzalem gaat!

Met héél Jeruzalem, maar niet met ons!

En Amazja ging naar hem toe (...)

Amos riposteerde tegen Amazja:

(..)

“ God zegt:
Uw zonen en dochfers zullen vallen door het zwaard,

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 39



Het Derde Testament

uw land zal afgepakt worden en ge zult verbannen worden.
Er komt een politieke aardbeving

en een economische zonsverduistering.

's Middags verwacht ge de zon,

maar ineens zal het nacht zijn.

Gedaan met feestjes en vakantie,

met autosalons en economische pseudovoorspellingen,
dat de crisis echt wel voorbij is!

Mischien wordt er dan nog eens honger en dorst geleden.:
Geen honger naar consumptiegoederen,

geen dorst naar welvaart,

maar honger naar liefde en waarachtigheia,

dorst naar gerechtigheid en naar Gods woord. ”

Zal op zo ' n dag God geen berouw kunnen krijgen,
geroerd kunnen worden, erbarmen en genade tonen,

en zo het kleingemaakte volk willen herstellen?

Zou Hij de hopeloze situatie niet willen omzetten in hoop?

Dan zal Hij eerst beginnen met de bouwvallige hutjes van de kleine man,
dan de appartementjes voor de thuislozen en de asielzoekers,

dan de huisjes van Didier, Annelies, Jan en alleman.

Zij gaan de verwoeste steden weer herbouwen,

zij planten een wijngaard en drinken er zelf van;

zij leggen een boomgaard aan en eten zelf van hun vruchten.

Van hun eigen levensgrond worden ze niet meer weggerukt,

want ze délen het leven ook met allen.

Z6 spreekt de HEER:

Voor Asielzoekers, Migranten,
Ontwikkelingswerkers en Solidaire mensen.
Kortom: van AMOS tot AMOS!”

%
KNS
KERKWERK
SAMENLEVEN

VAL SL FOLFR DT LA LT

LS DN el WO W T AH L
RE L LI RLE I LR Nt

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 40



Kunst-Greep

Sami Zemni, Het islamdebat, EPO,
Berchem, 2009, 224 pp.€20,00

Het islamdebat

Sami Zemni, geboren in 1972, is professor aan de Faculteit Politieke en Sociale Weten-
schappen van de Gentse universiteit. In het najaar van 2009 verscheen van zijn hand,
maar ook van zijn hoofd en hart, het belangwekkend nieuw boek: Het /slamdebat. De titel
is gortdroog, maar het boek is dat niet. Sami Zemni begint met een verhaal uit eigen
jeugd. Zijn grootoom, die in Tunesié woont vertelt dat hij nog als soldaat gediend heeft in
de Tweede Wereldoorlog. Samen met de Fransen tegen de nazi's. Hoeveel mensen
weten nu nog dat een grote groep moslims uit Tunesié, Marokko of Algerije meegevoch-
ten heeft met de geallieerden? Dit verhaal is de rode draad doorheen heel het boek. Hoe
komt het toch dat we met z ' n allen in een vreemdsoortig 'islamdebat' verzeild zijn ge-
raakt, waarbij men er zonder veel bewijzen van uitgaat dat de moslims een totaal ander
soort mensen zijn. Meer nog, islam en moslims zouden een regelrechte bedreiging vor-
men voor onze eigen 'westerse cultuur'. En dat terwijl we zowel geschiedkundig als maat-
schappelijk eigenlijk veel met mekaar gemeen hebben. Zemni probeert te achterhalen
hoe deze tweespalt is ontstaan. Via een grondige sociologische en historische analyse
van het debat overtuigt hij ons ervan dat de opvatting als zou de islam een bedreiging
voor de 'westerse cultuur' vormen, niet alleen onjuist is, maar ook gevaarlijk.

Het boek is helder geschreven en goed gedocumenteerd. Sommige hoofdstukken gaan
over vandaag, anderen duiken in de geschiedenis. In het eerste hoofdstuk wordt de pro-
bleemstelling gedefinieerd. Zemni had eigenlijk liever een boek geschreven over de rava-
ges die het neoliberale systeem in de wereld aanricht, maar op dit moment ziet hij zich
genoodzaakt het islamdebat te analyseren. Het moet wel, want wanneer je je dezer da-
gen genuanceerd over islam en moslims uitlaat, word je beschuldigd van naiviteit of te ver
doorgeslagen 'politieke correctheid'. Deze massale eensgezindheid moet weersproken
worden met rationele argumenten. Zemni doet dat ook vanuit een bekommernis om de
slachtoffers. Hij wil tevens de democratie veilig stellen. Immers, wanneer in een gemeen-
schap één groep zich nadrukkelijk op de borst klopt en tegelijk de ander beschuldigt, mar-
ginaliseert en uitsluit, is een eerlijk debat niet meer mogelijk. En dat is nu juist wat onze
democratie nodig heeft: een grondig debat over hoe we onze samenleving met al haar
verschillen en bedreigingen het best kunnen organiseren. De politieke linkerzijde zou zich
volgens Zemni sterker moeten profileren in dat debat, waarbij ze kiest voor een structurele
oplossing, die alle bevolkingsgroepen een gelijkwaardige plaats in de gemeenschap
geeft.

In het tweede hoofdstuk bekijkt Zemni vooral de invloed van de pers en de media. Vanuit
de premisse van de vrije meningsuiting, wordt er nu volop tegen moslims tekeergegaan.
Om niet van racisme beschuldigd te worden, zijn de aanvallen gericht tegen de ‘islam .
Maar in de praktijk zijn het wel de individuele moslims die geviseerd worden. Zeker in Ne-
derland wil men van het moslimvriendelijke 'politiek correcte' denken af. Dat moslims die
in de media voorgesteld worden vaak een karikatuur zijn van zichzelf en alleen maar de
clichés bevestigen, lijikt niemand te storen. Op die manier ontstaan er zogenaamde
'mediamoslims' die nog maar erg weinig gemeen hebben met de reéel bestaande mos-
lims in West-Europa. De moord op Theo van Gogh en de rel rond de Mohammedcartoons
bevestigen alleen maar het beeld van de onverdraagzame en agressieve moslim.
Maar mag er dan helemaal geen kritiek op de islam worden geuit? Natuurlijk wel, maar
opbouwende kritiek veronderstelt dat men ook de tegenpartij aan het woord laat. Zulk de-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 41



Kunst-Greep

bat zou bijvoorbeeld kunnen worden gevoerd met de grote groep hervormingsgezinde
moslims. Zemni geeft in zijn boek een lijst van meer dan twintig schrijvers en politicke
denkers die, ondanks het feit dat ze zelf moslim zijn, graag kritisch naar de moslimwereld
willen kijken. Het zou de multiculturele samenleving meer deugd doen om met deze men-
sen in gesprek te gaan dan enkel met extremisten of met 'moslimafvalligen’. Met 'In gods-
naam', het nieuwe televisieprogramma van Annemie Struyf, bedenk ik dan, werd eens te
meer een mooi staaltje eenzijdigheid vertoond. Alle ten tonele gevoerde moslims verkon-
digden fundamentalistische standpunten en gedroegen zich wereldvreemd. De groep die
in beeld kwam, werd gesteund door Saoedi-Arabié en slaagde erin elke dag drie Vlaamse
vrouwen tot hun geloof te bekeren. Bovendien bleken dan nog heel wat vrouwen, die zich
argeloos tot de islam hadden bekeerd, in een schijnhuwelijk te zijn terechtgekomen. De
kijker kon maar één conclusie trekken: “het is waar en zelfs veel erger dan gedacht; de
islam is een gevaar en moet bestreden worden ”. Op geen enkel moment werd er genu-
anceerd of werden er andersdenkende moslims aan het woord gelaten. Ik vroeg me af
hoe een gematigde Vlaamse moslim zich bij zulke reportage moet gevoeld hebben. Hope-
lijk lukt hij of zij erin om dit niet als een persoonlijke aanval te beschouwen. Maar is dat nu
wat we in Vlaanderen nodig hebben? Na Fitna van Geert Wilders, Hoofddoek of blinddoek
van J. M. Dedecker en de xenofobe campagnes van Vlaams Belang en LDD? Toch was
ik na de uitzending nog het meest getroffen door de reacties erop. In de pers werd de uit-
zending bijna unaniem als leerrijk en belangrijk bestempeld. Zelfs in mijn linkse vrienden-
kring werd de 'parler vrai' van Annemie Struyf geprezen. Zijn we dan al zo opgeslokt door
het eenzijdige beeld van de moslims dat we niet meer kunnen meevoelen met de wan-
hoop van duizenden Vlaamse medemensen, wanneer ze zich nog maar eens moeten
verdedigen tegen het cliché dat alle moslims extremistisch en gevaarlijk zijn?

In het derde en vierde hoofdstuk gaat Zemni op zoek naar de wortels van de islamfobie.
De aanval op de WTC-torens in New York lijkt een katalysator geweest te zijn om de is-
lamfobie, die reeds eeuwen sluimert, opnieuw te doen oplaaien. Mede door het einde van
de koude oorlog is de weg vrij voor een nieuwe vijand: de islam. Eigenlijk kennen we in
onze contreien islamfobie en Jodenhaat al van de tijd van de kruisvaarders. Maar zelfs
tijdens de 'Verlichting', toch een periode waarin de gelijkwaardigheid van mensen beklem-
toond wordt en de secularisatie haar intrede doet, blijft racisme tegenover joden en mos-
lims bestaan. Het is ook in die periode dat in het welvarende Europa de idee ontstaat van
de achterlijkheid van andere volkeren. Zemni vindt het bevreemdend dat er nu geschermd
wordt met ‘joods-christelijke traditie' en de 'verworvenheden van de verlichting' om een
Europese identiteit te ontdekken die totaal verschillend zou moeten zijn van die geba-
seerd op de islam. In werkelijkheid blijkt er in het verleden eerder een joods-islamitisch-
christelijke cultuur bestaan te hebben. Zo zou de Griekse cultuur, die aan de basis ligt van
de verlichtingsgedachte, Europa bereikt hebben via de islamitische cultuur. Op veel mo-
menten heeft de islam het ontwikkelen van de rede niet in de weg gestaan, integendeel.
Door onzorgvuldige en selectieve lezing van de geschiedenis vindt zowel links als rechts,
gelovig als ongelovig, een stok om naar de moslimwereld te slaan. Dat het in feite gaat
om een bevestiging van racistische denkbeelden en om een westers superioriteitsgevoel
dat al eeuwen bestaat, lijkt niemand te willen opmerken.

In het vijfde en zesde hoofdstuk staat Zemni stil bij de vraag of islam en democratie inder-
daad onverenigbaar zijn. Hoewel dit debat vaak gevoerd wordt, blijkt het in de praktijk erg
moeilijk. De islam is een religie en geeft weinig richtlijnen voor de organisatie van een
land. Wanneer men de Koran leest, zijn er zeer veel verschillende interpretaties mogelijk.
Bovendien gebeurt vandaag met de moslims wat vorige eeuw in de katholieke kerk ook is

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 42



Kunst-Greep

Sami Zemni

gebeurd. Gelovigen sturen zelf de richtlijnen van het instituut bij, door aan de opgelegde
regels te tornen. De islam is een product van wat de gelovigen ermee doen en bijgevolg
niet onveranderlijk. Waar volgens Zemni wel een debat over gevoerd moet worden, is de
rol en de houding van religie en religieuzen in de samenleving. Wanneer we ervan uitgaan
dat multiculturaliteit een gegeven is, dan moeten we in een open dialoog met alle burgers
op zoek gaan naar hoe die samenleving er moet uitzien. Gegeven ook het feit dat er in de
westerse wereld een verregaande secularisatie aan de gang is, moeten we samen durven
nadenken over de verhouding tussen kerk en staat. Vanuit de vele mogelijke modellen
(theocratie, antireligieuze ordening...) kiest Zemni voor een 'actief pluralisme'. In dit model
kunnen mensen vrij naar hun eigen overtuiging leven, maar gaan ze ook openlijk het de-
bat aan met andere levensovertuigingen. Het respecteren van mensenrechten binnen een
religieuze groep, is hierbij een absolute voorwaarde.

Het zevende hoofdstuk doet een oproep aan links om zich niet te laten verleiden tot het
‘culturaliseren' van een probleem dat vooral structureel en economisch moet aangepakt
worden. Wanneer mensen met een moslimachtergrond openlijk gediscrimineerd worden
op de arbeidsmarkt waardoor het gros van hen in de werkloosheid belandt, en wanneer
mensen van vreemde origine geen betaalbare woonst vinden of onderwijsachterstand
oplopen, dan moet vooral hieraan gewerkt worden. Toch zien we het tegenovergestelde
gebeuren: aan moslims wordt gevraagd zich te 'integreren’. In feite betekent dit dat ze hun
religie en cultuur moeten afzweren wegens 'onverdraagzaam, onvrij en gewelddadig'.
Hoewel verpakt in mooie woorden (inburgering, veiligheid, democratie...) is dit antimoslim
discours essentieel racistisch. Immers, wanneer een moslim aan de eigen gebruiken blijft
vasthouden (bijvoorbeeld door het dragen van een hoofddoek) wordt zij of hij als dom en
minderwaardig beoordeeld. Blijkbaar kan men niet vatten dat mensen binnen hun eigen
cultuur of religie hefbomen tot emancipatie kunnen vinden. Vanuit een verkeerd begrepen
feminisme of antireligieuze houding is links veel te ver in dit culturele discours meege-
gaan. Zemni ziet hierin ook een reden waarom de linkerzijde een groot deel van haar
kiespubliek heeft verloren. De cultureel conservatieve Vlaamse arbeider kiest immers voor
rechts als het over hoofddoeken en minaretten gaat. Maar ze staan aan de linkerzijde als
er wordt gesproken over minimumlonen of afdankingen. De politiek is verwaterd tot een
neutraal terrein van belangenbehartiging. Zemni roept de linkse partiien op om opnieuw
over fundamentele zaken zoals sociale en economische ongelijkheid te durven nadenken
en hierbij expliciet een linkse koers te varen.

Het laatste hoofdstuk van het boek geeft een zeer goed overzicht van de beleving van de
islam doorheen de geschiedenis. Zemni verduidelijkt ook de begrippen 'islamisme’,
'herislamisering' en 'jihad'. Samengevat komt het erop neer dat er in de Arabische wereld
inderdaad sprake is van een toenemend fundamentalisme. Vaak is het ontstaan als reac-
tie op imperialistische en koloniale machten uit het Westen. Armgemaakt en economisch
vernederd, zocht de Arabische wereld een nieuw ankerpunt. Zij vonden dit in een her-
nieuwde en meer fundamentalistische lezing van de islam. Deze fundamentalistische be-
weging keert zich in eerste instanties tegen andere, minder zuivere moslims en vormt dus
in de eerste plaats een bedreiging voor hen. Zij evolueren steeds meer naar een individu-
alistisch puurheidsideaal, los van elke culturele, sociale of politieke context. De Taliban in
Afghanistan zijn hier een voorbeeld van. Anderzijds is er in de Arabische wereld ook een
beweging naar een meer democratische islam (Hezbollah, moslimbroeders, Hamas...). Zij
worden steeds meer een politieke partij en gaan openlijk in onderhandeling met anders-
denkenden. Tenslotte lijkt er ook iets te ontstaan als een Europese islam. Europese mos-
lims experimenteren met verbindingen tussen islamitische tradities en westerse omgangs-

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 43



Kunst-Greep

Amin Maalouf

(1): Maalouf Amin, Moorddadige identiteiten,
Arena, Amsterdam, 1999 .

vormen. Zemni lijkt in dit hoofdstuk vooral te willen beklemtonen dat de wereld van de is-
lam erg genuanceerd en voortdurend in beweging is. Als er al gevaarlijke groepen be-
staan, richten ze zich in eerste instantie tegen andere moslims. Door landen met machtige
islamitische groeperingen aan te vallen, zal men de haat tegen het Westen alleen maar
aanwakkeren.

Ik heb het boek van Zemni met veel belangstelling gelezen. Ik sta ook volmondig achter
zijn stellingen. Soms vond ik het wat moeilijk om door de bomen het bos te blijven zien.
De hoofdstukken behandelen weliswaar verschillende thema’ s, maar Zemni loopt soms
vooruit op wat hij later verder wil uitwerken. Later in het boek grijpt hij dan weer terug naar
vroegere stellingen, bijvoorbeeld over het belang van de pers. |k begrijp ook Zemni’s
oproep om de problemen in de eerste plaats als economisch en minder als cultureel te
bekijken. Toch gaat hij m.i. wat te ver wanneer hij vragen stelt bij het ondersteunen van
interculturele en interreligieuze initiatieven. Zij zouden de culturalisering van de achterstel-
ling alleen maar vergroten.

Toevallig las ik onlangs Moorddadige Identiteiten, een boek van Amin Maalouf (1). Ook hij
klaagt de eenzijdige en negatieve kritiek op 'de moslims' aan. En ook bij hem kunnen we
lezen dat mensen zich vooral terugplooien op €én identiteit wanneer deze bedreigd wordt.
Maar in tegenstelling tot Zemni vindt hij dat niet enkel de overheid of de economische we-
reld iets aan dit verschijnsel kan doen. Volgens Maalouf, die zelf erg tevreden is met al
zijn identiteiten (Libanees, Fransman, christen, schrijver....), kan elk individu deze cirkel
van zich bedreigd voelen en bedreigen doorbreken door zich maximaal open te stellen
voor andere culturen. Mogelijks is deze optimistische visie meebepaald door het feit dat
Maalouf zich als gerespecteerd schrijver en journalist erkend en gesteund voelt in de sa-
menleving. Toch denk ik dat een eerlijke en positieve belangstelling voor mekaars cultuur,
mensen dichter bij mekaar kan brengen. Bovendien geeft het ons de gelegenheid onze
eigen kijk op de wereld te verruimen en mogelijks 'identiteiten’ bij te winnen.

Katrien Rombouts

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 44



WTM zoekt
vrijwilliger voor
bibliotheek

De Werkplaats voor Theologie en
Maatschappij heeft in de afgelopen 25
jaar een bibliotheek uitgebouwd met
meer dan 3000 boeken, meer dan 25
abonnementen op gespecialiseerde
tijdschriften, en heel wat multimedia
(films en documentaires, muziek,
spelmateriaal, methodieken...) omtrent
het themacluster “Levensbeschouwelijke
identiteit / theologie/ religie /
spiritualiteit / heilige boeken". Het
unieke van deze bib is dat verwijzingen
naar perikopen uit Oud en Nieuw
Testament, en Soera’s uit de koran
geinventariseerd zijn. Hierdoor is een
schat aan documentatie en methodisch
materiaal over verhalen uit de joodse,
christelijke en islamtraditie eenvoudig
terug te vinden. Geinteresseerden kunnen
over allerlei thema's materiaal opvragen
(artikels, video's, dvd's,...).

Voor het onderhoud van de bib en de
serviceverlening hierrond is WTM op
zoek naar een vrijwilliger voor één of
twee dagen per week. Indien gewenst kan
een vrijwilligersvergoeding aangeboden
worden.

Omwille van de aard van het werk is het
aangewezen dat kandidaten zich voor
langere termijn engageren. Eén jaar is
hierbij een minimum.

De bibliotheek van WTM staat volledig
ter beschikking van Motief vzw, een
erkende landelijke vormingsinstelling
rond religie en maatschappelijke
vraagstukken. Daarnaast staat de WTM-
bib ook ter beschikking van aanverwante
partnerorganisaties zoals Christenen voor
het Socialisme, en de Christelijke
Basisbeweging.

Geinteresseerden kunnen contact
opnemen op onderstaand adres:

Elke Vandeperre,
medewerker WTM
Boomsesteenweg 269
2020 Antwerpen
0476-75.58.51
wtm@skynet.be

Agenda

Dag van het Socialisme

Een open doe- en denkdag voor iedereen die het socialisme een warm hart toedraagt.
zaterdag 20 maart 2010 (13u00 - 20u00). Vooruit, Gent, Sint-Pietersnieuwstraat 23

Programma

Vanaf 13u00: Ontvangst met koffie

13u45: Verwelkoming door Karim Zahidi; Opening van de '‘Dag’ door Burgemeester
Daniél Termont; Jan Blommaert over de noodzaak van het socialisme

14u45: Werkgroepen

1. Economie: Dirk Barrez, Jo Cottenier, André Posman. Moderator: Ivan Van Praet
2. Democratie: Eric Corijn, Jos Vander Velpen, Peter Mertens. Moderator: Luc Van
Buynder

3. Oorlog & Vrede: Ludo De Brabander, Geert Cool, Francine Mestrum, Mohammed
Hassan. Moderator: Georges Spriet

4. Werk & Inkomen: Tine Van Rompuy, Levi Sollie, Karel Stessens, Rudi Kennes.
Moderator: Luk Vandenhoeck

5. Multiculturaliteit: Nadia Fadil, Sami Zemni, Aleidis Devillé. Moderator: Zohra
Othman

6. Sociale Zekerheid: Jozef Mampuys, Marianne Gestels, Fred Louckx, Nadine De
Schutter. Moderator: Anke Hintjens

7. Onderwijs: Nico Hirtt, Chico Detrez, Leen Van der Vorst. Moderator: Koen Bogaert
8. Ecologie: Anneleen Kenis, Leida Reinhout, Filjp De Bodt. Moderator: Matthias
Lievens

16:00: Koffiepauze

16u40: Tweede deel van de werkgroepen

18u00: Pauze met broodjes en drank

18u40 -20u00: Slotmeeting rond de vraag: ‘Welk socialisme willen we?': Frangois
Houtart, Hana Al Bayaty, Aleidis Devillé, Bruno Verlaeckt en Dominigue Willaert

Organisatie: De Ronde Tafel van Socialisten
Inlichtingen en inschrijvingen: www.dagvanhetsocialisme.be (€ 10; studenten en
vervangingsinkomens € 5)

Belastingen: Last of Gepast?
Open studiedag over Rechtvaardige Fiscaliteit

zaterdag 27 maart (10u00 - 15u00)
De Markten, Oude Graanmarkt 5, 1000 Brussel

Programma

10u00: Belastingen en fiscaliteit: wat weten we er over?

10u30-11u30: Wegwijs in de fiscale doolhof (inl. Jozef Mampuys)

11u30-12u00: Vragen en antwoorden. Groepsgesprek.

12u00-13u00: Middagpauze

13u00-15u00: Voorstellen en strategieén om ze te realiseren. Panel met: Ann Van Laer
(nationaal secretaris ACV), Eric Goeman (Woordvoerder Attac, codrdinator FAN),
Peter Mertens (voorzitter PVDA), Meyrem Almaci (Fractieleider Groen! Kamer van
Volksvertegenwoordigers).

Org., inl. en inschr.: Christenen voor het Socialisme, Belgradestraat 82,
2800 Mechelen - tel. 015-41.64.84 - christenen.v.h.socialisme@skynet.be

{KENTERINGen]digit - februari 2010 - 45



