
{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 1 
4de jaargang - nr. 1 - februari 2011 - tweemaandelijks 

 

Kerk in Crisis 

Bijbelse reflecties bij ‘roomse gebeurtenissen en standpunten’ 

Priestercelibaat en seksualiteit 

Interview Rik Devillé 

En waarheen met de parochies? 

De toekomst van de rooms-katholieke kerk volgens John L. Allen jr. 

 

Het splitsingsdenken onder de loep van Dave Sinardet 

 

Een derde Testament. Bevrijdende Schriftlezingen 

 

Les hommes et les dieux 

{ KENTERINGen ] digit 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 2 

{KOP en Munt] 
 
Hebben kritische christenen uit de 
basisbeweging gezwegen in tijden van 
kindermisbruik en Léonard? Paul De 
Witte gaat op zoek naar het ‘waarom’. Hij 
denkt het antwoord te moeten zoeken in 
een afkeer van wat in de roomse kerk 
gaande is. Deze aversie komt volgens hem 
voort uit een vaak onbewust en 
onuitgesproken aanvoelen van een kerk 
die zich mijlenver heeft verwijderd van de 
Bijbelse geschriften. Vandaar zijn reflecties 
over sadduceeën, farizeeën en de 
Messiaanse gemeente van Jezus. Met haar 
dogmatisch conservatisme, een 
gesacraliseerde geloofsbeleving waarbij 
volkomen wordt voorbijgegaan aan een 
authentieke Bijbelse sacraliteit, en met 
haar hiërarchisch kerkmodel, zit de 
roomse kerk duidelijk op de lijn van de 
sadduceeën. 

Colofon p5 * Bijbelse reflecties bij ‘roomse gebeurtenissen en standpunten’ 

{KENTERINGen]digit  
 

{KENTERINGen]digit is de digitale opvolger van 

{KENTERINGen] die tot de zomer van 2007 op 

papier verscheen. {KENTERINGen]digit wil een 

tijdschrift zijn waarin talrijke vertegenwoordigers 

en (basis)groepen uit de kritische christelijke 

basisbeweging de gedachten en krachten 

bundelen. Met dit magazine wil de redactie een 

blad aanbieden dat maatschappelijke toestanden 

helpt te analyseren en sporen trekt voor een 

oecumenische bevrijdingstheologie.  

 

{KENTERINGen]digit legt de hoopvolle 

wendingen in onze maatschappij en kerken bloot. 

Het breekt met de logica van het kapitalisme en 

zijn wetmatigheden omwille van haar radicale 

keuze voor de zwaksten in onze samenleving.   

 

De inhouden en de editoriaals van de 5 papieren 

jaargangen van {KENTERINGen] vind je op  

www.kenteringen.be. 

 

Redactie 

Marc-Antoon De Schryver, Paul De Witte, Willy 

Duchatelet, Jozef Mampuys, Katrien Rombouts, 

Jan Soetewey, Elke Vandeperre. 

 

Werkten mee aan dit nummer 

• Marc-Antoon De Schryver (°79), leraar en 

medewerker van DeWereldMorgen, 

redactielid 

• Paul De Witte (°46), woordvoerder 

Basisbeweging voor Democratie in 

Samenleving en Kerken, redactielid 

• Willy Duchatelet (°77), leraar, redactielid 

• Marij Loos (°54), lid CvS, lay-out 

• Jan Renders (°49), oud-voorzitter ACW 

• Katrien Rombouts (°59), psychologe, 

werkzaam in een psychiatrisch ziekenhuis, 

redactielid 

• Dave Sinardet (°75), politicoloog, expert in 

staatshervorming en communautaire relaties, 

professor VUB, UA en FUSL 

• Jan Soetewey (°41), medewerker CvS, 

eindredactie 

• André Truyman (°32), ex-priester, maakte 

jarenlang televisiereportages voor de 

Nederlandse KRO en IKON, auteur van 

onder meer ‘Schijn van heiligheid. Benedictus XVI 

en Johannes Paulus II’ (Acco, 2010) 

• Elke Vandeperre (°73), coördinator Motief, 

redactielid 

 

Contact 

kenteringen.digit@gmail.com 

website: www.kenteringen.be 

 

Foto voorkaft: Alberto Luccaroni 

p12 * Priestercelibaat en seksualiteit. Nieuw discours gevraagd! 

{Kop en MUNT] 
 
André Truyman, ex-priester en bekend radio– en 
televisiemaker, heeft vanuit eigen ervaring en veel 
lectuur grondig nagedacht. De sacralisering van het 
priesterambt, onder meer via de instelling van het 
verplichte celibaat heeft in de perverse praktijken 
van seksueel kindermisbruik meestal de 
belangrijkste rol gespeeld. Bepaalde klerikale 
structuren zijn gedurende eeuwen scheefgegroeid 
en dienen radicaal te worden bijgesteld. De ‘heilige’ 
structuren en verplichtingen gaan uit van en 
bevestigen een verwrongen beeld van de mens en 
zijn of haar seksualiteit. 

p15 * België splitsen… logisch toch? 

{To the Point] 
 
Bart De Wever en Co spreken de taal van het 
gezond verstand. Scherp, duidelijk, logisch… Of zo 
lijkt het toch. Marc-Antoon De Schryver en Willy 
Duchatelet legden enkele van hun vaakst 
terugkerende argumenten en verwijten voor aan 
Dave Sinardet (UA). Wat blijkt? De werkelijkheid is 
vaak complexer dan de oneliners van het 
splitsingsdenken doen vermoeden. 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 3 

De laatste maanden was de rooms-katholieke kerk, met de schandalen van seksueel misbruik en de 

uitspraken van André-Joseph Léonard, hot news in de media. De kerk kent vele problemen waar-

van de diepere oorzaak vaak ontkend wordt. Zo bijvoorbeeld worden de 'affaires' van seksueel mis-

bruik vaak herleid tot een probleem van 'rotte appels' in de mand. In zulk geval zou het volstaan die 

appels te verwijderen en met de zuivere rest verder te gaan.  

Maar die on-gehoorde (tenzij misschien in de stilte van de biechtstoel) want weggemoffelde feiten 

zijn een symptoom van een dieper liggende ziekte. Niet alleen de 'appels', ook en in de eerste plaats 

is de mand aangetast en ziekmakend. Dan stelt zich de vraag of de kerk tot een diepgaande diagno-

se en grondige therapie bereid is. Of beperkt ze zich tot een paar cosmetische ingrepen om haar 

geschonden gelaat enigszins te herstellen?  

 

Dit nummer van {KENTERINGen]digit belicht en analyseert verschillende facetten van de proble-

matiek.  

Zo maakt Paul De Witte Bijbelse reflecties bij 'Roomse gebeurtenissen en standpunten'. Hij stelt dat de 

hiërarchie van de roomse kerk gelijkaardige wegen bewandelt als de joodse sadduceeën en staaft 

dat met volgende voorbeelden: 

• Een dogmatisch orthodox conservatisme, dat vasthoudt aan de ooit in het verleden geformu-

leerde dogmatische waarheid, waaraan niet mag worden getornd. 

• Een gesacraliseerde geloofsbeleving waarbij voorbijgegaan wordt aan een authentieke Bijbelse 

sacraliteit. 

• Een hiërarchisch kerkmodel geleid door 'sacrale' priesters in eeuwigheid (sacerdotes in aeter-

num). 

 

Deze onaantastbare 'sacraliteit' die priesters een boven het gewone mensenkind verheven status 

geeft en hen in staat stelt brood en wijn te veranderen in het lichaam en bloed van Christus, heeft 

meer te maken met magie dan met het theologisch en humane belang van een gemeente van chris-

tenen die samenkomt om in het delen van brood en wijn hun engagement te symboliseren.  

Genoemde karakteristieken kunnen ook aan een sekte doen denken. Ook daar staat vaak een on-

aantastbare en beaat verheerlijkte leider die over de volheid van macht beschikt aan het hoofd. Er 

zijn gevallen bekend van sekteleiders die meenden dat hun speciale status en hun uitverkiezing door 

God hen het recht gaf 'iets meer te mogen' dan een normale sterveling. Ook op seksueel gebied. Is 

het vermetel zich af te vragen of iets dergelijks meespeelt in het seksueel misbruik door priesters? 

“De sacralisering van het priesterambt, onder meer via de instelling van het verplichte celibaat 

heeft in de perverse praktijken van seksueel kindermisbruik meestal de belangrijkste rol gespeeld”, 

stelt André Truyman in zijn artikel over priestercelibaat en seksualiteit.  

Dat verband tussen sacrale autoriteit en seksueel misbruik wordt eveneens door Rik Devillé ge-

legd. Niet in theorie maar in praktijk. Rik, die verder in dit nummer geïnterviewd wordt, werd be-

kend toen hij bijna 20 jaar geleden 'De laatste dictatuur. Pleidooi voor een parochie zonder paus' 

schreef. Bijna ongemerkt verschoof zijn werkterrein daarna naar de Werkgroep Mensenrechten in 

de Kerk en de problematiek van 'seksueel misbruik in een pastorale relatie'. Het een vloeide uit het 

andere voort. Recentelijk heeft Rik nog een boek geschreven: Het MISverstand. “Waarom nog naar 

de kerk gaan als er toch geen priesters meer zijn?”, staat er in kleinere letters op de kaft. Daarin 

gaat hij dieper in op de evolutie in de kerk gedurende de laatste 20 jaar en kaart hij het (valse) pro-

bleem van het priestertekort aan.  

Deze thematiek en die van de kerkelijke reorganisaties komt ook aan bod in het interview met Jef 

Wauters, federatiepastoor in Kessel-Lo. “De situatie van plaatselijke geloofsgemeenschappen is 

zeer ernstig”, zegt hij, “geplande schaalvergrotingen lossen dit probleem niet op. De kerk moet 

grondig veranderen.” Maar Jef vindt wel dat Bijbelse verhalen, indien goed geïnterpreteerd, de he-

dendaagse, geseculariseerde mens nog kunnen inspireren.  

 

Jef heeft gelijk, de 'crisis' in de roomse kerk is duidelijk. Maar wie 'crisis' zegt, zegt ook 

Redact ioneel  Inhoud 

3 

Redactioneel 
Something is rotten in the 

church of Rome 

 

5 

KOP en munt 
Bijbelse reflecties bij 

‘roomse gebeurtenissen en 

standpunten’ 

 

12 

Kop en MUNT 
Priestercelibaat en 

seksualiteit. Nieuw 

discours gevraagd! 

 

15 

To the Point 
België splitsen… logisch 

toch? 

Interview met D. Sinardet 

 

22 

De Rode Draad 
Als het over geloven gaat, 

zijn er geen leken. 

Interview met Rik Devillé 

 

26 

Reporter ter Plaatse 
Plaatselijke 

geloofsgemeenschap ten 

tijde van Léonard 

 

30 

Het Derde 

Testament 
Een derde Testament. 

Bevrijdende Schriftlezingen 

 

36 

Van Kaft tot Kaft 
The Future Church: sociaal 

vooruitstrevend, moreel 

conservatief? 

 

39 

Kunst-Greep 
Des hommes et des dieux 

 

41 

Laatste Pagina  

 

Something is rotten in the church of Rome (1) 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 4 

Redact ioneel  

'opportuniteit’. In een wankel moment, gaat men naar de bronnen, de vaste grond of de fundamen-

ten terug. En die liggen in de Schriften die via de kerk tot ons zijn gekomen. Daarom hebben drie 

redactieleden meegeschreven aan 'Een derde Testament. Bevrijdende Schriftlezingen' dat in januari vo-

rige maand verscheen. We vroegen ons af of Bevrijdend Bijbel- en Koranlezen iets kon bijdragen in 

het zoeken rond de factor zingeving en levensbeschouwing in de zich nog altijd christelijk noemen-

de organisaties van het middenveld. Daarom vroegen we aan Jan Renders, tot in september 2010 

voorzitter van het ACW, deze publicatie te lezen en er zijn reactie op te geven. Ook zijn visie hier-

over vind je in dit nummer. 

 

Terug naar onze beginvraag. Op 24 november jongstleden publiceerde De Morgen een interview 

met Rik Devillé onder de titel “Rome is de kanker van de kerk”. “Neem die kanker weg en er zal 

veel ten goede veranderen”, zei Rik in dat gesprek. Maakt die therapie nog kans of is de kanker al 

te ver uitgezaaid? We hebben daar geen definitief antwoord op. Maar finaal is de vraag niet of de in-

stitutionele kerk in zijn huidige vorm al dan niet zal blijven bestaan. Veel belangrijker is de vraag of 

er gemeenschappen zullen blijven leven, werken en strijden in de geest van het bevrijdende erfgoed 

van de Schriften. De doorgaans goed geïnformeerde Amerikaanse journalist John L. Allen jr. doet in 

zijn boek The future Church (2) een aantal voorspellingen over de kerk van de 21ste eeuw. Volgens 

hem zal die kerk sociaal vooruitstrevend maar moreel conservatief zijn.  

Wait and see! Of liever ...  'struggle and see'! (3). Want  het grootste bezwaar van Marc-Antoon De 

Schryver, die het boek in dit nummer bespreekt, is dat Allen de interne strijd binnen de kerk (en 

haar onbesliste karakter, want niets is noodlottig) onderbelicht laat. Allen stelt de kerk voor als een 

speelbal van de geschiedenis, in plaats van als een strijdperk waarbinnen verschillende groepen met 

elkaar in gevecht treden om de kerk in een bepaalde richting te stuwen.  

 

Een vermeldenswaardig initiatief in dat verband is “Kirche 2011: ein notwendiger Aufbruch” (4), 

een memorandum van Duitssprekende katholieke theologieprofessoren dd. 4 februari over de cri-

sis in de katholieke kerk. Vandaag hebben reeds 261 professoren hun handtekening onder het me-

morandum gezet. In de tekst vind je behoorlijk wat desacraliserende klanken. Zo lees je er bijvoor-

beeld: “De gerichtheid op de Bijbelse boodschap van vrijheid vraagt om een genuanceerd verhou-

ding tot de moderne maatschappij: in vele opzichten ligt de maatschappij vóór op de kerk wanneer 

het gaat om de erkenning van vrijheid, medezeggenschap en verantwoordelijkheid van het individu; 

daar kan de kerk van leren, zoals Vaticanum II heeft benadrukt. In ander opzicht mag vanuit de 

geest van het evangelie niet voorbijgegaan worden aan kritiek op deze maatschappij, bv. daar waar 

mensen alleen op hun prestaties beoordeeld worden, waar wederzijdse solidariteit in het gedrang 

komt of de waardigheid van mensen niet erkend wordt (...) De concrete eisen die de kerk zich 

moet stellen zijn geenszins nieuw. Toekomstgerichte hervormingen zijn daarentegen nauwelijks 

waar te nemen. De open dialoog voor hervorming moet gestalte krijgen op de volgende beleidster-

reinen.” Dan worden zes terreinen vermeld: Structuren van medezeggenschap; De gemeenschap-

pen; De rechtscultuur; Gewetensvrijheid; Verzoening; Liturgie.  

 

De tekst heeft het even over “inzet voor recht en gerechtigheid, solidariteit met de armen en on-

derdrukten” waarvan hij zegt dat het “fundamentele maatstaven” zijn “die de kerk op grond van het 

evangelie verplicht is te handhaven. Daarin wordt de liefde tot God en de naaste concreet.”  

Voor ons had deze terloopse opmerking meer ontwikkeld mogen worden. Zoals Paul De Witte 

aan het eind van zijn artikel stelt, gaat het in de evangelieën om een alternatieve praktijk van nabij 

zijn bij mensen die slachtoffer waren van het systeem van de toenmalige wereldorde: lammen, blin-

den, melaatsen, doden. En dit vanuit de vraag: hoe blijven we vanuit een lezing van Thora en Profe-

ten én vanuit een analyse van de toenmalige werkelijkheid trouw aan JHWH, de ENE, waardoor 

juist het leven van deze verschoppelingen toch nog toekomst heeft. 

Het is deze praktijk én de analyse van de wereldorde waarin wij heden ten dage leven, die richting-

gevend moet zijn voor iedere kerkelijke hervorming. Wat op het spel staat is niet op de eerste 

plaats het overleven van de institutionele roomse kerk, maar het leven van mensen, de opstanding 

van de armen en vernederden. De kerk moet staan waar de armen staan, en niet waar de rijkdom 

staat. 
 

� Jan Soetewey, 26.02.2011  

 

(1): Naar William 

Shakespeare's Hamlet: 

“Something is rotten in the 

state of Denmark” 

(2): De kerk van de toekomst 

(3): 'Strijd en zie' 

(4): Kerk 2011: Een noodzake-

lijke breuk. www.

memorandum-freiheit.de. Op 

die site vind je, naast andere, 

ook een Nederlandse verta-

ling.  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 5 

KOP en Munt  

1. Inleiding en aanleiding 
 

De roomse kerk van België en van Vlaanderen in het bijzonder heeft in de loop van 

2010 mogen genieten van extreem veel belangstelling in de media. Of we in deze van 

genieten mogen spreken is natuurlijk een andere zaak. Maar daarover wil ik het hier 

niet hebben. 

Als woordvoerder van ‘Basisbeweging voor democratie in kerk en samenleving’ (het 

Netwerk van kritische christenen en basisgroepen) word ik geregeld geconfronteerd 

met de vraag wanneer we als basisbeweging nu eindelijk eens onze stem gaan laten 

horen. Tot mijn ontgoocheling moet ik dan antwoorden, dat wij als kritische stem 

binnen de roomse kerk eigenlijk niet van diezelfde media-aandacht mogen genieten. 

Zo worden opiniestukken die werden verzonden naar zogezegde kwaliteitskranten, 

niet gepubliceerd, want ze komen niet van mediagenieke mensen als de twee 

beroemde kerkelijke Rikken, te weten Torfs en Devillé. Ik heb niets tegen deze beide 

heren, integendeel zelfs, want het zijn op vele vlakken onze bondgenoten. Er is echter 

wel een probleem met de media, die het moeten hebben van ‘namen’. 

 

Maar er is eigenlijk nog een diepere reden waarom heel wat mensen uit de kritische 

christelijke basisbeweging het gevoel hebben zich te moeten forceren om in de clinch 

te gaan met een instituut dat zichzelf tot een levend anachronisme heeft gemaakt. 

Wat haalt het allemaal nog uit, zeker nu stilaan de contouren zichtbaar worden van 

het roomse kerkmodel dat mensen als André Léonard en anderen voor ogen hebben: 

een kleine roomse orthodoxe minderheid, die balanceert op de rand van een 

dogmatisch en bijna sektarisch fundamentalisme, en die zegt: wij zijn de enige 

getrouwen die nog vertoeven in het gesloten en vensterloze huis van de éne roomse 

katholieke waarheid, terwijl alle anderen dwalen en ketters zijn geworden. 

  

Een Bijbelse reflectie dringt zich op, zeker wanneer we tot de merkwaardige 

vaststelling komen dat bepaalde katholieke intellectuelen zoals Gerard Bodifée en 

Herman De Dijn, in hun meestal vrij negatieve appreciatie van de huidige situatie in 

de Vlaamse roomse kerk, erin slagen om nooit naar de oorkonde van alle zich 

christelijk noemende kerken en gemeenschappen te verwijzen. In hun opiniestukken 

is namelijk bijna nooit sprake van de Bijbel met zijn Eerste en Tweede Testament, 

met Tenach en Evangelie. In hun reflecties spelen de Schriften op de keper 

beschouwd geen enkele rol, dit in tegenstelling tot de kerkelijke traditie die tot norm 

van orthodoxie wordt verheven. Herman De Dijn heeft het over de totale erosie van 

de katholieke identiteit (De Morgen, 31 oktober 2010). En wat zou daar erg aan zijn, 

indien zou blijken dat juist die katholieke identiteit mijlenver verwijderd is van waar 

het de joodse rabbi Jezus van Nazareth om te doen was, althans voor wat we over 

zijn weg vernemen via de niet historische maar eerder mythische geschriften van het 

Tweede Testament?  

Dus op de vraag wat de fundamentele reden is voor het zwijgen van velen uit de 

kritische christelijke basisbeweging in Vlaanderen, denk ik het antwoord te moeten 

zoeken in een afkeer van wat er in de roomse Kerk gaande is. Naar mijn bescheiden 

mening komt deze aversie voort uit een vaak onbewust en onuitgesproken aanvoelen 

van een kerk die zich mijlenver heeft verwijderd niet alleen van de Bijbelse 

geschriften, maar ook van onze hedendaagse cultuur. Daarom deze Bijbelse reflectie. 

(1) 

 

 

Bi jbe lse ref lect ies  b i j  
 ‘ roomse gebeur ten issen en standpunten’   

(1): Dit mag echter niet beletten dat de kriti-
sche christelijke basisbeweging ook de hand 
in eigen boezem moet steken en durven 
toegeven dat er wellicht ook sprake kan 
geweest zijn van een zekere intellectuele 
luiheid om de oorzaken van de gegroeide 
afstand theologisch grondig te doordenken 
en van een rationele of irrationele angst om 
de christelijke deugd van vrijmoedigheid in 
deze te beoefenen. 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 6 

2. Sadduceeën en farizeeën en de Messiaanse gemeente van Jezus 
 

Wie met onbevangen oren de evangeliën beluistert, kan niet om volgende vaststelling 

heen: Jezus gaat vaak in hevige discussie met de farizeeën en laat ‘schijnbaar’ de 

sadduceeën ongemoeid. 

Wie deze geschriften niet contextueel leest, komt dan tot zeer merkwaardige 

conclusies die tot op vandaag in de kerkelijke prediking en praktijk doorwerken, dat 

de farizeeën Jezus’ grootste tegenstanders zouden geweest zijn. 

 

2.1. De farizeeën 

 

De farizeeën worden in de kerkelijke prediking dus voorgesteld als de grote en bijna 

enige tegenstanders van Jezus. Tussen haakjes: deze negatieve houding tegenover de 

farizeeën, die men in het historisch leven van Jezus terugprojecteerde, kwam ook 

goed uit in de verdere kerkgeschiedenis, die gekenmerkt is geweest door eeuwen van 

jodenhaat en antisemitisme. En uitgerekend is dat historisch jodendom tot op vandaag 

de erfgenaam van het rabbijnse jodendom, dat op zijn beurt de voortzetting was van 

de farizeese beleving van het jodendom.  

Dat de farizeeën Jezus’ grootste opposanten waren, klopt niet met de historische 

werkelijkheid. Als er één religieus-politieke groep uit zijn tijd was waar Jezus van 

Nazareth vanuit zijn bevrijdende praktijk en woord mee verwant was, dan waren het 

juist de farizeeën. De discussies, zoals we die in de evangeliën kunnen beluisteren, 

verliepen op het scherp van de snee omdat de verschillen vaak zo miniem en subtiel 

waren. Beiden wilden de oude Schrift telkens opnieuw zo interpreteren dat het 

woord van Thora en Profeten leven gevend en bevrijdend zou werken voor telkens 

nieuw generaties, die in steeds nieuwe omstandigheden leefden. Daarin kozen beiden 

dezelfde fundamenteel progressieve weg. Maar ze gingen op bepaalde punten ook uit 

elkaar. En daarover gingen dan de scherpe discussies, waarvan we in de evangeliën 

hier en daar echo’s kunnen opvangen. 

Nog een belangrijke contextuele bemerking: de evangeliën zijn geschreven na het 

beruchte jaar 70, waarin zowel de tempel als de stad Jeruzalem door de Romeinse 

legioenen met grond werden gelijk gemaakt. Na die catastrofe bleven praktisch enkel 

de erfgenamen van de farizeeën over terwijl de andere joodse groepen waren 

geëlimineerd (zeloten en essenen) of volkomen gediscrediteerd (sadduceeën omwille 

van hun jarenlange collaboratie met het Romeins onderdrukkingssysteem).  

Zoals hierboven reeds vermeld, werd de beweging van de farizeeën voortgezet in het 

zogenaamde rabbijnse jodendom, dat tot op de huidige dag het jodendom voor 

volledig verdwijnen heeft behoed. Dit rabbijnse jodendom legde zich toe - en dit tot 

vandaag - op de nauwgezette studie en interpretatie van de oude Schriften. En juist in 

die joodse interpretatie kwamen ze op het einde van de eerste eeuw in conflict met 

Messiaanse groepen, die dezelfde oude Schriften anders interpreteerden. Een van die 

Messiaanse bewegingen plaatste zich - en dit in grote verscheidenheid en zeker niet 

éénvormig - in de lijn van een door het Romeinse Imperium gekruisigde mens, Jezus 

van Nazareth, die door die groepen als Messias werd beleden. De scherpe discussies 

uit de eerste decennia na het jaar 70 tussen deze Messiaanse joden (christenen) en 

het rabbijnse jodendom dat na de catastrofe uit zijn as was herrezen, worden door 

de schrijvers van de evangeliën in de tijd van Jezus teruggeprojecteerd. De 

evangelische twistgesprekken tussen Jezus en de farizeeën weerspiegelen dus heel 

vaak discussies van 60 tot 70 jaar later.  

 

2.2. De sadduceeën 

 

Deze eerder kleine groep beschikte ten tijde van de historische Jezus over een 

enorme macht die totaal niet in verhouding was met hun aantal. 

Deze religieus-politieke groepering rekruteerde haar leden bij de rijke klassen, die er 

 

KOP en Munt  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 7 

alle voordeel bij hadden op goede voet te leven met de Romeinse overheersers. 

Grootgrondbezitters, rijke kooplui en handelaren vormden de ruggengraat van de 

sadduceeën. Velen van hen gingen collaboreren met de Romeinen en waren als de 

dood voor allerlei basisbewegingen die al dan niet gewelddadig een einde wilden 

maken aan de Romeinse overheersing, die oorzaak was van een immense 

verpaupering onder de volksmassa’s. 

Uit hun midden werd jaarlijks de Hogepriester gekozen, die onder het Romeins 

bewind politiek, economisch en religieus de hoogste macht bekleedde. 

Op religieus vlak waren deze sadduceeën uiterst conservatief en ze hielden zich aan 

een letterlijke lezing van de oude Schriften, waaraan niets mocht worden toegevoegd. 

Ze verwierpen de zogenaamde ‘mondelinge Thora’, die later zijn neerslag zal vinden 

in de Talmoed.  

Zo waren ze ook de behoeders van de tempel en van een sacrale lezing van de Thora 

en de Profeten. Ze verwierpen het “geloof in de opstanding van de doden en de 

doorbraak van de komende wereld”. Want waarom zouden zij uitzien naar een 

‘komende’ wereld waarin gerechtigheid zou heersen, wanneer ze nu al volop konden 

genieten van de huidige wereld, die door hen als meer dan goed genoeg werd 

ervaren. 

Wat hier niet mag worden vergeten is dat het geloof in de opstanding in die tijd een 

andere inhoud had dan wat wij er vandaag onder verstaan. Het ging niet om een 

voortleven in een leven na de lichamelijke individuele dood, in een eeuwig leven dat 

voorbestemd was voor ‘alle’ mensen die zich tijdens hun leven voldoende ethisch 

hadden gedragen, vooral op individueel vlak. In dit centrale begrip uit de 

apocalyptische geschriften van Eerste en Tweede Testament (2) werd vooral uiting 

gegeven aan het geloof in en de hoop op een doorbraak van 'de komende wereld', die 

een einde zou maken aan de huidige politieke, sociale, economische en religieuze 

chaos, waarvan de meerderheid der mensen het slachtoffer was.  

In ‘de opstanding van de doden’ drukten de slachtoffers van de geschiedenis en hen 

die met deze mensen solidair wilden zijn hun hoop uit dat zij deel zouden krijgen aan 

die komende wereld van recht en vrede. De machthebbers zelf zouden aan die 

nieuwe wereld niet participeren. 

 

2.3. De evangeliën en de sadduceeën 

 

Het is uiterst merkwaardig dat in de evangeliën Jezus nauwelijks in discussie gaat met 

de sadduceeën.  

Waarom niet? Ik vermeldde reeds de context van na het catastrofale jaar 70. In die 

tijd waren de sadduceeën wegens hun collaboratie met ‘het systeem’ volledig in 

diskrediet geraakt. Eigenlijk waren ze gewoon verdwenen als belangrijke politieke 

beweging, ook al omdat de tempel als centrum van sacraliteit was vernietigd. Maar 

hier speelt toch ook vooral dat de sadduceeën ideologisch zo ver verwijderd waren 

van de weg van Jezus van Nazareth, dat ze gewoon niet als gesprekspartners werden 

beschouwd. Ik geef een vergelijking die zoals alle vergelijkingen wel ergens mank 

loopt. Voor de Vlaamse PVDA is het Vlaams Belang gewoonweg geen 

gesprekspartner, omdat het duidelijk is waar die ander voor staat: voor een extreem 

rechts, fascistisch en onderdrukkend maatschappijmodel dat volkomen tegengesteld is 

aan het linkse, marxistisch geïnspireerde en principieel bevrijdende model waar de 

PVDA voor staat. 

In deze is nog één vooral exegetische opmerking belangrijk: pas vanaf de 

lijdensverhalen komen in de evangeliën de sadduceeën in beeld en verdwijnen de 

farizeeën op de achtergrond. De farizeeën konden dan wel in hevige discussie gaan 

met Jezus, maar ze zouden nooit, maar dan ook nooit een medejood en volksgenoot 

aan de Romeinen uitleveren. Voor de sadduceeën was dat blijkbaar geen punt. Het 

hemd van hun economisch en maatschappelijk voordeel was voor hen nader dan de 

rok van hun verbale trouw aan de Thora en dan hun solidariteit met een volksgenoot.  

 

(2): Tot de apocalyptische geschriften beho-
ren onder andere Daniël en De openbaring of 
Apocalyps van Johannes. Apocalyptiek is een 
literair genre dat binnen de Bijbel is ontstaan 
op momenten van hoge en vaak uitzichtloze 
nood, meestal veroorzaakt door externe 
onderdrukking door de toenmalige groot-
machten. In die periode gingen mensen 
hartstochtelijk verlangen naar een totaal 
nieuwe en andere wereld, die in de Bijbel 
werd benoemd als ‘de komende wereld’, die 
een einde zou maken aan déze wereldorde, 
die als heel en al onderdrukkend werd erva-
ren.  

KOP en Munt  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 8 

3. Wat heeft dit nu te maken met het zwijgen van de kritische  

christenen? 
 

We zeiden het al, alle vergelijkingen lopen ergens mank. Maar dat belet niet dat er 

duidelijke parallellen te trekken zijn. Als ik deze vergelijking toch maak, wil dit bewust 

geen uiting van pretentie of morele superioriteit zijn. Ik begeef mij in deze bijdrage 

immers niet op het gladde ijs van de moralisering, die er kan toe leiden dat wij ons 

individueel moreel beter zouden achten dan anderen. Dit is niet het punt. Het gaat 

hier wel om een ‘structurele’ keuze die door velen uit basisbeweging wordt gemaakt 

en die in de lijn ligt van de keuzes die ook door de bevrijdingstheologie worden 

gethematiseerd. Wat we zien is dat de hiërarchie van de roomse kerk zich duidelijk 

situeert in de richting van de wegen die ook door de sadduceeën werden gegaan. Laat 

ik hiervan enkele voorbeelden geven. 

 

*         Een dogmatisch orthodox conservatisme, dat vasthoudt aan de ooit in het  verleden 

          geformuleerd dogmatische waarheid, waaraan niet mag worden getornd.  

De katholieke geloofsbelijdenis, die teruggaat op de concilies van Nicea (325) en 

Chalcedon (451), moet onverkort, ook in zijn formulering, bewaard blijven. Dus niet 

alleen in zijn doelstelling (een voor die tijd wellicht geschikte samenvatting van de 

christelijke geloofstraditie zoals die in de taal van de toenmalige filosofie werd 

verwoord), maar ook in zijn formulering. De sadduceese ingesteldheid van de 

kerkelijke hiërarchie gaat voorbij aan het gegeven dat de wijsgerige taal van die tijd 

(1600 jaar geleden) voor hedendaagse mensen volkomen onbegrijpelijk en 

oninleefbaar is geworden. 

We hebben vandaag dus nood aan farizeese en Messiaanse theologen en filosofen, die 

de openheid hebben om in gesprek te treden met déze tijd om vanuit die 

confrontatie de oude Schriften op-nieuw te verwoorden. 

 

*         Een gesacraliseerde geloofsbeleving, waarbij volkomen wordt voorbijgegaan aan 

          een authentieke Bijbelse sacraliteit.  

Wat is Bijbelse sacraliteit? Is dat hetzelfde als algemene sacraliteit? Ik denk dat precies 

op dit punt het Bijbels geloofsvertrouwen en godsbeeld breken met de religie van de 

goden die het leven van mensen en volkeren ondermijnen. De opperste sacraliteit is 

volgens de hele Bijbel niet te vinden in een bevlogen liturgie die ons van de grond 

doet gaan van vervoering. Dat mag natuurlijk en er is zelfs niets op tegen, maar het is 

Bijbels gezien uitermate verdacht. Deze Bijbelse sacraliteit wordt uitgedrukt in de 

Stem die opklinkt uit de brandende doornstruik, die groeit op de berg Horeb: “deze 

plaats is heilige grond”. Waarom is uitgerekend die plaats heilige grond? Omdat daar 

Mozes niet alleen het verhaal te horen krijgt van de onderdrukking van de Israëlieten, 

die kreunen onder de Egyptische slavernij, maar ook dwingend wordt opgeroepen 

om zijn veilig bestaan te verlaten en zijn volk voor te gaan op de weg van de 

bevrijding. Bijbelse sacraliteit is dus vóór alles te ontdekken in de verschoppeling 

langs de weg, wiens gelaat appelleert op onze solidariteit. Dat is de primaire en 

misschien wel enige vindplaats van de ENE, die volgens de Bijbel God mag worden 

genoemd. 

Zo schrijft Jan Van Kilsdonk (Gezegend de Onzienlijke, Kok Agora 1988, p. 180-181): 

“De blik van de ander is een onweerstaanbaar of liever onontkoombaar appel op mij. 

Die blik is de plek van openbaarwording van God. God is nergens anders, God is echt 

nergens anders. Overal elders waar ik God zou zoeken, is een alibi, een ontsnapping, 

een verdoving, een uiterst ingewikkelde begoocheling.  

God is nergens anders dan in de absoluutheid van die blik.” 

Gerard Bodifée en anderen jammeren over de teloorgang van de sacraliteit, 

bijvoorbeeld omdat de heilige liturgie niet meer zo heilig wordt gevierd, of omdat het 

Latijn is verdwenen. Maar heeft hij het dan niet eerder over de heidense sacraliteit, 

waar Bijbelse profeten als Amos en Jeremia flink de draak mee steken en verwerpen 

 

Concilie van Nicea 

KOP en Munt  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 9 

als “dit is niet de weg die de ENE van ons vraagt”? 

Zo lezen we in Micha 6,6-8: “Waarmee zal ik de ENE tegemoet treden, mij krommen 

voor God in den hoge? Moet ik hem tegemoet gaan met offers, met stierkalveren van een 

jaar? Heeft de ENE behagen in duizenden rammen, in tienduizenden beken olie? Moet ik 

mijn eerstgeborene offeren voor een misstap van mij, de vrucht van mijn schoot voor de 

zonde van mijn ziel? (3)  

Hij heeft je gemeld, mens, wat goed is, en wat vraagt de ENE anders van je dan recht doen, 

vriendschap liefhebben, en ootmoedig wandelen met je God?” (4) 

Maar de sadduceeën van alle tijden houden veel meer van die heidense sacraliteit, 

omdat deze hun maatschappelijke posities niet in vraag stelt, maar eerder bevestigt en 

versterkt.  

 

*         Een hiërarchisch kerkmodel in de lijn van de sadduceeën, geleid door ‘sacrale’ 

          priesters in eeuwigheid (sacerdotes in aeternum). 

Ik keer even terug naar de opmerking van Herman De Dijn over de erosie van de 

katholieke identiteit in Vlaanderen. Ik stel mij de vraag waarom hij een centraal 

woord uit de christelijke (en dus ook protestantse) geloofsbelijdenis, namelijk 

'katholiek' (in de betekenis van algemeen, universeel, open op allen en de hele 

bewoonde wereld) verwart met of gelijkstelt aan de roomse invulling ervan? Of 

bestaat volgens hem de katholieke identiteit in het hondstrouw zijn aan een 

hiërarchisch en autocratisch georganiseerd instituut? Wanneer mensen daar ernstige 

vragen bij hebben, juist vanuit een bevrijdende lezing van de Messiaanse Geschriften, 

dan worden zij verantwoordelijk geacht voor de erosie van de katholieke identiteit. Ik 

begrijp dat niet. Zou een door de Bijbel geïnspireerde gelovige vandaag niet verheugd 

moeten zijn bij de verdergaande erosie van die verkrampte katholieke of liever 

roomse identiteit? 

Zoals ik hierboven reeds schreef, lees ik bij Herman De Dijn geen enkele verwijzing 

naar de vraag of de roomse kerk wel trouw is gebleven aan de oorspronkelijke 

beweging van Jezus van Nazareth en diens trouwe maar kritisch vernieuwende lezing 

en interpretatie van de joodse Schriften? Ook gaat hij volkomen voorbij aan het feit 

dat veel gelovige mensen existentieel niet meer kunnen begrijpen waarom gewijde 

clerici meer zouden zijn of weten dan anderen, gewoon alleen ten gevolge van hun 

sacrale wijding. Deze wijding stelt bepaalde ongehuwde mannen (geen vrouwen 

natuurlijk, want die lopen het risico om op bepaalde dagen van de maand sacraal 

onrein te zijn) in staat om het brood en de wijn te veranderen (transsubstantiëren) in 

het lichaam en bloed van Jezus Christus. Deze visie ruikt meer naar magie dan naar 

het theologisch en humane belang van een gemeente van christenen die samenkomt 

om de bevrijdende weg van Jezus Messias te gedenken en in het delen van brood en 

wijn hun engagement gesymboliseerd zien. 

 

Deze hoogkerkelijke visie, gepropageerd en gedragen door de hoogste instanties van 

de roomse kerk, waarin een verticaal beleefde sacraliteit centraal staat, kan enkel 

begrepen worden wanneer we de samenhang van alles met alles niet uit het oog 

verliezen. Zo is er een onmiddellijk verband tussen deze sacraliteit, de traditionele en 

vaak fundamentalistische invulling van schepping en scheppingsorde, de plaats van een 

gesacraliseerde kerkelijke uitsluitend mannelijke hiërarchie die over alle kerkelijke 

macht beschikt, en dit alles gekoppeld aan het systeem van rein en onrein, dat 

meestal volkomen onbijbels wordt geïnterpreteerd. Wanneer we dit leren zien, 

wordt ook duidelijk dat het hier over een systeem gaat en niet om hier en daar een 

afwijking, want alles hangt met alles samen. 

 

In zijn bijdrage in de krant doet Herman De Dijn ook 'smalend' over hen die zich 

'christelijk' willen noemen. Waarom doet hij dat? Ik wil daarover alleen het volgende 

kwijt: kritische en loyale katholieke christenen hoeven zich door niemand de les te 

laten spellen in verband met hun christelijke identiteit.  

 

(3): Dit eerste deel van het citaat uit Micha 
verwijst duidelijk naar het sacrale, dat sterk 
werd beleefd in het brengen van offers, in 
het ergste geval zelfs van mensenoffers. 
(4): Het tweede deel van het citaat wijst op 
de weg van de profetische gerechtigheid, die 
volgens de evangelische geschriften ook bij 
Jezus centraal stond. 

Herman De Dijn 

Gerard Bodifiee 

KOP en Munt  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 10 

Noch door katholieke denkers zoals De Dijn, die zegt dat Devillé en Torfs al lang de 

roomse kerk hadden moeten verlaten, noch door vrijzinnige fundamentalisten zoals 

Etienne Vermeersch. Kritische christenen pikken het niet dat mensen als De Dijn 

beslissen over de katholieke identiteit van anderen. 

Vrijzinnige fundamentalisten zijn soms of bijna even dogmatisch als bisschop Léonard 

en willen op hun beurt ook katholieke christenen vastpinnen op een zogenaamde 

katholieke identiteit, die zij gelijkstellen met het gesloten katholicisme van voor het 

Tweede Vaticaans Concilie. 

 

Tenslotte wil ik nog wijzen op een andere reden voor het feit dat binnen heel wat 

basisgroepen weinig over de binnenkerkelijke problematiek wordt gezegd. Ik beperk 

mij hierbij bewust tot een verwijzing naar een artikel dat in 2001 in Kering verscheen 

(5). Geschoold in het leerhuis van de bevrijdingstheologie is het voor velen duidelijk 

geworden dat de echte strijd om de gerechtigheid zich niet afspeelt binnen de enge 

grenzen van de kerkelijke theologie, maar in de strijd van armen en verdrukten voor 

een menswaardig bestaan. En deze strijd richt zich tegen de ‘religieuze’ machten van 

de wereldorde die een doodssysteem in leven houden: kapitaal met in haar dienst: 

wetenschap en technologie.  

 

4. Nog even terug naar de evangelische geschriften 
 

In die geschriften ging het hoofdpersonage Jezus wel niet vaak in discussie met de 

sadduceeën, maar dat wil nog niet zeggen dat hij hun optreden maar op zijn beloop 

liet. In plaats van in discussie te gaan ontwikkelde de evangelische Jezus een 

alternatieve praktijk van gerechtigheid die hem uiteindelijk de kop heeft gekost, 

omdat juist die praktijk in de ogen van de Romeinse machthebbers en hun 

collaborateurs veel gevaarlijker was dan de harde confrontatie of de zich afzijdig 

houdende praktijk van het rabbijnse jodendom van het einde van de eerste eeuw. Ik 

zeg hiermee geen kwaad woord over die begrijpelijke ‘politieke’ strategie van dat 

rabbijnse jodendom na de catastrofe van het jaar 70. Deze groeperingen waren als de 

dood voor een nieuwe confrontatie met het Imperium Romanum, omdat dergelijke 

confrontatie wel eens een brutaal einde kon maken aan het jodendom in zijn geheel. 

Ze waren bang om door de ‘onwetende’ Romeinen over dezelfde kam geschoren te 

worden als allerlei Messiaanse bewegingen, die ook onderling heel verschillende 

politieke strategieën ontwikkelden: zelotisch gewelddadig of meer in de lijn van de 

Messiaanse beweging, die zich liet inspireren door de erfenis van Jezus van Nazareth. 

Een duidelijke echo van deze conflicten tussen het rabbijnse jodendom, allerlei 

zelotische bewegingen die het geweld tegen Rome niet schuwden en de Messiaanse 

(christelijke) beweging vinden we terug in het evangelie naar Johannes. 

Kortom, in de evangeliën, te beginnen bij Markus, vinden we het verhaal van een 

alternatieve praktijk, waarin gepoogd wordt om binnen de toenmalige uiterst 

risicovolle context toch trouw te blijven aan de wijze waarop hun voorganger Jezus 

met de Thora op weg was gegaan. Die praktijk was alles behalve sacraal en religieus. 

Het was een praktijk van nabij zijn bij mensen die slachtoffer waren van het systeem 

van de toenmalige wereldorde: lammen, blinden, melaatsen, doden. En dit vanuit de 

vraag: hoe blijven we vanuit een lezing van Thora en Profeten én vanuit een analyse 

van de toenmalige werkelijkheid trouw aan JHWH, de ENE, waardoor juist het leven 

van deze verschoppelingen toch nog toekomst heeft? Ik denk dat deze grondinspiratie 

aan de basis ligt van elke bevrijdingstheologie, die zich niet kan, mag of wil beperken 

tot het in de clinch gaan met de sadduceeën van welke tijd ook, omdat er veel meer 

op het spel staat: met name het leven van mensen, de opstanding van de armen en 

vernederden. 

 

 

 

 

(5): Jan Soetewey, Heilig en Heilig. Beroering in 
de roomse kerk', Kering, mei 2001 
"Net voor ik aan dit besluit begon, had ik het 
over het 'desacraliseren van machten die 
zich een onaantastbaar karakter aanmeten'. 
Eerst had ik 'seculiere en geestelijke mach-
ten' geschreven. Maar dat zou de illusie op-
gewekt hebben dat die beide machten even 
zwaar doorwegen en dus dezelfde desacrali-
serende aandacht verdienen. In vroegere 
tijden wanneer de geestelijke en tijdelijke 
macht meer vervlochten waren, kan dat mis-
schien waar geweest zijn. Maar in onze hui-
dige tijd legt de kerkelijke macht veel minder 
gewicht in de schaal om de gang van de we-
reld te bepalen. Dat is ook de reden waar-
om CvS het accent niet legt op de binnen-
kerkelijke strijd. Het is immers niet op dat 
strijdfront dat in eerste instantie over het lot 
van armen en verdrukten wordt beslist. En 
om dat laatste is het ons, in de lijn van de 
bevrijdingstheologie, uiteindelijk te doen. 
Het Kapitaal, of de triniteit van Wetenschap, 
Kapitaal en Technologie (WTK-stelsel, E. 
Vermeersch) is een god die in onze tijd en 
maatschappij veel machtiger, onaantastbaar-
der en sacraler is dan de kerk. Het is in het 
desacraliseren van die god dat we in de eer-
ste plaats ons christelijk getuigenis willen 
afleggen. In het spoor van Zij die de desacra-
lisatie heeft ingezet: "Ik heb de ellende van 
mijn volk in Egypte gezien, de jammerklach-
ten om zijn onderdrukkers gehoord: ja, ik 
ken zijn lijden. Ik DAAL AF om mijn volk te 
bevrijden uit de macht van Egypte".  

KOP en Munt  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 11 

Bij wijze van besluit 
 

Deze laatste gedachte vinden we scherp uitgedrukt in de versie die André Chouraqui 

van de Mattheaanse zaligsprekingen (Mt 5,3-12) maakt. Ik heb geprobeerd er een 

Nederlandse vertaling van te maken. Let vooral op de wijze waarop Chouraqui 'zalig' 

invult: ‘en marche’. Bij gebrek aan een goed Nederlands woord heb ik “en marche” 

vertaald door: “dat ze opstaan en gaan”.  

 

3 Dat ze opstaan en gaan, zij die vernederd en in ademnood zijn!  

Ja, het rijk der hemelen wordt hun deel. 

4 Dat ze opstaan en gaan, zij die treuren en in rouw zijn!  

Ja, zij zullen versterkt en getroost worden. 

5 Dat ze opstaan en gaan, zij die zachtmoedig zijn!  

Ja, zij zullen het land beërven. 

6 Dat ze opstaan en gaan, zij die hongeren en dorsten naar gerechtigheid!  

Ja, zij zullen worden verzadigd. 

7 Dat ze opstaan en gaan, zij die barmhartigheid betonen!  

Ja, zij zullen barmhartigheid ondervinden. 

8 Dat ze opstaan en gaan, zij die zuiver zijn van hart!  

Ja, zij zullen God zelf zien. 

9 Dat ze opstaan en gaan, zij die vrede stichten!  

Ja, zij zullen zonen en dochters van God genoemd worden. 

10 Dat ze opstaan en gaan, zij die vervolgd worden om de gerechtigheid!  

Ja, het rijk der hemelen wordt hun deel. 

11 Sta op en ga, jullie,wanneer ze jullie beschimpen en vervolgen, 

wanneer ze jullie belasteren en van allerlei kwaad beschuldigen 

omwille van mij!  

12 Wees dan blij en spring op van vreugde!  

Jullie loon zal groot zijn in het verborgene.  

Ja, hebben ze niet ook de profeten vervolgd,  

zij die jullie zijn voorgegaan? 

 

� Paul De Witte 

 

André Chouraqui 

KOP en Munt  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 12 

Kop en MUNT 

Het is opvallend hoe tijdschriften als Kerk en Leven en Tertio, die door de rooms-katholieke 

kerk van België gefinancierd worden, het afgelopen jaar kritische bedenkingen over het ver-

plichte priestercelibaat hebben gepubliceerd. Dat was naar aanleiding van de onthullingen 

over crimineel seksueel misbruik door geestelijken.  

De sacralisering van het priesterambt aan de orde stellen blijft voor hen echter uit den boze. 

In die bladen zal men tevergeefs een recensie aantreffen van boeken van katholieke auteurs 

die de gangbare kerkelijke praktijk in deze ter discussie stellen.  

De huidige paus handhaaft immers de encycliek van Paulus VI: Caelibatus Sacerdotalis . Daarin 

lees ik onder nr. 13: “Het koor van bezwaren schijnt het eeuwenoude en plechtige geluid te over-

stemmen van de herders van de Kerk en de leraars van het geestelijk leven, en ook de levende en 

zo duidelijke voorbeelden van talloze heiligen en trouwe priesters van de Kerk, die werkelijk het celi-

baat hebben gemaakt tot voorwerp en teken van hun totale en blijde toewijding aan het geheim van 

Christus. Deze schitterende voorbeelden spreken nog steeds hun rustige en krachtige taal, en ze 

komen niet slechts uit het verleden, maar ook uit onze tijd. In onze zorg om altijd de dingen reëel te 

zien, kunnen wij onze ogen niet sluiten voor deze verbazingwekkende en prachtige werkelijkheid, 

dat er ook nu nog in Gods Kerk overal ter wereld, waar zij zich gevestigd heeft, ontelbare kerkelijke 

bedienaars zijn -subdiakens, diakens, priesters, bisschoppen-, die het vrijwillige en gewijde celibaat 

ongerept en integraal beleven… allen trouw aan hun verplichting van volmaakte kuisheid; en dit niet 

uit minachting voor de goddelijke gave van het leven, maar uit een hogere liefde voor het nieuwe 

leven, dat ontspringt aan het paasgeheim van Christus. Zij beleven hun celibaat met een moedige 

ernst, met een blijde spiritualiteit, met volmaakte gaafheid en met een zekere gemakkelijkheid”.  

 

Het doet me denken aan de lofredes op het verplichte priestercelibaat van de in de hiërar-

chie hoog opgeklommen jezuïet, kardinaal Jean Daniélou. Vooral aan zijn harde kritiek des-

tijds op de laksheid in deze van de Nederlandse kardinaal Alfrink. Op 20 mei 1974 -laat op 

de avond en totaal incognito- verwisselde deze befaamde celibataire priester echter het tij-

delijke met het eeuwige in een Parijs bordeel. Toch hoorde hij bij die ‘schitterende voor-

beelden’ uit Caelibatus Sacerdotalis… 

 

 

Voor mij als katholiek een voorbij station… 
 

Ooit -in 1969 al- ben ik zelf als celibatair priester tot het inzicht gekomen dat de kerk haar 

hele discours over de seksualiteit zou moeten herzien. Na een lang proces schreef ik zelf 

een brief aan de ‘Très Saint Père’ met de vraag om ontheffing van het celibaat maar niet van 

het priesterschap. Dat was echter niet volgens de regels want ik diende in die brief ook te 

melden dat ik me bij de wijding niet tenvolle bewust was geweest van de draagwijdte van die 

wijding zodat de paus bij laïcisering niet zou tornen aan mijn status van ‘sacerdos in aeter-

num’. Ik ontving nooit antwoord op deze brief. Ik sloot een burgerlijk huwelijk en werd va-

der maar vernam eerst twintig jaar later dat men mij buiten mijn medeweten had gelaïci-

seerd. Toch ben ik een van de meer dan honderdduizend gelaïciseerde priesters die ondanks 

het Vaticaanse misprijzen dat zij moesten ondervinden, als gelovigen de kerk nog altijd wen-

sen te frequenteren.  

Dit brengt me bij een aspect dat onder tafel dreigt te verdwijnen bij commissies die de bis-

schoppen nu oprichten in verband met ‘seksueel misbruik in een pastorale relatie’. Naast de 

honderdduizend priesters die de paus een brief schreven, zijn er ongetwijfeld niet minder 

celibataire mannen die -juist door hun intieme omgang met vrouwen- wel eens hebben moe-

ten overwegen om dit ook te doen. Door een volhardende trouw aan de wijding verkozen 

 

 

Priesterce l ibaat  en seksual i te i t .  
Nieuw discours gevraagd!  

Paulus VI 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 13 

zij officieel priester te blijven. Dat kon nog, maar seks met minderjarigen waar ook priesters 

zich schuldig aan maakten, was een misdrijf dat door de kerk vrijwel altijd werd opgelost 

met een verplaatsing van de daders en het bedekken van het gebeurde met de mantel der 

liefde. Het hoogste goed was voor de kerk altijd: schandaal vermijden. Die politiek werd de 

lokale bisschoppen gewoon opgelegd. Als er maar een glimp van berouw tot uiting kwam, 

dienden zij achter hun misdadige priesters te staan. Daarbij was aangifte bij de burgerlijke 

justitie ten zeerste ongewenst. De sacralisering van het priesterambt, onder meer via de in-

stelling van het verplichte celibaat, heeft dus in de perverse praktijken van seksueel kinder-

misbruik meestal de belangrijkste rol gespeeld. 

 

Die sacralisering is begonnen onder het Tweede Concilie van Lateranen in 1139. Toen werd 

formeel de mogelijkheid voor een huwelijk van priesters kerkrechterlijk ongeldig gemaakt. 

Het celibaat ontgaan, was voor een priester niet meer mogelijk en hij werd ontologisch een 

wezen in een goddelijk gewaad dat uitsluitend ten dienste stond van de eredienst. Kees Rijn-

vis, filosoof en econoom, oud rector magnificus van de Erasmusuniversiteit in Rotterdam, 

houdt zich nu op zijn oude dag als vrij denkende katholiek al jaren bezig met deze kwesties. 

Hij concludeert: “Het celibaat was niet meer dan een illusionaire kerkrechtelijke, religieus 

onnodige en zelfs bedenkelijke conditie voor het priesterschap. Het voorschrift was een ris-

kant machtsvertoon dat onvermijdelijk in de loop van de tijd voor de katholieke kerk nega-

tieve gevolgen zou hebben”. Hij wijst er tegelijk op dat het Vierde Concilie van Lateranen in 

1215 ook nog eens de jaarlijkse biecht verplicht stelde. En dat voor iedere gelovige van beide 

geslachten. Daarmee zou een sacrale relatie ontstaan tussen de priester en de nederige eer-

bied voor hem van de gelovige. En Rijnvis preciseert: “Met deze relatie pretendeert de ka-

tholieke kerk de vraag waartoe de mens is, dat is de heilsvraag, voor eenieder persoonlijk 

enig juist te beantwoorden… Daarbij is volgens haar de naleving van het zesde gebod, met 

de aanvaarding van het celibaat en de plicht van iedere gelovige om ten minste één maal per 

jaar te biechten, dogmatisch noodzakelijk”. 

                         

 

Priestercelibaat, officieel niet onderzocht en nog steeds geen optie… 
 

In deze context is het opmerkelijk dat in het afgelopen jaar eerst bisschop Jozef De Kesel 

van Brugge, vervolgens bisschop Patrick Hoogmartens van Hasselt en bisschop Johan Bonny 

van Antwerpen het verplichte karakter van het priestercelibaat ter discussie hebben willen 

stellen. Dat is nooit vertoond.  

Breder gezien nog, gaat het de laatste tijd om rechtstreekse kritiek op het pauselijk beleid 

door over heel de wereld verspreide broeders van Benedictus XVI in het bisschopsambt die 

voor hun wijding op hun trouw aan de paus en zijn beleid werden gescreend! Zij komen er 

nu -met schade en schande- voor uit dat bepaalde klerikale structuren die gedurende eeu-

wen zijn scheefgegroeid radicaal dienen te worden bijgesteld. Maar tegelijk maakt de mystiek 

rond de paus het voor bisschoppen bijna overal ter wereld steeds moeilijker om zelf leiding 

te geven. 

Met het priestertekort en het verbod aan leken om voor te gaan zitten lokale bisschoppen in 

een patstelling. Het verdwijnen van hun priesterkorps heeft alles te maken met een misver-

staan van de seksualiteit. “Officieel niet onderzocht en gebrekkig uitgeoefend als een grote 

deugd in plaats van een optie die zelfs voor de meest gezonde mensen moeilijk is, werd het 

celibaat op zijn minst gedeeltelijke bron van een voortdurend misverstaan en mis interprete-

ren van de menselijke persoonlijkheid”, zegt de Amerikaanse ex-priester en psycholoog Eu-

gene Kennedy in zijn boek The unhealed wound  (1). 

Twee mondiaal actieve mannen, vanouds spirituele meesters voor rooms-katholieke ambts-

dragers, waren de trappist Thomas Merton en de seculiere priestertherapeut Henri Nou-

wen van de Arkgemeenschap. Beiden hebben het genot en de pijn gekend van een diepgaan-

de persoonlijke liefdesrelatie die ook tot onderwerp werd van hun gepubliceerde dagboe-

ken. Het zijn getuigen van de realiteit van het celibatair priesterleven. Ook de beroemdste 

Fransman, Abbé Pierre, heeft in zijn laatste boek opgebiecht dat hij seksuele relaties heeft 

 

(1): Eugene Kennedy, The Unhealed 
Wound: The Church and Human Sexu-
ality, St-Martin's Press, New York, 
2001. 

Kop en MUNT 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 14 

gehad, maar dat het hem door de onwaarachtigheid in de beleving ongelukkig maakte. 

We maken nu mee dat bisschoppen die dergelijke hartenkreten begrijpen, zoals Kevin Dow-

ling, bisschop van Rustenburg in Zuid-Afrika of de drie Belgische bisschoppen, dit openlijk 

aan de orde hebben gesteld. Het is mijn indruk dat zij gemotiveerd zijn om ooit gehuwde 

mannen te wijden en gehuwde pastorale werkers tot priester te bevorderen. 

 

 

Bij wijze van conclusie 
 

Ik ben in het bezit van een onuitgegeven lijvig manuscript en literatuurstudie van de domini-

caanse filosoof Dr. Jaak Vandenbulcke over “erotische relaties in huwelijk en celibaat” waar-

in deze boudweg vaststelt: “Als religieus celibatair probeer ik reeds vele jaren een celibaat te 

beleven dat een vorm van seksualiteit insluit en dat openstaat voor meerdere gelijktijdige 

relaties met vrouwen”. “Het gaat er mij dus niet om aan de voorschriften te voldoen”, zeg 

hij nog: “Mijn vraag is: hoe krijg ik een zicht op celibaat dat een menselijke vervulling moge-

lijk maakt”.  

Hem wijzend op de bij de aanvang van dit artikel geciteerde tekst uit “Caelibatus Sacerdota-

lis” antwoordde hij dat hij zijn visie niet in overeenstemming kon brengen met deze tekst en 

dat hij juist daarom zocht naar een totaal nieuwe benadering van het celibaat. Ik vind het 

zeer de moeite waard om hem hier tot slot aan het woord te laten:  

“Voor mij primeert de antropologie boven de dogmatische en morele theologie. Ik ben wel 

godgelovige in de lijn van de ervaringstheologie van de mystiek. Geen dogmatische teksten, 

maar ervaring in de stilte van het hart. Daar ontmoet ik een God, die mij uitdaagt om zo 

menselijk mogelijk te zijn -voor mijzelf en ook voor de anderen. Daarom zwijg ik niet. Ik for-

muleer mijn inzichten met zo weinig mogelijk achterom kijken naar wat de traditionele op-

vatting is. 

Loop ik zo niet het gevaar mijn eigen verlangens tot waarheid te maken? Ik hoop van niet. 

Mijn eigen verlangens heb ik afgetoetst aan een serie erkende publicaties van belangrijke au-

teurs uit filosofie, psychologie en seksualiteitsleer -auteurs die serieuze tegenkanting ervoe-

ren als ze hun werken publiceerden. Ze kregen bakken kritiek vanuit de traditionele hoek. 

Maar in hun werken ontdekte ik telkens heel belangrijke antropologische grondinzichten, die 

in de kritiek niet aan bod kwamen. Zo bijvoorbeeld bij Thomas van Aquino: dat in de deugd-

benadering van het seksuele de deugd van de matigheid een grotere deugd is dan de deugd 

van de gehele onthouding van seksualiteitsbeleving. Bij Russell vond ik de visie dat een echte 

liefdevolle houding tegenover een persoon kan samengaan met een respectvolle liefdesver-

houding tot een ander. Het begrip exclusieve liefde, roept eigenlijk toch wel ernstige vragen 

op... 

Ik denk dat ik alvast niet grof mijn eigen verlangens boven de waarheid stel, die ik ernstig 

probeer uit te vissen. Mijn criterium is dan ook de menselijkheid van een visie. Krijgen men-

sen er ademruimte door? Van enkele mensen mocht ik reeds ervaren, dat dat zo is” Tot zo-

ver een getuigenis to the point van pater Jaak Vandenbulcke. 

 

�Andre Truyman 

 

Kop en MUNT 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 15 

 

België splitsen… logisch toch? 
Het splitsingsdiscours onder de loep van Sinardet 

1.      “België is geen democratie. 

        Het is een gedwongen huwelijk van twéé democratieën” 
 

Dave Sinardet: Letterlijk klopt die stelling niet. België is natuurlijk wel degelijk één 

democratie, met een parlement, regering, etc. De woordkeuze ‘twee democratieën’ 

is dus wat overdreven en ongelukkig. Maar in een groot deel van de achterliggende 

analyse kan ik mij wel terugvinden. Want België kampt wel degelijk met een democra-

tisch deficit. Wanneer wij federale verkiezingen organiseren, organiseren we eigenlijk 

twee aparte verkiezingen: aan de ene kant heb je Vlaamse partijen die zich aandienen 

aan Vlaamse kiezers en debatten voeren in Vlaamse media. Aan de andere kant heb je 

Franstalige partijen die zich aandienen aan Franstalige kiezers en debatten voeren in 

Franstalige media. Je hebt na die verkiezingen dan twee verkiezingsresultaten waar-

mee een regering moet gevormd worden en dat heeft soms inderdaad iets weg van 

een diplomatieke conferentie, om een ander veel gebruikt beeld aan te halen. Dat is 

ook een deel van de verklaring voor al de blokkeringen en crisissen die we nu ken-

nen. 

Voor een deel maken Bart De Wever en ikzelf dus dezelfde basisanalyse. Maar onze 

oplossing is verschillend. Volgens De Wever is de enige oplossing voor het democra-

tisch probleem een splitsing van het land. Mij lijkt dat om tal van redenen niet evident. 

Het is niet omdat een splitsing technisch mogelijk is dat het ook politiek mogelijk is. 

Wat met Brussel, om maar één ding te noemen. Bovendien stelt het probleem van 

het democratisch deficit zich nú, terwijl De Wever zelf beweert dat zo'n splitsing ze-

ker niet voor vandaag is en hij de weg van de geleidelijkheid predikt. In de tussenstap-

pen richting splitsing zie ik niet direct een oplossing voor dat democratisch deficit. 

Vermits we dus nog een tijd voort moeten met België, moeten we het dus beter en 

democratischer laten werken, om ook een herhaling van het scenario van de voorbije 

jaren te helpen vermijden.   

Er zijn echter oplossingen voorhanden die veel minder energie vragen dan een split-

sing van het land en die minder moeilijkheden opleveren. Laten we bijvoorbeeld vijftig 

volksvertegenwoordigers verkiezen via een federale kieskring. Eens je daarvoor een 

meerderheid hebt, is het een relatief gemakkelijke ingreep om dat bij stemming te 

beslissen en uit  te voeren. Het klopt dus dat we met twee verschillende politieke 

sferen zitten, maar zij die het hardst roepen dat dit een probleem is, zijn ook degenen 

die het hardst tegen één van de meest logische oplossingen zijn. Bart De Wever heeft 

er bij de onderhandelingen van de voorbije maanden een zeer duidelijk veto tegen 

gesteld. 

 

2.      “We hebben het niveau Vlaanderen en het niveau Europa. 

        België is een overbodig tussenniveau”  
 

Sinardet: Hier gebruikt men Europa als argument voor de stelling dat België zal ver-

dampen. Ik geloof daar niet in. Neem nu de Sociale Zekerheid, het systeem van inter-

persoonlijke solidariteit. Momenteel bestaat er zo'n systeem op Belgisch niveau, tus-

sen bijna 11 miljoen Belgen. Het lijkt me zeer utopisch om te denken dat dit ooit op 

Europees niveau zal worden geregeld. Jammer genoeg eigenlijk, want op zich is het 

een mooi streefdoel om de schaal waarop je solidariteit organiseert te vergroten. Je 

hoeft helemaal niet links te zijn om dat te beseffen, het is meer een ethisch principe. 

Bart De Wever en Co spreken de taal 
van het gezond verstand. Scherp, 
duidelijk, logisch... Of zo lijkt het toch.  
We legden enkele van hun vaakst 
terugkerende argumenten en verwijten 
voor aan professor politieke 
wetenschappen Dave Sinardet (UA). 
Wat blijkt? De werkelijkheid is vaak 
complexer dan de oneliners van het 
splitsingsdiscours doen vermoeden. 

To the Point  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 16 

Maar zelfs de voorstanders van een Europese sociale zekerheid moeten erkennen dat 

zoiets in de huidige context geen goed idee zou zijn. Op dit moment kan je dat niet 

implementeren, omdat er teveel verschillen zijn tussen de systemen. Bovendien zou 

ons eigen sociaal vangnet er op kunnen achteruitgaan. 

Een vergroting van de solidariteitskring naar Europa is dus wel iets om naar te stre-

ven, maar dan op lange termijn. Als je dan de solidariteitskring in België gaat verklei-

nen -door solidariteit nog maar te organiseren tussen bijvoorbeeld 6 miljoen Vlamin-

gen en 4 miljoen Walen- is dat vanuit die doelstelling een stap achteruit. Het is bo-

vendien ook geen goede zaak vanuit de logica van het verzekeringsprincipe dat inhe-

rent is aan elke systeem van sociale zekerheid: je kan best de risico's zoveel mogelijk 

spreiden. Hoe kleiner de groep verzekerden, hoe slechter je verzekering. 

Kortom: gezien Europa de interpersoonlijke solidariteit nog niet voor zijn rekening 

neemt, en dat waarschijnlijk in de komende decennia niet zal doen, lijkt België mij, 

alleen al daarom, zeker geen overbodig niveau. 

 

3.      “Solidariteit is goed, maar... zoals het nu werkt, gedraagt Wallonië 

        zich als een hulp-junkie. Er is geen responsabilisering” 
 

Sinardet: Ten eerste vind ik de terminologie ('junkie') nogal problematisch, zeker als 

je dit vertelt in een bekend buitenlands tijdschrift (1). Dit draagt bij tot de verruwing 

van het debat. Maar laten we even voorbij de terminologie kijken, naar het idee er-

achter. 

Het klopt dat Wallonië in de jaren 1980 en 1990 niet het beste beleid heeft gevoerd 

om haar economisch herstel te bespoedigen. Het creëren van extra tewerkstelling 

leek niet de eerste prioriteit van Waalse regeringsleiders als Collignon of Van Cau-

wenberghe of van ministers als Happart -die trouwens ook Waalse regionalisten wa-

ren. Ik zou daarbij wel willen opmerken dat dit een gevolg was van de regionalisering 

die men ook aan Vlaamse kant heeft gewild. Het is niet echt consequent om eerst te 

zeggen dat ieder een beleid naar inzichten moet kunnen voeren en dan ineens: “Ho, 

maar daar in Wallonië doen ze het heel anders dan wij en ze zouden beter een voor-

beeld aan ons nemen”. Dan had men het economisch beleid maar nationaal moeten 

laten. 

Maar de laatste tien jaar is er toch duidelijk een nieuwe wind gaan waaien. Er is ook 

een nieuwe generatie aangetreden. Di Rupo natuurlijk, maar ook Jean-Claude Mar-

court (Waals minister van economie), Rudy Demotte, Paul Magnette en nog een aan-

tal anderen. Wat je ziet is dat Wallonië vandaag een beleid voert dat heel sterk lijkt 

op dat van Vlaanderen. Het Waalse 'Marshallplan' wil de economie aanzwengelen en 

tewerkstelling creëren om zo Wallonië vooruit te helpen. Het is erg vergelijkbaar 

met het 'Vlaanderen In Actie-plan' van Kris Peeters. Het cliché dat men in Wallonië 

een soort marxistische politiek voert, klopt al lang niet meer. Bij bedrijfsleiders hoor 

je trouwens dat het ondernemingsklimaat in Wallonië op dit moment beter is. Zo is 

er in het Waals Gewest minder administratieve rompslomp voor wie wil investeren. 

Of zoals Louis Tobback het onlangs formuleerde: “Google is voor haar vestiging in 

Mons naar Di Rupo gestapt en binnen de zes maanden was alles in orde. Waren ze 

naar Kris Peeters gestapt om in Puurs iets te beginnen dan was het waarschijnlijk nog 

altijd niet in orde geweest”. Er wordt dus stevig aan de weg getimmerd. 

 

4.      “Als Wallonië het tegenwoordig toch zo veel beter doet, 

        waarom heeft het dan zoveel schrik voor meer responsabilisering?” 
 

Sinardet: Er is wel degelijk een begin van nieuw elan in Wallonië. Qua economische 

groei deed het Waals Gewest het zowel in 2008 als 2009 beter dan het Vlaams Ge-

west. Maar ze komen natuurlijk van ver, waardoor de kloof op heel wat punten groot 

blijft. Als je naar het primaire inkomen kijkt (dat is het inkomen voor belastingen, so-

 

To the  Po in t  

(1): Bart De Wever in Der Spiegel. 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 17 

ciale bijdragen en uitkeringen, dus het inkomen voor herverdeling) dan zie je dat dit 

in 2009 in Vlaanderen gemiddeld bijna een kwart hoger lag dan in Wallonië en bijna 

15% hoger dan in Brussel. Na die herverdeling ligt het gemiddelde inkomen van een 

Waal nog steeds 17% lager en dat van een Brusselaar nog steeds 11% lager dan dat 

van een Vlaming. Dat blijkt uit cijfers van het Instituut voor Nationale Rekeningen. 

Het is een werk van lange adem om die achterstand in te halen. Als je vandaag de so-

lidariteit die bestaat via de Sociale Zekerheid of via de financieringswet zou doorknip-

pen, dan zou Wallonië wel degelijk verarmen. Vandaar dat Franstalige partijen als de 

PS zich daartegen verzetten.  

Je moet weten dat de financieringswet zoals ze nu bestaat al vrij ‘responsabiliserend’ 

werkt, omdat de dotaties die de regionale overheden ontvangen voor een groot deel 

gebaseerd zijn op de ontvangsten van de personenbelasting in die regio. Het is wel zo 

dat er daarnaast een solidariteitsmechanisme bestaat dat de grootste verschillen com-

penseert. Dat kent nu enkele perverse effecten die men best kan wegwerken, al zijn 

ze in de praktijk wel vrij beperkt. 

Het woord 'responsabilisering' is trouwens een slogan geworden waaraan impliciet 

verschillende definities gegeven worden. Ik ben ook voor responsabilisering. Voor mij 

betekent dat vooral: zorgen dat een overheidsniveau de negatieve gevolgen van haar 

beleid niet kan afwentelen op een ander overheidsniveau. Het dossier over de pensi-

oenlasten van de ambtenaren is een prachtig voorbeeld. De gewesten kunnen zelf 

beslissen om meer ambtenaren aan te werven of om ze opslag te geven (wat onlangs 

is gebeurd). Maar de pensioenen worden federaal betaald. Als de Vlaamse of Waalse 

regering beslist om meer ambtenaren aan te nemen, dan vind ik dat zij daarvan ook 

een deel van de financiële gevolgen voor de pensioenen moeten dragen. Maar wat 

zien we? Dat politici die dat al jaren publiek bepleiten, terugkrabbelen als het zover is. 

Nu dat in de nota Vande Lanotte staat, zegt Kris Peeters: “Ja maar dat gaat ons geld 

kosten!” Tja, dat is nu eenmaal de bedoeling van responsabilisering. Dat gaat ook 

Wallonië geld kosten.  

 

5.      “De Franstaligen vormen één front, de Vlamingen helaas niet” 
 

Sinardet: Binnen de context van de voorbije maanden met zeven onderhandelende 

partijen, klopt het dat de overeenstemming tussen de Franstalige partijen groter is 

dan tussen de Vlaamse. Aan Vlaamse kant is er een duidelijke breuklijn tussen SP.a en 

Groen! aan de ene kant en wat je stilaan het kartel NV-A/CD&V kan noemen  aan de 

andere kant. 

Je mag niet vergeten dat er naast een communautaire tegenstelling ook een links-

rechts tegenstelling bestaat. Die blijft vaak onderbelicht. Het is logisch dat linkse 

Vlaamse partijen zoals de SP-a en Groen! en de ACW-vleugel van de CD&V het eer-

der eens zijn met linkse Franstalige partijen over dossiers die raken aan de solidariteit 

en de sociale zekerheid. Wat ook meespeelt is dat rechtse Vlaamse partijen ook be-

voegdheden willen splitsen om dan op Vlaams niveau een rechtser beleid te kunnen 

voeren dan wat nu op federaal niveau mogelijk is. Dat linkse partijen daar huiverachtig 

voor zijn is niet onbegrijpelijk. 

Maar het Franstalige front is vooral hechter omdat het een defensief front is. Het is 

makkelijker om een consensus te vinden over waar je een lijn trekt op het vlak van 

toegevingen, dan om een consensus te vinden binnen een offensief front over wat je 

wil binnenhalen.  

Toch zijn er tussen PS, CDH en Ecolo wel wat meningsverschillen. Zo ziet de PS de 

regionalisering van justitie wel zitten, omdat de partij zo meer greep krijgt op het ge-

rechtelijk apparaat, onder meer via benoemingen. Het fenomeen dat net voor de ver-

kiezingen wel eens PS-politici in verdenking gesteld worden door hen minder gunstig 

gezinde rechters, zouden ze op die manier wat kunnen indijken. Ecolo en CDH zien 

zo'n dominantie van de PS op justitie en dus zo'n splitsing liever niet gebeuren. 

Ook op het vlak van de gezondheidszorg zijn er verschillen. De PS heeft veel macht in 

 

To the  Po in t  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 18 

de ziekenhuizen en is daarom eerder voorstander van het direct raadplegen van spe-

cialisten. CDH en vooral Ecolo zitten meer op de 'Vlaamse' lijn van eerstelijnshulp 

door huisdokters. Daarom willen ze de gezondheidszorg liefst federaal houden, om-

dat ze aan Vlaamse zijde bondgenoten hebben om hun standpunt te verdedigen te-

genover de PS. 

En als de MR mee aan tafel zou zitten, dan zou het Franstalige front zeker brozer zijn. 

Tijdens de onderhandelingen met Jean-Luc Dehaene wou de PS de splitsing van BHV 

vooral gecompenseerd zien met meer geld voor Brussel en niet zozeer met rechten 

voor Franstaligen in de faciliteitengemeenten, terwijl dat net de eerste eis was van het 

FDF (MR).  

 

6.      “Verder splitsen is nodig om de bevoegdheidspakketten 

        te homogeniseren” 
 

Sinardet: Sorry, maar in deze tijden van 'multilevel governance' (2), zoals dat in de 

politicologische literatuur heet, zijn homogene bevoegdheidspakketten een utopie. 

Verdeling van beleid over verschillende niveaus is de norm geworden. Kijk naar het 

milieubeleid: dat is Europees, en federaal, en Vlaams, en lokaal, maar ook mondiaal -

denk aan Cancun. De politieke realiteit wordt steeds complexer. Steeds meer niveaus 

zijn veroordeeld om samen te werken. De éne natiestaat die alles besliste, dat bestaat 

niet meer.  

Bovendien is het vaak zo dat door het éne bevoegdheidspakket homogeen te maken, 

een ander bevoegdheidspakket ophoudt homogeen te zijn. Neem bijvoorbeeld het 

arbeidsmarktbeleid. Tewerkstelling is vandaag voor een groot deel een regionale be-

voegdheid. Er zijn mensen die daarom voorstellen om ook de werkloosheidsuitkerin-

gen te regionaliseren, want dan krijg je een homogener pakket. Daar zit misschien 

iets in, maar dan ga je het pakket van de Sociale Zekerheid, dat nu wél homogeen 

(federaal) is, weer versnipperen. Werkloosheidsuitkeringen hebben ook repercusies 

op de rest van de Sociale Zekerheid, zoals de pensioenvorming. 

Uiteindelijk gaat achter het debat over het al dan niet homogeniseren van het tewerk-

stellingsbeleid ook een links-rechts tegenstelling schuil. De inzet is de vraag: 

“waarvoor dienen werkloosheidsuitkeringen?” Definieer je ze als een onderdeel van 

het arbeidsmarktbeleid, dan zie je ze vooral als een instrument om mensen aan het 

werk te  krijgen. Je kan de uitkeringen dan bijvoorbeeld in de tijd beperken en er zo 

de arbeidsmarkt mee reguleren. Maar als je de werkloosheidsuitkeringen beschouwt 

als een onderdeel van de federale sociale zekerheid; dan zie je ze eerder als een soci-

ale verworvenheid, een sociaal recht, dat losstaat van de arbeidsmarktpolitiek. Het 

homogeen maken van bevoegdheidspakketten is dus niet alleen een technische kwes-

tie. Er zit ook een ideologisch debat achter. Dat is ook normaal, maar wat mij stoort 

is dat het ideologische debat niet meer in die termen gevoerd wordt, maar verduis-

terd wordt door de indruk te geven dat het enkel om een technische en communau-

taire kwestie gaat.  

  

7.      “De Franstaligen houden alleen van België 

        omdat het hun eigenbelang dient” 
 

Sinardet: Het pro-Belgisch discours van sommige Waalse politici is inderdaad soms 

vrij hypocriet. De PS is in de jaren 1970 en 1980 een regionalistische partij geweest. 

Toen ze meer baat had bij het federaal houden van een aantal bevoegdheden, keerde 

ze haar kar. Al kan hetzelfde natuurlijk gezegd worden van sommige Vlaamse partijen 

die ook vooral die bevoegdheden willen splitsen die financieel interessant zijn voor 

Vlaanderen.  

Ik gebruik hiervoor de term 'instrumenteel federalisme': iedereen bekijkt het federale 

niveau in functie van wat hij eruit kan halen voor de eigen gemeenschap (of de eigen 

 

To the  Po in t  

(2): Bestuur op verschillende niveaus. nvdr. 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 19 

partij, wat niet altijd samenvalt). Er zijn vandaag nauwelijks politici die het federaal be-

lang verdedigen. Een federale kieskring zou daaraan kunnen verhelpen.  Wat in elk 

geval niet klopt, is het beeld dat nu aan Franstalige kant wordt opgehangen van “wij 

zijn allemaal goede Belgen die altijd geprobeerd hebben om België bij elkaar te hou-

den, maar helaas zijn er die stoute Vlaams-nationalisten die al jaren proberen om Bel-

gië kapot te maken”.  

Heel de Gewestvorming is er mede gekomen op vraag van de PS. En dat men in de 

jaren 1930 België niet volledig tweetalig heeft gemaakt, was niet enkel omdat Vlaams-

nationalisten tegen waren, maar ook omdat heel wat Franstalige politici vreesden dat 

tweetalige Vlaamse ambtenaren de plaats zouden innemen van eentalig Franstalige 

ambtenaren. Ook in het onderwijs is er in Franstalig België zeer lang te weinig geïn-

vesteerd in tweetaligheid. Al is dat nu aan het veranderen. 

Neem nu ook dat voorstel voor federale kieskring. Vaak wordt gezegd dat dit een 

Franstalig idee is, maar dat klopt niet.In de jaren 1980 werd het bijvoorbeeld al eens 

voorgesteld door Wilfried Martens, in het kader van de derde staatshervorming. Dat 

werd toen onder meer afgeblokt door de PS, officieel omdat het een terugkeer zou 

betekenen naar de unitaire staat -eigenlijk hetzelfde argument dat de NV-A  nu ge-

bruikt, volgens mij ten onrechte trouwens. De PS was natuurlijk vooral tegen omdat 

ze vreesden dat een populaire nationale figuur als Martens dan ook stemmen zou 

kunnen halen bij Franstaligen, wat ongetwijfeld ook grotendeels de reden was dat hij 

het voorstelde. 

De standpunten over de federale kieskring hebben weinig te maken met overtuiging 

over wat nu het best is voor het land, maar vooral met electorale calculaties. Bij de 

SP.a zijn er bijvoorbeeld heel wat mensen voor, maar de partijtop is tegen, onder 

meer omdat sommigen vrezen dat de Franstaligen die aan de kust wonen dan niet 

meer voor hen zouden stemmen maar voor de PS.  

 

8.      “Het probleem is het taalimperialisme van de Franstaligen. 

        Ze doen in Brussel en zelfs in de Vlaamse Rand 

        geen enkele moeite om Nederlands te leren” 
 

Sinardet: Over de problematiek van Brussel en de Vlaamse Rand wordt vaak ge-

sproken in termen van Franstalig imperialisme. Alsof de Franstaligen bewust in de 

Vlaamse Rand komen wonen om de regio te annexeren. Ook hier wordt een be-

staand spanningsveld enkel door een communautaire bril bekeken. Het zou beter zijn 

dit te bekijken als het sociodemografisch proces dat het ook is.  

We zien dat een aantal inwoners van het Brussels Gewest -net zoals in andere grote 

steden- het centrum ontvluchten om zich te vestigen aan de rand van de stad. De re-

denen zijn overal dezelfde: onveiligheid, teveel allochtonen, onvoldoende groen… 

Hetzelfde proces zie je bijvoorbeeld in Antwerpen. Dat creëert in de rand natuurlijk 

fenomenen van verstedelijking van wat ooit dorpen waren, vermindering van sociale 

cohesie, etc.. Maar in Brussel ent zich daarop het probleem dat een grote meerder-

heid van de Brusselaars Franstalig is en dat de Rand ééntalig Nederlands grondgebied 

is. De stedelingen die zich in de Rand vestigen hebben vaak geen enkele drijfveer om 

Nederlands te leren want hun beroeps- en vaak ook hun sociale leven speelt zich af in 

een Brusselse, Franstalige context.  

Ik wil dit niet goedpraten. Het zou natuurlijk logisch zijn dat deze Franstalige Brusse-

laars moeite moeten doen om Nederlands te leren maar zo werkt het natuurlijk niet. 

Bovendien is er dezer dagen door de internationalisering van Brussel, ook steeds 

meer sprake van verengelsing van de Rand in plaats van verfransing. Er is ook nog het 

feit dat heel wat Brusselse allochtonen in de Rand gaan wonen, waardoor ook de 

spanningen die multiculturaliteit met zich meebrengt er bovenop komen. Het is dus 

allemaal veel complexer dan Franstalig imperialisme. 

Volgende vraag is: hoe ga je daar als overheid mee om? Ik vind het zeker legitiem dat 

de Vlaamse regering probeert om het Vlaamse karakter van de Rand te behouden. 

 

To the  Po in t  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 20 

 Alleen: je kan dit doen met negatieve of met positieve stimuli. Negatieve stimuli voe-

ren de spanning alleen maar op.  

De rondzendbrief Peeters is een voorbeeld van zo'n negatieve ingreep. Franstalige 

inwoners van de faciliteitengemeenten verplichten om elke keer een aanvraag in te 

dienen als ze een officieel document in het Frans willen ontvangen, zet geen zoden 

aan de dijk. Je geeft ze het gevoel dat ze gepest worden en dat is niet echt een stimu-

lans om Nederlands te leren. Bovendien geef je een wapen in handen van de radicale 

Franstaligen van het FDF. Ik denk dat Olivier Maingain nog elke dag bloemen stuurt 

naar Leo Peeters, die als minister de rondzendbrief in 1998 heeft uitgevaardigd. Heel 

die affaire van de drie burgemeesters in de Rand die tot een soort martelaren ge-

maakt zijn van de Franstalige zaak -wat op zich een compleet absurde voorstelling van 

zaken is, als je het FDF soms bezig hoort lijkt het alsof ze in een kerker op water en 

brood zitten- is een gevolg van die rondzendbrief.  

Wat Vlaanderen wél kan doen is proberen om een aantal evoluties positief te begelei-

den. We zien dat meer en meer Franstaligen in de Rand hun kinderen naar Neder-

landstalige scholen sturen. Voor een deel omdat ze het belangrijk vinden dat hun kin-

deren Nederlands leren, voor een deel ook omdat het Nederlandstalig onderwijs een 

betere reputatie heeft. Nu hoor ik sommigen klagen dat de Nederlandstalige scholen 

verfransen! Je moet natuurlijk weten wat je wil. Probeer die evolutie positief te bege-

leiden door extra middelen aan die scholen toe te kennen voor speciale taalpro-

gramma's. 

Nog een nuance in verband met dat taalimperialisme. Onderdompelingsonderwijs, 

waarbij leerlingen vakken krijgen in een andere taal: het gebeurt wel in Wallonië, 

maar het is nog steeds onmogelijk in Vlaanderen -omwille van de taalwetgeving. Ik 

geef trouwens zelf een vak, volledig in het Nederlands, aan de Facultés Universitaires 

Saint-Louis, een Franstalige universiteit in Brussel. Mijn vak maakt deel uit van een 

tweetalig programma dat meer en meer succes heeft. Ook de ULB is daarmee bezig. 

In het Waalse Marshallplan wordt een betere taalkennis ook gestimuleerd. Je ziet dus 

onmiskenbaar een evolutie, zij het nog embryonaal. 

 

 

{KENTERINGen]digit: Nog even terugkomen op het idee van een federale kieskring. 

Kan u de voordelen ervan eens samenvatten?  

Sinardet: Het is natuurlijk geen wondermiddel. Maar er zijn op dit moment twee 

grote problemen. Ten eerste het democratisch deficit en ten tweede een probleem 

van efficiëntie. Het probleem van het democratisch deficit is, bijvoorbeeld, dat het 

voor een inwoner van het Waalse Gewest sinds 1974 niet meer mogelijk is geweest 

om zich uit te spreken voor of tegen de Eerste Minister van dit land, of zelfs maar 

over de partij van de Eerste Minister. Sindsdien is die Eerste Minister steeds een Vla-

ming die deel uitmaakt van een partij die enkel in Vlaanderen opkomt. 

Omgekeerd is het voor de meeste Vlamingen al sinds 1988 niet meer mogelijk om bij 

verkiezingen het beleid van de minister van Financiën te beoordelen, toch een belang-

rijk departement. De laatste elf jaar was dat Didier Reynders, waarop nochtans veel 

kritiek was in Vlaanderen, tevoren was dat Philippe Maystadt. Gevolg: de ministers in 

kwestie voelen zich niet verantwoordelijk voor de andere taalgemeenschap, voor de 

inwoners van het hele land, hoewel ze een federaal beleid voeren. Een federale kies-

kring zou op dit vlak kunnen zorgen voor 'responsablisering'. 

Een tweede probleem is de efficiëntie van ons systeem. Dat hoeft na drie jaar politie-

ke impasse, denk ik, weinig betoog. Voor die impasse zijn natuurlijk verschillende re-

denen, maar ze zat ook structureel besloten in ons systeem. Als je als Vlaams politi-

cus enkel rekening moet houden met Vlaamse kiezers (en hetzelfde aan Franstalige 

kant), dan krijg je wat in 2007 is gebeurd. Aan Vlaamse kant hebben een aantal politici 

toen een grote staatshervorming beloofd, terwijl aan Franstalige kant de retoriek van 

‘on n'est demandeur de rien’ (3) weerklonk. Dat zijn zeer uiteenlopende, gepolari-

seerde standpunten. Als je na de verkiezingen op basis daarvan een regering moet 

To the  Po in t  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 21 

vormen, is het evident dat dit niet van een leien dakje zal lopen. Met een federale 

kieskring zouden partijen verplicht worden om reeds voor de verkiezingen wat realis-

tischere standpunten te hanteren, aan beide kanten van de taalgrens. Dit zou een 

nieuwe dynamiek kunnen creëren. 

Men zegt vaak “alles in dit land is communautair”. Dat moet genuanceerd worden: in 

het asieldossier, bijvoorbeeld, zit de MR meer op de lijn van de VLD dan op die van 

CDH en PS. Een ander voorbeeld is het dossier van de wapenuitvoer. Voor Vlaamse 

politici was het destijds natuurlijk gemakkelijk om te verkondigen dat er geen wapens 

van FN mochten worden uitgevoerd naar oorlogsgebieden, want als Vlaams politicus 

moest je veel minder rekening houden met de economische gevolgen van het inkom-

stenverlies bij FN. Zo werd een dossier over wapenuitvoer, dat eigenlijk een pro-

bleem is van economie versus ethiek, een communautair dossier. Nu die bevoegdheid 

geregionaliseerd is en Vlaanderen er zelf over kan beslissen, blijkt trouwens dat het 

pacifistische Vlaanderen helemaal niet zo vredelievend is als het om de hoogtechnolo-

gische wapens van Barco gaat. De Vlaamse wapenuitvoer neemt elk jaar toe, zoals 

onlangs nog naar Saudi-Arabië. 

Het cliché dat alles communautair is, klopt dus niet, maar ons systeem zorgt er wel 

voor dat veel onderwerpen gecommunautariseerd worden. Een federale kieskring kan 

helpen om dit te veranderen. 

 

�Interview: Willy Duchatelet en Marc-Antoon De Schryver 

 

To the  Po in t  

(3): Wij zijn vragende partij voor niets.  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 22 

 

Als het  over ge loven gaat ,  
z i jn  er geen leken 

Op besneeuwde wegen rijd ik naar 
Tollembeek. Rik Devillé is daar gaan 
wonen na zijn vele jaren dienst als 
pastoor in de Don Boscoparochie te 
Buizingen. Het is niet ver van de 
taalgrens. En zo blijft Rik symbolisch 
trouw aan de weg die hij als kerkelijke 
grensganger is gegaan.  
In het huis komt veel licht binnen. 
“Eindelijk een huis doorstraald van 
natuurlijk licht na al die jaren in vaak 
donkere pastorijen”, zegt Rik me 
daarover.  
Het gesprek had plaats op 2 december 
jl., een paar dagen nadat De Morgen 
op 24 november een interview met Rik 
publiceerde. Onder de kop “Rome is de 
kanker van de kerk”. 

Op bezoek b i j  R ik  Devi l lé 
 

{KENTERINGen]digit: Bijna 20 jaar geleden schreef je "de laatste dictatuur". Kan je in 

een notendop de kern van jouw betoog van toen samenvatten? Zou jij nu nog hetzelfde 

schrijven?  

Rik Devillé: “Rome is de kanker van de kerk”. Dat was een goede samenvatting.  

Het Tweede Vaticaans Concilie (1962-1965) gaf hoop op een democratischer kerk-

bestuur. Eindelijk zouden de verworvenheden van de Franse Revolutie (1789) be-

spreekbaar worden, zij het met 200 jaar vertraging.  

Maar toch wil ik geen andere kerk, wel andere gemeenschappen. Ik blijf mij zelf be-

wust katholiek noemen en dit in de diepe en rijke betekenis van dat woord. Dat 

neemt niemand mij af. Het is mijn diepste overtuiging dat geloven vraagt om een kri-

tisch participeren aan een gemeenschap. Dit is misschien een moeilijk punt voor ba-

sisgroepen en consoorten die de band met de kerk niet nodig hebben, niet nodig 

denken te hebben of zelf niet nodig willen hebben. We moeten mensen opnieuw 

smaak geven in de weg van het authentiek geloven. 

 

{K]: Is er in die voorbije 20 jaar wat ten goede veranderd in de Kerk? 

Rik: Na Johannes-Paulus I, heeft elke nieuwe paus een bijkomende stap richting Mid-

deleeuwen gezet. En die tendens is absoluut niet ten einde. Kijk maar naar de lijst van 

nieuw benoemde kardinalen. Of dichter bij huis: kijk naar de benoeming (2007) van 

bisschop Eijk tot aartsbisschop in Nederland en van Léonard (2010) tot aartsbisschop 

in België. 

Ik heb deze evolutie meer uitgebreid en grondiger uitgewerkt in Het MISverstand 

(uitg. Van Halewijck, 2010) onder het thema “De lage landen hebben nu ook hun 

Ratzinger” (pp. 22-25). Rome wil overal nieuwe conservatieve eenheden opzetten, de 

zogenaamde 'nieuwe bewegingen' (1).  

Ik vrees ook hier in de Belgische en de Vlaamse kerk voor toestanden zoals in Ne-

derland. Kijk maar naar de evolutie van de KRO. Daar bestaat een tendens om geen 

Eucharistievieringen uit Vlaanderen meer uit te zenden omdat die in de ogen van ka-

tholiek Nederland veel te vrij en te modern zijn geworden. 

 

{K]: Eventjes terug naar die 'kanker van de kerk'. “Neem die kanker weg en er zal veel 

ten goede veranderen”, zei je. Kan je dat wat toelichten alstublieft?  

Rik: Wie was er eerst: Jezus Christus of de kerk? Met wie wil je als christen in zee 

gaan? Wil je een leven leiden geïnspireerd door de man uit Nazareth en met mede-

standers van Hem een verbond sluiten waardoor broederlijkheid, gerechtigheid, ver-

draagzaamheid en de genezing van mensen alsmaar toenemen? Of wil je je spiegelen 

aan de Romeinse keizer waar vooral de mijters en de kanten kleren groter en groter 

worden en waar de lijst van geboden en verboden vastgelegd wordt in een Kerkelijk 

Wetboek dat ondertussen al dikker is dan de Bijbel? 

 

{K]: Maak je je daarover geen illusies? 

Rik: Naar mijn aanvoelen zijn illusies en dromen de eerste tekenen van 'geloven'? 

Ligt aan de basis van het optreden van Jezus van Nazareth ook niet een droom, een 

illusie die al eeuwen sluimerde in de geschiedenis van zijn voorvaderen? Enkele eeu-

wen later kwamen mensen met diezelfde droom in contact met het Romeinse keizer-

rijk en werden ze bekoord door die pracht, die praal en die power van het Romeinse 

De Rode Draad 

(1): Zie 'Het Neocatechumenaat' in 'Het MIS-
verstand, pp. 75 – 82 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 23 

 Keizerrijk. Daar kan je toch ook iets mee doen, dachten ze, zeker als het ons in de 

schoot geworpen wordt. In den beginne zal 'zo sterk worden als de Romeinse keizer' 

ook wel een onbereikbare illusie geweest zijn. Maar de aanhouder wint.   

Dus, laat het dan maar een illusie zijn. Misschien zijn er nog mensen die in stilte dro-

men... tot er iemand op hun weg komt en vraagt: geen zin om mee te gaan vissen? 

 

{K]: Ik wil mijn vraag nog even verduidelijken. Is het voldoende de Romeinse kanker weg te 

nemen om de problemen op te lossen? 

Rik: Natuurlijk moet er veel meer gebeuren. Maar het valt niet te ontkennen dat de 

roomse kanker alles en allen in de greep probeert te houden. Het onschadelijk ma-

ken van die roomse kanker is dus de eerste voorwaarde voor een echte verandering 

in de diepte. En die weg moeten gemeenschappen zelf durven gaan in volle vrijmoe-

digheid. 

Zij moeten kerkelijke regels gewoon naast zich neerleggen. Niet voor de lol, maar 

voor de dienst aan de gemeenschap. Vanuit het bisdom wordt nu aangestuurd om de 

begrafenisliturgieën plaats te laten hebben zonder eucharistie, zonder brood en wijn. 

Juist deze symbolen van menselijke verbondenheid, die zo nodig zijn in deze momen-

ten van loslaten en vaak groot verdriet, worden door het bisschoppelijk beleid ont-

zegd. Alleen omdat er geen gewijde priesters meer voorhanden zijn. Dat is dus echt 

wel de kar voor het paard spannen. 

 

{K]: Velen in de basisbeweging zijn niet meer geïnteresseerd in de binnenkerkelijke strijd. 

Omwille van allerlei redenen: moedeloosheid, “er verandert toch niets”, enzovoort. Jij blijft er 

tijd en energie in steken. Waarin ligt volgens jou de maatschappelijke relevantie van die in-

zet? 

Rik: Dat gevoel waarover je het hebt, had ik al in de jaren '90. De basisbeweging wil-

de zich apart profileren. Ik heb daar geen problemen mee. Maar ik ben zo niet. De 

basisbeweging hoeft zichzelf niet buiten de kerk te sluiten, zeker niet als haar ideeën 

heel centraal zijn. Ik bedoel: ze staan, volgens mij, veel dichter bij de authentieke 

Christus. Rome is maar een plaasteren afgietsel. Hoe kan je je dan als basisbeweging 

zo op de zijlijn plaatsen? 

Al veel langer -nu is het hopeloos te laat- had de basisbeweging 'nee' moeten zeggen 

tegen de bisschoppen en een centrale plaats in parochies en dergelijke moeten bezet-

ten. Het is belangrijk te blijven zien dat parochies over een infrastructuur beschikken 

die basisgroepen vaak moeten ontberen. Daarom moeten er bondgenootschappen 

gesmeed worden tussen basisgroepen en parochies. Zo kunnen basisgroepen paro-

chies inhoudelijk versterken en zelfs overnemen. Zij kunnen leven brengen in paro-

chies. Basisgroepen moeten inspiratoren worden van eerder traditionele christelijke 

gemeenschappen zoals parochies. Want van de bisdommen gaat er niets nieuws meer 

uit.  

Dat is nu net wat ik wél heb proberen te doen. Gelukkig heb ik 30 jaar lang mensen 

in mijn omgeving gehad die deze weg ook wilden gaan. Het samen dragen van verant-

woordelijkheid in de parochie heeft totaal nieuwe horizonten geopend. Wat ik daar 

allemaal in de schoot geworpen kreeg, overtrof mijn stoutste dromen. Daar kan ik 

uren over vertellen. Daarom heb ik het in boekvorm gegoten: Het MISverstand. Het is 

niet bedoeld als leesboek maar als werkboek voor christelijke gemeenschappen die 

de volledige Christustraditie willen verder zetten. Niet als een soort 'tweedehands 

christendom' zonder priesters maar als een sacramentele gemeenschap rond Chris-

tus, met alles erop en eraan. 

Zelfs alle sacramenten kunnen blijven gevierd worden. De typische Jezussacramenten 

zoals: dopen (en vormsel) en eucharistie zijn de basis van deze gemeenschappen. 

Daar zijn geen priesters voor nodig. Priesters waren nog lang niet uitgevonden toen 

de sacramenten van doop en eucharistie al heel lang gemeengoed waren in de christe-

lijke geloofstraditie. Wat laten wij ons toch wijs maken dat wij geen eucharistie zou-

den kunnen vieren zonder priester? Zonder geloof in de aanwezige Christus gaat het 

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 24 

natuurlijk niet. Ik merk dat dit voor gelovigen evident is. Enkel priesters en bisschop-

pen hebben last van die redenering. Maar dat doet niets ter zake want zij waren nog 

niet eens uitgevonden toen christenen al lang gewoon waren eucharistie te vieren.  

 

{K]: “Ik vind het oorspronkelijk christelijk geloofsverhaal ook voor onze samenleving nog zo 

belangrijk dat ik er mij wil voor blijven inzetten”. Zou je die uitspraak voor je rekening kun-

nen nemen?  

Rik: Klinkt het niet wat contradictorisch als een 'pastoor' op 65 jaar met pensioen 

gaat, terwijl er zovele priesters zich tot boven hun 75ste blijven uitsloven in minstens 

tien parochies? Ik zou zeggen: “juist daarom”. Omdat ik blijf geloven in het christelijk 

geloofsverhaal ben ik op 65 gestopt. Dat verhaal zal wel doorgaan, gedragen door 

vele mensen en niet door een oude pastoor alleen. 

Als je het priestertekort bekijkt vanuit het standpunt van de bisschop, is het hope-

loos. Als je het bekijkt vanuit het standpunt van een jonge en wakkere parochiege-

meenschap, is het een hoopvol teken. 

Hoeveel gelovigen zijn er niet die de laatste jaren vormingscursussen hebben gevolgd 

voor pastoraal werk en om voor te gaan of die zich hebben verdiept in theologie, ca-

techese, liturgie... En hoeveel van deze mensen hebben al een parochie kunnen verte-

genwoordigen, leiden of voorgaan in de sacramentele vieringen? Bovendien wordt, 

sinds het aantreden van Léonard, het terrein waarop 'leken' in de kerk werkzaam 

kunnen zijn nog meer teruggeschroefd. Daarom is het hoog tijd dat parochieploegen 

zelf parochieverantwoordelijken vrijstellen die als pastor of als coördinator de gehele 

gemeenschap kunnen motiveren, coördineren, stimuleren en vooral bij elkaar bren-

gen in kleine en grotere verbanden, ook op zondag. Zij hoeven zich hiervoor niet bui-

ten de kerk op te stellen. Door verantwoordelijkheid te nemen stellen zij zich op in 

het hart van de opbouw voor een christelijke gemeenschap en zijn zij hét perspectief 

op een parochie die ook morgen mensen weer zal aanspreken. 

 

{K]: Waarin ligt volgens jou het hart van het oorspronkelijke christelijk geloofsverhaal? 

Rik: Het hart van dit verhaal ligt uiteraard in haar verleden. Daarmee bedoel ik de 

eerste Bijbel, namelijk het oude verbond, maar ook de tweede Bijbel, namelijk Chris-

tus en alles waarvoor hij leefde en stierf. Er is echter niet enkel dringend nood aan 

een Derde Vaticaans Concilie, er is vooral nood aan een derde Bijbel. In de afgelopen 

2000 jaar van onze kerkgeschiedenis waren er niet enkel de pauselijke oorlogen of 

gezagscrisissen. Is men ondertussen niet vergeten aan het derde Boek te schrijven: de 

Bijbel van het Christendom? De heilige boeken van de heilsgeschiedenis eindigen niet 

in een of andere Apocalyps. “Zie, ik maak alles nieuw. Zie je het niet?” zo eindigt het 

tweede boek. 

En daarom moet in dat Derde Boek verhaald worden hoe stilaan, met veel stormen 

en oorlogen, toch alles nieuw wordt gemaakt. In dat nieuwe boek lees ik onder ande-

re het Hooglied van Franciscus, toespraken van Ghandi en Martin Luther King, de 

toespraak van bisschop Romero een week voor hij werd vermoord en hoe hij daarin 

de militairen opriep niet te schieten op het verpauperde volk. Ik zie in dit Derde 

Boek ook een afdeling wetboeken met daarin vooral de Universele Verklaringen van 

de Rechten van de Mens, de Rechten van het Kind, ik lees daarin de vele oproepen 

van de Verenigde Naties om oorlogen te stoppen, de verslagen van Klimaattoppen... 

Dat boek eindigt niet op apocalyptische beelden maar op een nieuw  -en voor de 

derde keer, goede keer?- herschreven scheppingsverhaal. 

 

En toen zei God: “Zie ik heb zeven nieuwe dagen in mijn hoofd. Vandaag maak ik een 

evaluatie over hoe in de voorbije twintig eeuwen de aarde en de mensen zijn geëvolu-

eerd. Morgen doe ik er voor jou zuivere lucht, water, licht en vuur bij. Overmorgen 

begin ik met de zee helemaal schoon te maken. 

's Anderendaags ruim ik alle nucleaire industrie op, evenals alle vergiftige heuvels en 

dalen vol met afval. De dag daarna zaai ik weer alle schoongemaakte akkers vol met 

 

Rik Devillé zal aanwezig zijn op het 
Open Breed Beraad van Basisbeweging 
(Netwerk van kritische christenen en 
basisgroepen) dat plaatsheeft op za-
terdag 5 maart 2011 van 10 tot 12u30 in 
Jebron (Begijnhof 1, 9300 Aalst). Hij 
zal graag antwoorden op de meest 
uiteenlopende vragen over seksueel 
misbruik in de kerk, over de inzet van 
de Werkgroep Mensenrechten in de 

Kerk en over zijn ervaringen met de 
parlementaire commissie seksueel 
misbruik. 
Hij wil ook het gesprek aangaan over 
de relatie tussen Basisgroepen en de 
progressieve christenen die zich blij-
ven inzetten binnen het eerder traditi-
oneel georganiseerd pastoraat.  
Iedereen van harte welkom!   

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 25 

nieuwe bloemen, granen en grassen en in de schoongemaakte rivieren zet ik allerlei 

nieuwe soorten haast uitgestorven vissen uit. Nergens leven nog dieren en mensen in 

ballingschap. Alle grenzen hef ik op. 

Dan doe ik er nog een dagje bij, want ik hou van beweging: ik schilder weer schone 

wolken aan het firmament, regen maak ik weer zoet, de temperatuur zet ik weer en-

kele graden lager zodat ijsbergen weer sterk worden en de hoofden der mensen min-

der snel oververhit geraken. 

Als het zover is, doe ik er misschien nog een zevende dag bij. Maar daar ben ik nog 

niet zo zeker van. Ik wil eerst een evaluatie maken om te zien... of nu alles goed is.” 

 

{K]: Als ik je goed versta eindig je dit betoog met een soort échte bijbelse Apocalyps, waarin 

je de droom en -om met je eigen woorden te spreken- de 'illusie' verwoordt van mensen die 

vanuit hun hoogste nood uitkijken naar een nieuwe start?  

Als je het woord Apocalyps zo invult, heb ik er geen probleem mee. Dan gaat het 

eigenlijk over heel gewone dingen. Over een woord dat alleen maar in een dialogaal 

gebeuren kan verstaan worden en niet in een kerkelijke of dogmatische monoloog 

van bovenaf. Dus zijn democratische kerkstructuren de meest normale Bijbelse zaak 

van de wereld. Maar apocalyptiek ontmaskert ook machtssystemen. De paus die 

'Pontifex' -bruggenbouwer- wordt genoemd, ontpopt zich vooral als de grote ver-

deeldheidzaaier, ook binnen andere kerkgemeenschappen. Zo nodigt hij de conserva-

tieve anglicanen uit om over te stappen naar de roomse kerk.  

 

{K]: Heeft dat iets te maken met je inzet voor de slachtoffers van seksueel misbruik in de 

kerk?   

Waarom is de officiële kerk bereid heel veel geld te betalen aan advocaten om hun 

zaakjes te verdedigen. Waarom heeft de officiële kerk geen geld opzij gezet om advo-

caten te betalen die de slachtoffers willen verdedigen? Of zijn de meestal christelijke 

slachtoffers van pedofiele religieuzen en priesters minder waard om verdedigd te 

worden dan de zich christelijk noemende daders van het seksueel misbruik? 

In de christelijke geloofspraktijk gaat het om bevrijding en vrijheid. Daar heb ik mij 

mijn hele leven ook als priester voor ingezet. In alle bescheidenheid. Want ik heb juist 

daardoor veel meer gekregen dan dat ik gegeven heb. Daarom moeten we binnen 

onze christelijke gemeenschappen ook enorm veel zorg dragen voor elkaar en erop 

bedacht zijn dat iedereen kan meedoen en dat dus geen mens wordt uitgesloten. 

Want als het over geloven gaat, zijn er geen leken. 

 

�Paul De Witte 

 

Foto verschenen in The New York Times van 16 
november 2010 bij het artikel “Catholics in Bel-
gium start parishes of their own” (Katholieken in 
België starten zelf parochies) over de Don Bos-
coparochie in Buizingen. 

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 26 

Reporter ter  P laatse 

Al meer dan 15 jaar neem ik 
regelmatig deel aan de vieringen in de 
Don Boscoparochie in Kessel-Lo. Sinds 
een paar jaar ga ik af en toe zelf voor 
in de viering en enkele maanden 
geleden werd ik lid van de beleidsploeg. 
Als betrokken parochiaan voel ik me 
meedeinen op de woelige zee waarin 
een Vlaamse parochie zich momenteel 
bevindt. De buitenwacht bestookt je 
met kritische vragen, maar ook binnen 
de kerk heeft een progressieve 
parochie als Don Bosco af te rekenen 
met tegenstand. Benieuwd hoe onze 
parochiepriester Jef zich hierin staande 
houdt. Jef is ook 
gevangenisaalmoezenier in de 
hulpgevangenis van Leuven en 
federatiepastoor. 

In ter v iew met Je f  Wauters 
 

{KENTERINGen]digit: Heb je al veel verschil gemerkt, sinds André Léonard onze bis-

schop is geworden? 

Jef Wauters: Wij weten waar hij voor staat. We lezen het in het bisdomblad Pastoralia 

en horen het via de media. Zelf heb ik mijn gedrag nog niet bijgestuurd en ook in onze 

parochie loopt alles nog zoals voorheen. Maar rondom mij zie ik dingen veranderen. 

Het is duidelijk dat de paus in Rome en bisschop Léonard terug willen naar de tijd van 

voor het Tweede Vaticaans Concilie. Sterker, ik vrees dat ze eigenlijk willen terugkeren 

naar de tijd waarin alles religieus geduid werd, toen de wetenschap nog niet autonoom 

was met een eigen theorie en methode.  

Concreet betekent dit dat oude gebeden en oude gebruiken zoals vespers, processies of 

de gedurende aanbidding terug worden voorgesteld. Zo vind ik in de brochure van Wel-

zijnszorg opnieuw de officiële eucharistische gebeden terug. In Pastoralia komt Léonard 

er openlijk voor uit dat hij de liturgie uit de jaren ’50 verkiest boven wat er in veel paro-

chies met de jaren gegroeid is en beleefd wordt. Momenteel wordt niemand verplicht 

om zich aan deze strakke structuren te houden, maar ik merk dat her en der mensen 

zich spontaan aanpassen. Zo zijn er opnieuw meer priesters die een 'col' (1) dragen.   

 

 

{K]: Vieringen zonder eucharistie wordt ook door onze deken als oplossing gezien voor het 

priestertekort. Wat vind jij daarvan? 

De kerk staat voor een groot probleem. Er zijn niet alleen minder gelovigen die regel-

matig naar de mis gaan, ook het professioneel kader is sterk geslonken. Er zijn nog maar 

heel weinig priesters in België. Vandaar dat zogenaamde 'woorddiensten' worden gepro-

moot. Ze mogen in alle verscheidenheid doorgaan. Gelovigen mogen hierin zeer creatief 

zijn. 

Dat is zeer positief, zou je zeggen. Er is echter een maar. Het is niet de herwaardering 

van de gelovige, maar het priestertekort die deze kansen creëert. De kerk blijft in haar 

antwoorden op de crisis hiërarchisch denken. De priester neemt hierbij een centrale 

macht-plaats in. Alleen hij kan tijdens de eucharistie het brood en de wijn laten verande-

ren in het lichaam en bloed van Christus. De kerk ziet het brood, de hostie, als het li-

chaam van Christus. Hostie en priester zijn in een theologisch denken met elkaar ver-

weven. Minder priesters betekent dus minder eucharistievieringen. De leemten mogen 

de gelovige leken opvullen met woorddiensten zonder communie. Oude mensen wen-

sen echter een eucharistieviering of een woorddienst met communie. Zij blijven op hun 

honger zitten. 

 

Vanuit de basis zou je een andere visie kunnen ontwikkelen. Geef het breken en delen 

terug aan de mensen. Het staat voor de navolging van Jezus, voor de wijze waarop chris-

tenen met elkaar omgaan. De eerste christenen kwamen samen rond het breken van 

het brood, lezen we in Handelingen. Het gaat niet om het broodje, om de hostie, maar 

om wat er met dat brood gebeurt. De Emmaüsgangers herkennen Jezus niet aan het 

brood, maar aan wat hij ermee doet, aan het breken van het brood. We doen dat door 

solidair te zijn met de minste mens, door zorg te dragen voor mensen zonder kansen. 

Zo worden wij al doende het lichaam van Christus in deze tijd. Deze visie vinden we 

ook bij Paulus terug. Wij zijn in goed gezelschap. Het Tweede Vaticaans Concilie sprak 

eveneens over het 'algemeen priesterschap van de gelovige'. In die lijn kunnen mensen 

 

Plaatselijke geloofsgemeenschap 
in tijden van Léonard 

(1): Priesterboord. nvdr. 

Eerste communie in Don Bosco 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 27 

uit de gemeenschap perfect in de viering voorgaan. De kerk is echter in de concrete 

uitwerking van zijn structuren een andere mening toegedaan. 

 

 

{K]: Denk je dat de kerkleiding rekening houdt met de wens van de parochies om meer leken 

en vrouwen te laten voorgaan in een viering? 

Ik heb nog niet veel beweging in die richting gezien. In de kerk wordt alles nog steeds 

van boven naar beneden beslist. Inspraak vanuit de basis wordt niet gehoord. Zo heeft 

de kerkleiding beslist dat vrouwen en gehuwde mannen geen priester mogen worden, 

wat de modale parochiaan er ook moge van denken.  

Enkele jaren geleden heeft Danneels in zijn bisdom het vormsel en de plechtige geloofs-

belijdenis opnieuw van elkaar losgekoppeld. Geloofsbelijdenis op 12 jaar en het vormsel 

later. Er was veel protest van plaatselijke catechisten en ouders. Met hun bemerkingen 

werd geen rekening gehouden. Wij vernemen nu dat Léonard dat opnieuw wil verande-

ren. Weer een andere visie: het vormsel op 12 jaar voor iedereen en de plechtige ge-

loofsbelijdenis op een later moment, als bewuste keuze van de gelovige jongere. Het is 

duidelijk dat de mensen die zoiets beslissen, weinig voeling hebben met wat er leeft bij 

de huidige jeugd. Behalve het feit dat secularisatie ook bij jongeren algemeen is, kun je je 

afvragen of het wel zinvol is om mensen die hun eigen weg moeten zoeken, met ver-

plichte bijeenkomsten aan de kerk te binden. 

De kerkleiding wil graag naar een eenvormige 'wereldkerk', met overal dezelfde gebe-

den en gebruiken, terwijl elke parochie anders is en dus de vrijheid zou moeten hebben 

om haar eigen weg te zoeken. Zo wil men in het Leuvense komen tot nog maar twee 

'centrumkerken' met een eenvormige liturgie. De overige parochies worden veroor-

deeld tot een bestaan aan de rand. De kans is groot dat er op die manier heel wat waar-

devolle diversiteit en gemeenschapleven verloren gaat. Gelukkig is het nog niet zo ver. 

Op een druk bijgewoonde bijeenkomst met onze huidige deken, kwam er scherpe kri-

tiek vanuit de drie parochies van onze federatie. Toch stemt de evolutie mij ongerust. Ik 

verwacht dat de crisis bij alsmaar meer mensen de beslissing om te breken met de kerk 

onvermijdelijk gaat maken.  

 

 

{K]: De kerkleiding maakt het de progressieve parochies niet gemakkelijk. Maar ook buiten 

het instituut lijkt het klimaat alsmaar te verslechteren. Zie jij nog een toekomst voor een katho-

lieke parochie?  

Het aantal mensen dat bij de kerk betrokken is, daalt bij iedere telling. Deze afkalving is 

al lang bezig. Velen hebben afgehaakt met Humanae Vitae (2). De openheid van Vatica-

num II, die tijdens het Concilie zoveel gelovigen inspireerde, bleek verdwenen. De ker-

kelijke overheid vergat dat gelovigen mondig geworden waren en een eigen mening heb-

ben. De kerkelijke visie op seksualiteit, de vrouw en het celibaat speelde een belangrijke 

rol in het afhaken van mensen.  

Veel heeft volgens mij ook te maken met het godsbeeld van de moderne westerse 

mens. Een groot deel van de mensen gaat ervan uit dat er wel 'iets' moet zijn. Maar dit 

soort spiritueel gevoel vertaalt zich niet noodzakelijk in een religieuze praktijk. Het is 

ook mijlenver verwijderd van een Bijbels godsbeeld. De Bijbel geeft aan mensen de be-

lofte: jij zult toekomst hebben, jij zult leven hebben. Hij roept ons op om weg te trekken 

uit onze angsten, uit dingen die mensen kapotmaken. Het Bijbels verhaal geeft mensen 

steun en roept ons op om ons leven zelf in handen te nemen. Maar omdat de Bijbel niet 

meer echt gelezen wordt, is hij verworden tot een soort sprookjesboek. De geloofsvisie 

van mensen is blijven steken op een kinderlijk niveau. Naastenliefde is misschien het eni-

ge wat echt van de boodschap is blijven hangen en dat is natuurlijk al heel wat.   

In de Don Boscoparochie hebben we altijd geprobeerd om met de Bijbel in de hand aan 

maatschappelijke structuren te werken. Wat ik nu zie, is dat mensen nog steeds met die 

structuren bezig zijn, maar de Bijbel hebben losgelaten. Initiatieven als Oikonde of Hey-

men waar mentaal gehandicapte mensen opgevangen worden, zijn in Don Bosco ont-

 

(2): Encycliek van paus Paulus VI over ge-
boorteregeling (1968). nvdr. 

Reporter ter  P laatse 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 28 

staan en bestaan nog steeds. Eigenlijk is de hele parochie geseculariseerd, samen met de 

geseculariseerde wereld. De Franse denker Marcel Bellet schrijft in zijn boekje 'Niemand 

heeft ooit God gezien' dat God niet meer aanwezig is in onze wereld. Vroeger discussi-

eerden theologen en filosofen over het al of niet bestaan van God. Zelfs voor iemand 

die niet in zijn bestaan geloofde, was hij aanwezig als discussiepunt. Nu wordt zulke dis-

cussie niet meer gevoerd. Kerk en God worden een cultuur-item. Je kan kerken of heili-

ge plaatsen bezoeken of erover lezen zonder dat dit nog weerslag heeft op je leven. We 

kijken naar het christendom zoals naar oude religies van Rome of Egypte. 

Voor mij maakt de huidige crisis in de kerk twee dingen zeer duidelijk en zichtbaar. 

Enerzijds laat ze zien hoe sterk geseculariseerd Vlaanderen is en anderzijds hoe levens-

vreemd de kerkelijke overheden zijn. De afstand tussen deze twee wordt nog eens ver-

sterkt door het feit dat mensen niets meer met zo’n kerk te maken willen hebben. Ik 

ken kinderen van goede medewerkers van mij die hun oudste kind hebben laten dopen 

maar de volgende niet meer. Nochtans hebben deze jongeren steeds een open, eigen-

tijdse en kritische Don Bosco gemeenschap gekend. Zo zie je hoe de houding en de vi-

sie van de kerkleiders meer invloed uitoefent dan de concrete leef- en werkwijze aan de 

basis! Je ziet bij wijze van spreken de mensen afhaken. Jongeren of nieuwe mensen ko-

men er niet meer bij en zij die betrokken blijven, worden oud of sterven. De situatie van 

plaatselijke geloofsgemeenschappen is zeer ernstig. Geplande schaalvergrotingen lossen 

dit probleem niet op. De kerk moet grondig veranderen. Toch denk ik dat Bijbelse ver-

halen, indien goed geïnterpreteerd, de hedendaagse, geseculariseerde mens nog kunnen 

inspireren.  

 

 

{K]: Wanneer ik naar mijn eigen werkveld kijk, merk ik inderdaad dat zaken die ik in de Bijbel 

lees, nu voorgesteld worden als moderne psychotherapeutische inzichten. Zo is de hele bewe-

ging van de positieve psychologie, die uitgaat van de kracht van mensen volgens mij niets an-

ders dan de blijde boodschap uit de Bijbel. Ook het populaire 'presentie-denken' lijkt volgens mij 

erg op de boodschap: “ik zal er zijn voor u”. 

Inderdaad, ook in de gevangenis zie ik een gelijkaardige tendens. Denkkaders rond her-

stel en vergeving lijken zo uit de Bijbel of uit de kerkelijke traditie te zijn weggeplukt. Op 

zich vind ik dat een positieve evolutie. Het Bijbels denken is niet dood. Het wordt alleen 

op een meer geseculariseerde manier doorgegeven. Wanneer mensen met nood of met 

zwakheid geconfronteerd worden, dan vallen ze terug op paradigma’s uit de Bijbel. Net 

als in het verhaal van Kaïn en Abel wordt ons gevraagd om te kijken naar de zwakke. Als 

je dat niet doet, dan breng je de dood binnen. In de gevangenis werk ik vanuit die inspi-

ratie zonder het hele Bijbelverhaal te moeten vertellen. 

Het valt me trouwens op dat ook in kunst en literatuur opnieuw naar de Bijbel verwe-

zen wordt. Vorig jaar heeft het NTGent de filmreeks over de tien geboden van de Pool-

se regisseur Kieslowski in een theaterversie gegoten. De reacties van pers en publiek 

waren uiterst positief. De Bijbel leeft voort, maar wel buiten de kerkstructuren. 

Op dit moment zijn er nog veel mensen die beroep doen op de kerk bij overgangsmo-

menten zoals doop, begrafenis, huwelijk of communie. Maar ook hier zie ik een kente-

ring. Begrafenisondernemingen bouwen zelf aula’s. Velen die nu sterven hebben de kerk 

reeds dertig jaar geleden verlaten. Er is geen band meer met de plaatselijke parochie. Zij 

gaan gretig in op het aanbod van de begrafenisondernemer. De kwaliteit van de dienst 

die zij verzorgen, hoeft vaak niet onder te doen voor wat er in een katholieke kerk ge-

beurt. Voor de voorbereiding op de plechtige geloofsbelijdenis en het vormsel in Don 

Bosco werken we niet langer met een catechistenploeg. Die is er niet meer. De tijd van 

consumeren, dat anderen het voor jou doen, is voorbij. De ouders verzorgen zelf de 

voorbereiding en de viering. Alle ouders zijn catechist geworden. Voor hen is het be-

langrijk dat ze hun kinderen bepaalde waarden meegeven, die ook in de Bijbel te vinden 

zijn. Zij bouwen verder met het catechesemateriaal dat wij in onze parochie steeds zelf 

hebben ontwikkeld. Dit brengt een nieuwe dynamiek voort. Het is een stap voorwaarts. 

Ik vind dit zeer boeiend. 

 

Maurice Bellet 

Reporter ter  P laatse 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 29 

 En wat het dopen betreft: ik krijg momenteel meer aanvragen tot ontdopen dan om ge-

doopt te worden. 

 

 

{K]: Heeft het dan eigenlijk nog wel zin om verder te doen met onze parochie? Zouden we 

ons misschien niet beter inzetten om vanuit een Bijbelse inspiratie buiten de kerkstructuren te 

werken? 

Je inzetten buiten de kerkstructuren is zeker nodig. Door het negatieve klimaat in Vlaan-

deren tegenover de kerk enerzijds en de conservatieve reflex van Rome anderzijds, 

worden we langs twee kanten aangevallen. En zoals ik reeds heb aangetoond, komt de 

grootste bedreiging voor de kerk van binnenuit, door haar eigen opstelling. Het is zeker 

niet evident om tegen die pletwals te blijven opboksen. Een katholieke parochie wordt 

alsmaar minder aantrekkelijk voor jonge progressieve mensen. Toch vind ik het belang-

rijk om door de vieringen of via een Bijbelgroep of een spiritualiteitsdag de Bijbelse 

boodschap te blijven doorgeven. 

Maar misschien, wanneer ik met pensioen ben, zoek ik de plaatsen op waar mensen wel 

bereikbaar zijn om met dezelfde dingen bezig te kunnen blijven. En misschien wordt een 

parochie opnieuw zo klein dat we ergens in een huiskamer samenkomen om  mekaar te 

bemoedigen en te inspireren. Uiteindelijk doen we dan precies hetzelfde als de eerste 

Christenen. En mogelijks stelt het ons in staat om hierdoor een heel nieuwe adem te 

vinden. De eerste vieringen van de Don Boscoparochie gingen door in de garage van 

een parochiaan omdat er nog geen kerkgebouw of centrum was. Wie zegt dat we daar 

niet opnieuw naartoe kunnen? 

 

�Katrien Rombouts 

Federatiepastoor Jef Wauters.  
Op de achtergrond Bart De Wever? 

Reporter ter  P laatse 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 30 

 

Jan Renders las  
Een derde Testament .  Bevr i jdende Schr i f t lez ingen 

Jan Renders spreekt bedachtzaam, 
zoekend haast bijwijlen. Maar zijn 
overtuiging staat rotsvast, en die 
verdedigt hij met stelligheid en 
nuance. Hoe komt Een derde 
Testament. Bevrijdende 
Schriftlezingen over bij deze 68-er -
dat zegt hij over zichzelf- die zijn 
hele beroepsloopbaan in dienst van 
de Christelijke Arbeidersbeweging 
heeft gestaan? In 2002 werd hij 
door het ACW verkozen tot 
Algemeen Voorzitter. Hij bleef dat 
tot in september 2010, nu is hij ere-
algemeen voorzitter. We vroegen 
Jan dat vorige maand verschenen 
boek te lezen. 

en {KENTERINGen]dig i t  sprak met hem 
 

“Ik ben blij dat ik dat aangenomen heb”, zei hij op het einde van ons gesprek: “Mijn ken-

nis van de Bijbel is niet zoveel beter dan die van een doorsnee gelovige. Ik heb wel een 

goede klassieke opleiding in een franciscaans college gekregen. Dat heeft bijgedragen tot 

mijn benieuwdheid en interesse.” 

“Werken rond levensbeschouwing en zingeving, wordt dat in het ACW nog belangrijk 

gevonden”, vraag ik hem. “Ik vind dat wél belangrijk”, antwoordt Jan en legt daarbij de 

klemtoon op die 'wel', waaruit ik afleid dat dit standpunt niet door iedereen in de bewe-

ging enthousiast gedeeld wordt. “Ik vind het belangrijk omdat het zeer essentieel is dat je 

in de beweging ook mensen hebt die zich engageren, en dat engagement zien vanuit een 

overtuiging. En een overtuiging moet je voeden. Je kan dat op heel verschillende manie-

ren doen, maar ik kom in de beweging vaak mensen tegen die dat onuitgesproken nog 

altijd doen vanuit een gedrevenheid die teruggaat op een belangloze inzet voor de andere 

mens. Vanuit -zou Levinas zeggen- het gelaat van de andere die appelleert op mijn inzet. 

Dat hoeft daarom niet vanuit christelijke of bijbellezende duiding te gebeuren. Maar in 

onze cultuur worden heel veel mensen daar nog wel op aangesproken. Veel mensen die 

om honderd en één reden afgehaakt hebben van de kerk worden in hun binnenste toch 

nog aangesproken en gemotiveerd door een appel van iemand als Jezus Christus, Francis-

cus van Assisi, of andere figuren. Ik denk dat dat gekoesterd moet worden. Je kan dat 

niet meer doen als vroeger, we zijn er niet alleen voor zij die zich christelijk noemen, we 

zijn een open beweging. Trouwens voor mij ligt het het belangrijke verschil niet meer 

tussen 'gelovige' en 'ongelovige', maar tussen het 'nihilisme' en het geëngageerd zijn in de 

samenleving. Dé morele kwestie betreft in de eerste plaats de verhouding tussen de ster-

ke en de zwakke en het verdedigen van de kwetsbare mens. En dat lees ik ook in een 

citaat van Levinas dat in Een derde Testament wordt aangehaald: “Mozes en de profeten 

bekommeren zich niet om de onsterfelijkheid van de ziel, maar om de arme, de weduwe, 

de wees en de vreemdeling. De relatie tot de mens, waarin het contact met het goddelij-

ke zich voltrekt, is niet een soort 'geestelijke vriendschap', maar een rechtvaardige eco-

nomie, waarvoor ieder mens ten volle verantwoordelijk is”. (p. 18) 

 

“Wie geïnteresseerd is in 'geloof als bevrijding' zal dit boek zeker interessant vinden”, 

zegt Jan: “het is verhelderend. In onze geloofscultuur zoals wij die van jongsaf hebben 

meegekregen werd de Bijbel immers teveel gereduceerd tot een 'bundel vrome verha-

len', zoals ik dat in het voorwoord lees (p. 7)”. En ter illustratie van zijn opvatting over 

'geloof en bevrijding' verwijst hij naar pagina 77 van Macht of kracht? Waarom een sociale 

beweging nodig is, een boekje dat hij ter gelegenheid van zijn afscheid als algemeen voor-

zitter schreef (Davidsfonds, Leuven, 2010). Het vat zijn opvatting goed samen. “Meerdere 

hedendaagse denkers hekelen de religie als een bedreiging voor het kritische autonome 

denken, soms zelfs als een gevaar voor de democratie. Dat kan hier en daar wel het geval 

zijn, maar het is pertinent onjuist deze vaststelling te veralgemenen. Religie en geloofsbe-

leving kunnen het kritisch denken juist bevorderen: tegen het machtsdenken, tegen het 

platte consumentisme, tegen het doorgeslagen individualisme. Zo heb ik het in elk geval 

beleefd en zie ik dat blijven gebeuren bij heel veel geëngageerde mensen in de sociale be-

wegingen. Geloof stimuleert hen tot open en kritisch denken, tot het afstand nemen van 

overdreven materialisme. Het zet hen aan tot concreet engagement: ziekenbezoek, steun 

aan vluchtelingen, armoedebestrijding, strijdvaardig syndicalisme... Geloof is dan géén opi-

um voor het volk, maar een bevrijding in denken en handelen.  

Het Derde Testament  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 31 

 'De grote verhalen, de ideologieën, ook de geloofsovertuiging hebben afgedaan', zeggen 

sommigen. Ik protesteer tegen die visie. Zeker als ze bedoeld is om deze vaststelling als 

een 'verworvenheid' te poneren  . Vergeten we niet dat er wel een 'Nieuw Groot Ver-

haal' in de plaats treedt: dat van de commercie. Het is de markt, het is de mode in con-

sumptie, het zijn de gecommercialiseerde media die vandaag zeggen wat wij moeten den-

ken en doen. Is dat zo bevrijdend?” 

Dit sluit mooi aan bij de passage over autonomie en heteronomie, die Jan uit het inlei-

dend hoofdstuk van Een derde Testament naar voren haalt: “Bevrijdend Bijbellezen zal 

moeten durven vasthouden aan de volgende paradox, ook wanneer die paradox tegen de 

haren van deze samenleving instrijkt: de Bijbel daagt ons uit om terug te keren naar de 

schijnbaar radicaal heteronome, maar bevrijdende God van de Bijbel, en dit als kritisch 

woord tegenover de schijnbaar radicale, maar vaak mensonterende autonomie, wie wij 

tegen het lijf lopen in onze kapitalistische samenleving” (p. 15). Heteronomie of 'een 

richtlijn die van buiten jezelf komt', die bevrijdend werkt en (schijnbare) autonomie die 

de mens verknecht omdat die individualistisch, consumistisch, kapitalistisch ingevuld 

wordt.  

 

Maar niet alle passages boeiden Jan even zeer. Sommige hoofdstukken of passages vond 

hij ronduit moeilijk of konden er niet in slagen zijn interesse op te wekken. Bijvoorbeeld 

de interpretatie van de geslachtslijst (p.33) en de genesis van Jezus Christus (pp. 31-44). 

Hoewel hij ook daar interessante dingen heeft opgestoken, zoals het opduiken van vrou-

wen in het geslachtsregister. En ook de plotse overschakeling van de actieve vorm naar 

de passieve vorm in de veertigste en laatste verwekking uit de rij is veelzeggend: “Jacob 

verwekte Jozef (39ste 'actieve' verwekking), de man van Maria, uit wie verwekt werd 

(40ste) Jezus, die Christus genoemd wordt” (p. 40).  

Inderdaad, je moet je aandacht erbij houden en opmerkzaam blijven. Wat schijnbaar 

slechts détail is, kan heel belangrijk zijn om met vrucht te lezen. “Bijbellezen moet je le-

ren (...) een Bijbellezer moet met Abraham mee, met wijd open oren, om hetzelfde te 

ervaren”. ( p. 29) 

 

Wel interessant en niet zo moeilijk daarentegen, vond Jan de uitleg van Rochus Zuur-

mond over de 'materialistische en politieke leeswijze'. (pp. 45-60)  

Matex -dat is de afkorting van 'materialistische exegese'- is voor alle goede lezers een 

waarschuwing dat er wel eens iets heel anders zou kunnen staan dan wat wij allemaal 

hadden gedacht. Zuurmond verduidelijkt dat de Bijbel te veel en te vaak gebruikt werd 

om het instituut waarvan Bijbeluitleggers deel uitmaken te legitimeren en daarmee onder 

meer de morele codes die het uitvaardigt. De dominante interpretatie werd vaak ge-

bruikt om de bestaande machtsverhoudingen te ondersteunen. 'Het griezelige daarbij' -

dixit Zuurmond- was dat dit alles veelal ter goeder trouw gebeurde.  

Als zoiets kan gebeuren, is dat omdat de tekst voor vele exegeten een studie-'object' 

blijft, het verandert hun leven niet. “Men kijkt naar de tekst, maar wil niet weten dat de 

tekst ook naar ons kijkt” (p. 46). “Het uitgangspunt is dat bij de interpretatie van een 

tekst altijd een wisselwerking bestaat tussen de tekst en de lezer. Beide brengen hun ei-

gen wereld, met eigen vooronderstellingen met zich mee” (p. 45). Het is daarom essenti-

eel te beseffen dat “de Bijbel voor een groot deel geboren is in het verzet. Niet de be-

staande toestand wordt gevierd, maar de zekerheid dat het anders kan. 'Bevrijding' is het 

bepalende woord.” (p. 48)  

Bevrijding betekent echter ook verzet. En dat “heeft soms even een utopie nodig”, stelt 

Zuurmond. En dat veronderstelt waakzaamheid want “het is gevaarlijk wanneer de uto-

pie in handen komt van machthebbers. Dat geldt voor het socialisme, dat in grote delen 

van de wereld ontaardde in dictatuur, maar het geldt zeker niet minder voor het kapita-

lisme, dat als ideologisch verpakt recht van de sterktste -zoals in de recente economi-

sche crisis weer eens is gebleken- een criminogeen systeem is, dat de mensen massaal in 

de ellende heeft gestort en dat nog steeds doet”. (p.47)  

 

Het Derde Testament  

Rochus Zuurmond 

Rochus Zuurmond 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 32 

 Bij de 'karakteristieken van de Bijbelinterpretatie door het volk' -en dan zitten we bij de 

bijdrage van Carlos Mesters over de 'volkse leeswijze' zoals die in kerkelijke basisge-

meenschappen van Brazilië en elders in Latijns-Amerika beoefend wordt (pp. 61-75)- 

leest Jan dat de methode Zien-oordelen-handelen een grote invloed had op de wijze waar-

op de mensen van de basisgemeenschappen de Bijbel lezen en interpreteren (p. 63). Die 

methode is afkomstig van de Belgische priester en latere kardinaal Jozef Cardijn (1882-

1967) en dient traditioneel als richtlijn voor de actie en reflectie van de Kajotters. Van 

hieruit kwam ze ook bij de Katholieke Arbeidersjeugd en de studentenjeugd in Latijns-

Amerika terecht. En via die weg, later ook in de bevrijdingstheologie en de volkse lees-

wijze. Ook het verband met het daarnet behandelde Matex is Jan niet ontgaan. Hij ziet 

hier een mogelijke inrijpoort om bevrijdende Schriftlezing bij de kernleden van de Chris-

telijke Arbeidersbeweging te introduceren. Hij denkt dat het zeer goed is om dat op zijn 

minst te proberen. Maar er zijn voorwaarden. Als je zo maar lukraak een groep samen-

stelt om aan materialistische Bijbellezing te doen zal dat niet lukken. Je moet het doen 

mensen die heel ontvankelijk zijn en er voor open staan om aan zo'n lezing te beginnen, 

er moet al een groepsgevoel bestaan met de mensen die je rond de tafel brengt. Het 

proces veronderstelt ook een zekere langdurigheid en -dat benadrukt Jan herhaaldelijk- 

het moet goed begeleid worden (wanneer ik tussendoor opmerk dat die begeleiders be-

staan, geeft hij dat volmondig toe). Trouwens, ook andere verhalen of parabels dan die 

uit de Bijbel kunnen in aanmerking komen om er mee te werken. Neem nu de parabel 

van de onzichtbare ladder (pp. 82-84). Je kan er een mooie combinatie in zien van zien-

oordelen-handelen. Zien: in welke situatie zit ik, en in welke situatie zit de samenleving; 

oordelen: reflecteren over hoe ik mij daarmee voel, hoe ik daarmee omga; handelen: wat 

kan ik eraan doen? Dat kan heel bevrijdend zijn. De manier waarop de Bijbelgroep 

'Brood en Rozen', die bestaat uit mensen die in armoede leven, gewerkt heeft met de 

parabel van de Verloren Zoon, vindt Jan heel interessant en zinvol. Hoe de deelnemers 

zich identificeren met of zich inleven in zowel de vader, de eerste en de tweede zoon, en 

hoe zij bovendien de 'onzichtbare moeder' ten tonele voeren, is heel verhelderend. (pp. 

75-87).  

 

Dezelfde parabel van de Verloren Zoon, werd een tijd geleden ook door een groep uit 

de middenklasse gelezen. Het was verrassend hoe die beide groepen tot een verschillend 

resultaar kwamen. Of toch weer niet verrassend, bij Zuurmond lazen we immers over 

de wisselwerking tussen tekst en lezer. “Beiden brengen hun eigen wereld, met eigen 

vooronderstellingen met zich mee” (p. 45). De middenklasser leest met een andere bril 

dan de armgemaakte, vanuit een andere achtergrond, vanuit een andere (sub)cultuur. Pas 

dat nu toe op bijvoorbeeld een specifieke groep uit Vlaanderen en een groep uit Indone-

sië, waarbij beide groepen dezelfde tekst lezen en daarover met elkaar corresponderen... 

en je zit bij 'intercultureel bijbellezen'  (pp. 113-133). Hans de Wit beschrijft de drie ver-

schillende fasen uit zo een proces (p. 118) en de vier uitdagingen die daarmee in het ge-

ding zijn (pp. 118-123).  

Vooral twee dingen uit de rijke inhoud zijn Jan Renders bijgebleven: het belang van 

'cultuur', en het begrip 'gewone lezer'. 

 

“Een bekende uitdrukking om het belang van cultuur te onderstrepen is: wat water is 

voor de vis, is cultuur voor de mens. je leeft erin, maar hebt er nauwelijks weet van. Op 

dit moment meer dan ooit is de bewustwording van de eigen cultuur sterk, en wel om 

de simpele reden dat de directe confrontatie met andere culturen aan de orde van de 

dag is. Er is geen enkele samenleving die niet te maken heeft met multiculturaliteit, met 

diepgaande veranderingen, met het inbreken van anderen met andere culturele waarden 

in de ruimte van het eigen privé-bestaan -een proces dat velen niet als een uitdaging zien, 

maar als aantasting van de zuiverheid van het eigene. Welnu intercultureel Bijbellezen is 

een methode die hierop een antwoord wil geven door Bijbellezers uit te nodigen de stap 

te zetten naar multiculturaliteit, van gewapende vrede naar interactie. En ze wil dat doen 

door van het, historisch gezien, volstrekt nieuwe fenomeen dat we globalisering noemen 

Jozef Cardijn 

Het Derde Testament  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 33 

 gebruik te maken.” (p. 122-123) 

Jan Renders vindt dit heel actueel en boeiend en betrekt het op zijn dierbare Christelijke 

Arbeidersbeweging.  

“Weet je wat”, zegt hij mij: “neem nu Brussel, Antwerpen, Gent... in stedelijke gebieden 

krijgen we mensen uit verschillende culturen rond de tafel, nog te weinig, maar het 

groeit. Het zou wel eens bijzonder interessant kunnen zijn om daar eens een oefening in 

interculturele Schriftlezing te doen. Dat zou ik wel eens graag zien, al was het maar om -

niet via literatuur maar via levende contacten- meer uitleg te krijgen en antwoorden te 

vernemen op vragen als “Wat betekent voor jou de Koran? Gebruik je die nog? Wordt 

daar nog naar gerefereerd? Wat ken jij nog van de Koran?” Dezelfde vragen zouden we 

trouwens kunnen stellen aan een doorsnee Vlaming zonder buitenlandse roots. Wij die 

hier met elkaar praten zijn begin zestig en eind zestig jaar oud. Wat kent een dertigjarige 

op dit ogenblik nog van de Bijbel?” 

 

De 'gewone lezer' nu. Hans de Wit schrijft: “Van alle Bijbellezers behoort meer dan 90% 

tot de niet-professionele lezers. Zij lezen de teksten niet zozeer vanuit historische be-

langstelling, gericht op de historische achtergrond van de tekst, maar vanuit het gewonde 

hart. Zij lezen de teksten als langverwachte brieven; ze lezen gericht op toe-eigening. 

Hier is sprake van een spiritualiteit, ja vaak bijna een mystiek van lezen die zich kritisch 

verhoudt tot wat wetenschappers met teksten doen. Het is, naar het woord van Rico-

eur, het existentieel tegenover het analytisch, kritisch lezen -twee vormen van lezen die 

aan elkaar complementair zijn, elkaar nodig hebben. 

Het begrip 'gewone lezer' krijgt zijn plaats in hermeneutische theorieën, eerst in Latijns-

Amerika in de jaren '70 van de vorige eeuw, daarna ook elders. Het staat voor die derde 

ruimte, tussen kerk en academie. Wat men echter ziet gebeuren is dat het principieel 

open begrip 'gewone lezer' vaak gereduceerd wordt tot categorieën die de exegeten lief 

zijn: de geëngageerde, rooms-katholieke arme, de zwarte lezer die bereid is tot verzet, 

de wijze Indiaanse lezer. (...) Daarmee wordt het begrip echter dusdanig normatief gela-

den dat het velen uitsluit. Als de goede gewone lezer -in Latijns-Amerika spreekt met 

over het volk en de volkse lezing (lectura popular)- slechts een rooms-katholieke geënga-

geerde, in basisgemeenschappen participerende arme kan zijn, wat te doen met de mil-

joenen pinkstergelovigen, die vaak ook arm zijn én de Bijbel lezen. 

Intercultureel Bijbellezen wil het begrip 'gewone lezer' herijken en meer ruimte ge-

ven.” (pp.120 – 121) 

Om het actuele en boeiende van die intercultureel Bijbellezen nogmaals te onderstrepen 

haalt Jan tenslotte nog volgend citaat aan: “De gedachte dat geen boek ter wereld tegelij-

kertijd door zovelen in zoveel radicaal verschillende situaties wordt gelezen als de Bijbel 

en dat iets hiervan in de hier voorgestelde interactie nu zichtbaar en vruchtbaar gemaakt 

kan worden, is adembenemend.” (p.123) 

 

Van Bijbel naar Koran is natuurlijk nog een stap die misschien nog meer de adem be-

neemt. Maar, zoals Jan Renders reeds opmerkte, krijgen we in onze stedelijke gebieden 

steeds vaker mensen uit die verschillende culturen samen aan tafel en zou het boeiend 

zijn om in dergelijke groepen aan intercultureel Bijbellezen te doen. Of zoals Anton 

Wessels tot slot van zijn artikel stelt: “Waarom zouden dan joden, christenen en mos-

lims niet samen dit feest van de Exodus, van de Hidjra, van de bevrijding vieren en samen 

op weg gaan naar een wereld, waar recht is, en vrede en brood genoeg voor allen. Zijn 

zij niet alle drie muhadjirun? (p. 162). Hidjra is de uittocht uit het verdrukkende Mekka 

naar de nieuwe stad Medina waar aan de verdrukten recht zou worden verschaft. Mujahi-

run betekent 'emigranten'.  

Het is de verdienste van dit boek, stelt Jan, dat het duidelijk maakt dat -tegen de domi-

nante perceptie in- ook de Koran als bevrijdende literatuur kan gepresenteerd worden. 

Hij werd ook getroffen door de interne diversiteit van Koraninterpretaties: geen enkele 

visie haalt de overhand op de andere. Verder heeft hij ook in het boek vernomen dat de 

Koran een auditieve/orale tekst is, met een herhalende stijl, zonder lineaire verhaallijn. 

Hans De Wit 

Het Derde Testament  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 34 

 Het is meer een reeks meditaties over verschillende thema's en minder een tekst over 

de geschiedenis zoals wij die kennen. Bijbelse profeten en andere Bijbelse verhaalfiguren 

duiken her en der in de Koran op. Vooral om die thema's te illustreren. De verhalen er-

achter zijn verondersteld gekend. (p. 147)  

 

Om te concluderen 

 

Kan je in de grote diversiteit die Een derde Testament. Bevrijdende Schriflezingen ten berde 

brengt ergens een samenvattende bedenking maken? De Nederlandse theoloog Dick 

Boer, auteur van 'Verlossing uit de Slavernij. Bijbelse theologie in dienst van bevrij-

ding' (Skandalon, Vught, 2009), probeert het in een nawoord. Jan heeft het met belang-

stelling gelezen en onthoudt vooral volgende passage: “...de ontdekking dat de Bijbel als 

een boek van bevrijding gelezen kon worden was niet de verdienste van de kerk. Het 

waren de armen zelf en hun bondgenoten die, hongerend en dorstend naar gerechtig-

heid, de Bijbel steeds weer (her)ontdekten als juist hen op het lijf geschreven. Het grote 

verlangen naar een wereld waarin geen mens meer over de ander zou heersen, dreef hen 

naar een taal die aan dit verlangen tegemoet kwam en die de mogelijkheid bood dat ver-

langen onder woorden te brengen. Zo kwam het steeds weer tot 'Bevrijdende Schriftle-

zingen' 

In onze tijd is het met name de Latijns-Amerikaanse theologie van bevrijding geweest die 

de Bijbel 'aan haar oorspronkelijke eigenaars heeft teruggegeven' -aan de armen dus ofte-

wel aan het 'volk' “ (pp. 195-196). 

 

Over het boek in zijn geheel komt Jan Renders tot de volgende slotsom: 

Het is een goed boek voor geïnteresseerde, zoekende gelovigen en/of maatschappelijk 

geëngageerde personen. 

Sommige hoofdstukken zijn niet gemakkelijk. 

Het biedt zeker een interessante invalshoek bij de inspiratie- en zingevingswerking bin-

nen de Christelijke Arbeidersbeweging. Maar er is toelichting of vulgarisatie nodig wil het 

boek daartoe bruikbaar zijn. Concrete voorbeelden -zoals dat van de groep Brood en 

Rozen- van het proces dat bij dat 'bevrijdend lezen' gegaan wordt, zouden daarin zeer 

welkom zijn. Nu is het meer een 'boek voor de begeleider', of voor mensen die in 

'leerhuizen' al een weg hebben afgelegd.  

Maar het is een degelijk werk! Daarom hoopt hij dat het toegang krijgt tot mensen die 

met religie bezig zijn en tot hiertoe weinig of niets over 'bevrijdende Schriftlezing' ge-

hoord hebben.  

 

Bij de afsluiting van ons gesprek geeft Jan nog mee dat hij het boek ook gelezen heeft in 

dankbare herinnering aan Remi Verwimp van wie de sterke en authentieke boodschap 

over de maatschappelijke dimensie van het geloof hem altijd zal bijblijven.  

 

�Jan Soetewey 

Het Derde Testament  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 35 

Inhoud 
 

Woord vooraf 

 
Inleiding: Tegen de tirannie van de letterlijkheid 

           Paul De Witte & Remi Verwimp 

 
I. Joodse leeswijze 

Inleiding 
          De redactie 
Toekomstgericht Bijbellezen 
          Karel Deurloo 
De Genesis van Jezus Christus (uitleg van Matteüs 1,1-17) 
          Egbert Rooze 
 
II. Materialistische en politieke leeswijze 
Materialistische exegese 
          Rochus Zuurmond 
De strijd tegen de schuldenlast: profetische of apoca-
lyptische kritiek? 
          Jung Mo Sung 
 
III. Volkse leeswijze 
De Bijbel zoals het volk, contemplatief nadenkend, hem 
ervaart 
          Carlos Mesters 
Het is de vraag of wij bestaan 
          Ina Koeman 
 
IV. Feministische leeswijzen 
Inleiding 
          Ine Van Den Eynde 
“Dansen” in het open huis van goddelijke wijsheid. Een 
kritisch  
feministische interpretatie met het oog op bevrijding 
          Elisabeth Schüssler Fiorenza 
Leren spreken – ook in de nacht 
          Klara Butting 

 
V. Intercultureel Bijbellezen 
'Lees dit dan als een lang verwachte brief' 
          Hans de Wit 
Wie wil bevrijden waarvan? Intercultureel Bijbellezen in 
de praktijk 
          Hans Snoek 
 

VI. Bevrijdende Koranlezing 
De eeuwig terugwijkende horizon. Een psycho-culturele 
visie over het interpreteren van de Koran 
          Durre S. Ahmed 
De Koran in bevrijdingsperspectief 
          Anton Wessels 
 
VII. Lezen in de praktijk 
Een leerhuis is meer dan een methode 
          Paul De Witte 
Jong en bevrijdend bijbelen 
          Paul De Witte 
Met gemeente en parochie bevrijdend op pad 
          Eefje Van der Linden & Marc Loos 
Tips voor z/hij-lezers. Aandachtspunten bij een feministi-
sche Bijbellezing 
          Ine Van Den Eynde 
 
Epiloog 

          Dick Boer 

 
 
Kan on-line besteld worden op 
www.motief.org/publicaties 

 

Een derde Testament. Bevrijdende Schriftlezingen 

Redactie: Paul De Witte, Egbert Rooze, Jan Soetewey, Elke Vandeperre 
Uitg. Garant, Antwerpen, 2011, 201 pp., € 21 

Het Derde Testament  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 36 

 

The Future Church:  
Soc iaa l  vooru its trevend, moreel  conser vat ie f ?   

Wat mogen we in de 21ste eeuw 
verwachten van de rooms-katholieke 
kerk? De Amerikaanse journalist John 
Allen doet in zijn boek The Future 
Church een reeks concrete 
voorspellingen. Dat levert een soms 
bedenkelijke maar vaak stimulerende 
denkoefening op. Grote verdienste: hij 
helpt ons loskomen van het 
eurocentrisme. 

De kathol ieke kerk in  de 21ste  eeuw 

volgens John L . A l len , Jr. 
 

John Allen is al jaren correspondent in het Vaticaan voor o.a. The National Catholic 

Reporter en CNN. Hij staat, al dan niet terecht, bekend als 'zeer goed geïnformeerd'. 

Na een reeks boeken over o.a. de verkiezing van Benedictus XVI en Opus Dei (1), 

waagde hij zich in 2009 aan een ambitieus project: een vooruitblik op de komende 

honderd jaar kerkgeschiedenis (en de wereldgeschiedenis). Het resultaat heet The 

Future Church, How Ten Trends are Revolutionizing the Catholic Church (2), een boek van 

bijna 500 bladzijden. 

Allen bespreekt daarin tien maatschappelijke processen die bezig zijn om de katholie-

ke kerk op haar kop te zetten. Eén voor één beschrijft hij de trends (bijvoorbeeld: 

demografie, ecologie, biotechnologie), projecteert ze op de toekomst, en koppelt dan 

daaraan een aantal gevolgen voor de kerk, die hij keurig rangschikt volgens hun waar-

schijnlijkheid: nearly-certain, probable, possible en ten slotte long-shot consequences (bijna 

zeker, waarschijnlijk, mogelijk, gevolgen op lange termijn). 

 

Ik licht hier slechts twee thema's uit zijn dikke boek: 

1. De kantelende machtsverhoudingen op wereldvlak (én binnen de kerk): het 

einde van de westerse hegemonie, zeg maar. 

2. Het groeiende belang van een 'evangelisch' katholicisme, waarmee Allen een 

stroming bedoelt die zich naar buiten toe sterk profileert op haar 'katholieke 

identiteit' (versus andere identiteiten) en inhoudelijk zeer recht in de leer is. 

 

 

Machtsverschuiving richting Zuiden 
 

De belangrijkste transformatie die er in de 21ste eeuw zit aan te komen, is dat de 

kerk ophoudt een 'Europese' kerk te zijn. In de komende decennia worden we getui-

ge van de onomkeerbare interne dekolonisering van de katholieke kerk, aldus Allen. 

 

Na enkele 'koloniale' eeuwen verschuift het politieke zwaartepunt binnen de kerk 

eindelijk richting Zuiden, het demografische zwaartepunt achterna -een proces dat 

uiteraard versneld wordt door de verregaande secularisering van de Europese samen-

leving. Wat valt er in Europa immers nog te rapen? 

De precieze gevolgen hiervan zijn onvoorspelbaar, o.a. omdat ze vermoedelijk zo fun-

damenteel vernieuwend zullen zijn dat ze ons huidig petje te boven gaan. Qua impact 

vergelijkt Allen deze machtsverschuiving zelfs met de transformaties van het christen-

dom in de eerste eeuwen van haar geschiedenis: “De verschuiving van het zwaartepunt 

in de kerk van Noord naar Zuid is vergelijkbaar met wat Paulus teweegbracht toen hij Pales-

tina verliet en het christendom naar Griekenland en Rome bracht, om er een nieuwe religieu-

ze beweging in de Grieks-Romeinse wereld van te maken - wat voor het christendom een 

omwenteling betekent. Zo'n kantelmoment beleven we nu. In de 21ste eeuw zullen steden 

zoals Abuja in Nigeria en Manilla en Jakarta de rol vervullen die Parijs en Milaan vervulden 

in de 15de en 16de eeuw - d.w.z. ze zullen het centrum zijn van nieuwe theologische idee-

en, nieuwe modellen van priesterschap, nieuwe politieke prioriteiten.” 

 

Van Kaft  tot Kaft  

(1):The Rise of Benedict XVI. The Inside Story of 
How the Pope was Elected and Where He Will 
Take the Catholic Church, Doubleday, New 
York, 2005 (De opkomst van Benedictus 
XVI. Het verhaal van achter de schermen 
over hoe de paus werd verkozen en waar-
heen hij de katholieke kerk wil leiden). 
Opus Dei: An Objective Look Behind the Myths 
and Reality of the Most Controversial Force in 
the Catholic Church, Doubledag, New York, 
2006 (Opus Dei: een objectieve blik achter 
mythen en werkelijkheid van de meest con-
troversiële macht in de katholieke kerk). 
(2): De toekomstige kerk. Hoe tien trends 
de katholieke kerk revolutioneren. 

John L. Allen, Jr. 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 37 

 Deze intra-kerkelijke verschuiving loopt parallel met een verschuiving in het wereld-

systeem als geheel: de neergang van het Westen en de opkomst van een multipolaire 

wereld. We krijgen met andere woorden een katholieke kerk die niet langer door 

Europa wordt gedomineerd, in een wereld die niet langer (enkel) door het Westen 

wordt gestuurd.  

 

Wat mogen we daarvan verwachten? John Allen combineert in zijn antwoord twee 

elementen die in de verbeelding van veel Europese christenen (links zowel als rechts) 

misschien moeilijk verzoenbaar zijn: sociaal en politiek vooruitstrevend maar moreel 

en theologisch conservatief. Hij verwoordt zijn argument als volgt: 

“Als katholieke leiders uit het zuidelijke halfrond de toon zullen zetten in de kerk, zullen zij 

hun prioriteiten niet leggen bij de interne hervormingen waar wij zo verlekkerd op zijn: kun-

nen vrouwen priester worden, passen we ons standpunt over geboortebeperking aan? Hun 

prioriteiten liggen elders: hoe kunnen we de macht van de kerk gebruiken om de samenle-

ving te veranderen? Hoe kunnen we de hongerigen voeden? Hoe kunnen we de wereldeco-

nomie herstructureren in dienst van de armen? Hoe maken we een einde aan de wapen-

wedloop?” 

 

De kerk zal zich vanuit het Zuiden, aldus Allen, de 'geest van het andersglobalisme' 

eigen maken. “Een andere wereld is mogelijk!' Maar dan zonder de (bijhorende?) sek-

suele en theologische bevrijding. Een realistische voorspelling? De toekomst zal het 

uitwijzen, maar je kan je toch afvragen of Allen voldoende rekening houdt met de on-

derlinge verwevenheid van beide soorten bevrijding. Of is het louter toeval dat uitge-

rekend in de sociaal meest vooruitstrevende landen van Zuid-Amerika (o.a. Cuba) 

veelbetekenende stappen worden gezet op vlak van, bijvoorbeeld, de erkenning van 

homorechten?  

 

 

Structureel verhaal 
 

Wat ik hierboven aanhaal, is slechts een tipje van de ijsberg uit Allens rijke boek. Zijn 

overige voorspellingen -die ik door plaatsgebrek links laat liggen- situren zich o.a. op 

het vlak van ecologie, biotechnologie, demografie, de impact van allerlei christelijke 

sekten (pentecostalism) en, zeer belangrijk, de confrontatie met de andere wereld-

godsdiensten, in het bijzonder de (veelvormige) islam. Stuk voor stuk boeiende 

hoofdstukken. 

Kort samengevat komt Allens verhaal telkens hierop neer: onder de schijnbaar ver-

starde oppervlakte van de 'langst levende organisatie ter wereld' (bijna 2000 jaar 

oud!) gisten een klein dozijn copernicaanse omwentelingen. 

In een interview met het Amerikaanse dagblad The Boston Globe gebruikt John Allen 

daarvoor een metafoor uit de geologie: “Het katholicisme werkt als volgt: aan de opper-

vlakte blijft alles altijd vreselijk lang hetzelfde. Maar ondertussen bubbelt er onder de opper-

vlakte van alles. De platen verschuiven. En dan komt er één van die uitbarstingen, waarin 

alles ineens verandert. Het Tweede Vaticaans Concilie was zo'n moment. Dus oordelen over 

wat er met het katholicisme aan de hand is op basis van oppervlakkige indrukken, is bijna 

altijd een recept voor een verkeerd oordeel.” 

 

Een structureel verhaal in plaats van de (westerse) waan van de dag, daarop wil Allen 

zijn toekomstverhaal baseren. De huidige crisis van seksueel misbruik, bijvoorbeeld, 

relativeert hij (weg) als een 'oppervlaktefenomeen'. Dat kan misschien choqueren, 

maar gezien vanuit historisch perspectief heeft hij wellicht een punt: “Luister, denk je 

dat de seksueelmisbruikcrisis het einde van deze kerels hun macht betekent? Ik bedoel 

maar: Napoleon bezette Rome en nam de paus gevangen... Nee, het Vaticaan is nog niet 

uitgezongen,” klinkt het cynisch in hetzelfde Globe-interview.  

 

Allen, John L., The Future Church, How Ten 

Trends are Revolutionizing the Catholic 

Church, Doubleday, New York, 2009, 
469 pp. 

Van Kaft  tot Kaft  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 38 

 De katholieke kerk die zichzelf in de 21ste eeuw (weer eens) heruitvindt dus, daar-

over gaat dit boek. Dit soort 'historisch realisme' is volgens mij één van de sterke 

punten van dit boek. Bekeken vanuit de longue durée (3): de kerk was er lang vóór het 

kapitalisme, en ze zal er na het kapitalisme nog steeds zijn. Dat lijkt me een veilige 

hypothese.  

 

 

Waar staat John Allen in de strijd om de kerk? 
 

Er zijn natuurlijk veel kritieken mogelijk op dit boek. De toekomst voorspellen, het 

idee alleen al! 

Misschien trekt Allen te snel conclusies. Zo kan je je afvragen hoe hij er zo zeker van 

kan zijn dat het 'evangelische' katholicisme (rechtlijnig, gezagsgetrouw, traditioneel 

getint, inclusief revival van traditionele praktijken zoals processies e.d.m.) de boven-

hand zal halen in de kerk van de 21ste eeuw, als hij ons tegelijk voorhoudt dat de 

machtsverschuiving van het Noorden naar het Zuiden een aantal verrassingen voor 

ons in petto heeft van het kaliber van de omwentelingen uit de eerste eeuwen van 

het christendom? Is de toekomst in dat geval niet inherent onvoorspelbaar? 

Maar het grootste bezwaar, in mijn ogen, is dat Allen de interne strijd binnen de kerk 

(en haar onbesliste karakter, want niets is noodlottig) onderbelicht laat. Hij stelt de 

kerk voor als een speelbal van de geschiedenis, in plaats van als een strijdperk waar-

binnen verschillende groepen met elkaar in gevecht treden om de kerk in een bepaal-

de richting te stuwen.  

 

In die strijd aan de kant blijven staan is geen optie, dus: waar staat Allen? Hij weigert 

kleur te bekennen. Zijn boek is 'descriptief, niet normatief', schrijft hij. Dat is natuur-

lijk ongeloofwaardig. In de passages over het 'evangelische' katholicisme schemert dui-

delijk zijn sympathie voor deze conservatieve strekking door.  

 

 

Wat te doen? 
 

Toch kan The Future Chruch voor al wie het gevecht om de toekomst van de kerk wil 

aangaan een interessant vertrekpunt zijn - al dan niet om zich tegen af te zetten. John 

Allens boek maakt ons attent op een aantal fundamentele verschuivingen in het we-

reldsysteem en binnen de kerk. Hoe gaan we daarmee om? Het boek bevat ook een 

schat aan (al dan niet gekleurde) informatie: ik las over bewegingen, figuren en ge-

beurtenissen in het Zuiden waar ik nog nooit van had gehoord. De vraag is: wat te 

doen met deze kennis? Misschien moet een linkse kerkspecialist eens een commen-

taar schrijven op dit boek, met concrete tips voor de strijd? 

 

�Marc-Antoon De Schryver 

(3): 'Longue durée' duidt op een bepaalde 
manier om de geschiedenis te benaderen. 
Historische structuren en trage verschuivin-
gen op lange termijn krijgen voorrang op de 
'histoire événementielle' dat zich meer met de 
kortetermijngebeurtenissen bezighoudt. Bei-
de termen zijn afkomstig van de Franse his-
torische school Ecole des Annales. Bekendste 
naam: Fernand Braudel  (1902-1985). 

Van Kaft  tot Kaft  



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 39 

Kunst-Greep 

 

Des hommes et  des d ieux  

 Een f i lm van Xav ier  Beauvois  (1) 
 

'Des hommes et des dieux' vertelt het waar gebeurde verhaal van zeven Franse 

monniken. In 1996 werden ze in hun klooster van Tibhirine in het Algerijnse At-

lasgebergte gekidnapt en achteraf vermoord. De film behaalde een gouden palm in 

Cannes en werd door binnen- en buitenlandse pers uitbundig bejubeld. Vooral de 

sobere, maar overtuigende manier waarop alles in beeld werd gebracht, was aan-

leiding voor tal van lofbetuigingen. 

 

Met hooggespannen verwachtingen trok ik dan ook naar de cinema. Na twee uur 

aandachtig kijken en luisteren, voelde ik me op het eind vooral teleurgesteld. Er 

ontbrak een soort spankracht. De figuren ogen te flets. Passie en vechtlust lijken 

ver weg. Zeker na de 'De grote stilte', een meesterlijke film waarbij je urenlang 

meegezogen wordt in het contemplatieve leven van kartuizermonniken (2). Des 

hommes et des dieux, daarentegen, kabbelt wat moeizaam naar zijn einde. 

Het verhaal is nochtans spectaculair. Franse Cisterciënzers leven al decennia sa-

men met een plaatselijke moslimgemeenschap. Het wederzijdse respect en de be-

langstelling voor de andere cultuur en godsdienst zijn groot. Zo gaan de monniken 

met veel plezier in op de uitnodiging om deel te nemen aan een besnijdenisfeest. 

De plaatselijke bevolking doet voortdurend beroep op het klooster voor medi-

sche bijstand of het in orde brengen van paperassen. Samen met de Algerijnen 

staan de monniken op de markt om hun zelfgemaakte honing te verkopen. Door-

heen de film raak je ervan overtuigd dat de gelijkenissen tussen al deze mensen 

groter zijn dan de verschillen. Voorwaar een mooi voorbeeld van multiculturali-

teit. Dit wordt nog duidelijker wanneer de dorpelingen en de monniken gecon-

fronteerd worden met een paar moordlustige acties van de extremistische GIA 

(3). Voor allen is het duidelijk dat deze acties niets met godsdienst maar alles met 

macht te maken hebben. Hetzelfde geldt trouwens voor het optreden van het re-

geringsleger. Ook door hen voelt de plaatselijke bevolking zich bedreigd. De film 

toont mooi het onderscheid tussen zij die gericht zijn op samenleven in harmonie 

en zij die erop gericht zijn anderen te overheersen. 

Wanneer de monniken nog een stap verder gaan en besluiten een gewond GIA-lid 

te verzorgen, vallen ze in ongenade bij het regeringsleger, die hen als verraders 

beschouwt. De overheid maant hen aan zo snel mogelijk te vertrekken. Langzaam-

aan overwinnen allen hun vrees en besluiten ze te blijven. Zij willen en kunnen 

hun mensen (de plaatselijke moslimbevolking) niet in de steek laten. Het is een 

soort verzet van onderuit dat wel slecht moet aflopen. Zeven van de negen mon-

niken worden ontvoerd en vermoord. 

 

Nu, bijna 15 jaar later is het onderzoek naar de verantwoordelijken voor de 

moordpartij nog altijd niet afgerond. In een filmbespreking in De Morgen stelt Jan 

Temmerman dat er aanwijzingen zijn dat de monniken niet door de GIA, maar 

wel door het regeringsleger zouden zijn omgebracht. De film laat deze vraag on-

beantwoord. Uiteindelijk maakt het niet zo veel uit. Het zijn in elk geval diegenen 

geweest voor wie het zoeken naar verschil belangrijker was dan het vinden van 

overeenkomsten. Zij die zich bedienden van wapens en dachten in termen van 

macht en vergelding, hebben de verzoeners vernietigt. Toch leven de monniken 

voort in de harten van de mensen en in hun verhalen. 

Het is een mooie en belangrijke boodschap voor onze tijd, waar verdeeldheid en 

angst voor de ander vaak zegevieren boven de liefde. Toch vind ik dat de filmma-

(1): Duur: 120 min. In de filmzalen sinds 8 sept. 
2010. Vanaf 23 februari op DVD.  
(2): Die Große Stille, Duitse film van Philip Grö-
ning (2005).  
(3): Groupe Islamique Armé 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 40 

 kers een kans hebben laten liggen om een echt aangrijpende film te maken. De 

thema’s komen aan bod, de personages worden getoond, maar alles blijft aan de 

oppervlakte. 

 

Ik vrees dan ook dat de essentiële boodschap van de film de kijker onvoldoende 

bereikt. Het feit dat niet de andersgelovigen, maar de machthebbers een solidaire 

samenleving verhinderen, kon veel sterker beklemtoond worden. De film is traag, 

soms zelfs slaapverwekkend. Het verhaal blijft ver weg, in een ver land en spreekt 

ons weinig persoonlijk aan. In de vele filmbesprekingen wordt vooral het eenvou-

dige kloosterleven verheerlijkt. Dat de paters en dorpsbewoners samen hebben 

gevochten voor een andere en betere wereld en hiervoor hun leven hebben gege-

ven, komt onvoldoende uit de verf. Misschien loont het de moeite om het boek te 

lezen? (4) 

 

�Katrien Rombouts 

(4): Ivo Dujardin, De droom van Tibhirine, Lannoo, 
Tielt, 2009, 227 pp., € 14,95 

Kunst-Greep 



{KENTERINGen]digit - februari 2011 - 41 

 

laatste pagina  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
(1) 

 
Werken met 'Een Derde Testament' 
  
Het recent verschenen boek 'Een derde 

Testament. Bevrijdende Schriftlezingen' (Garant, 
2011) biedt een uniek overzicht van verschillende 
emancipatorische leeswijzen: 'volks', 
'feministisch', 'materialistisch', 'intercultureel', 
'politiek', 'joods', 'bevrijdende lezing van de 
Koran'. Naast een theoretische toelichting van 
elke lezing, volgt telkens een bijdrage over de 
concrete toepassing van een leeswijze. Het 
boek biedt ook een uitgebreid hoofdstuk over 
'lezen in de praktijk' met daarin methodische 
tips.  
'Een Derde Testament' is dan ook een onmisbare 
handleiding voor weerbarstige zinzoekers die 
op een bevrijdende en hedendaagse manier oor 
willen lenen aan de Schriften in leerhuizen, 
bijbelgroepen en vormingsmomenten.  
We maken kennis met deze verschillende 
leeswijzen. We doen dit aan de hand van vier 
werkwinkels waarin we hetzelfde tekstfragment 
(1 Samuel, 1,1 – 2,36) lezen op 'feministische', 
'politieke', 'volkse' of 'interculturele' wijze. Dit 
alles omkaderd door een 'algemene inleiding', 
een gedegen presentatie van het boek. 
 
Begeleiding: Bijbelcollectief van Christenen voor 
het Socialisme i.s.m. Motief vzw. 
Waar en wanneer: Zaterdag 2 april 2011 (10 - 16u) 
in het Theologisch en Pastoraal Centrum, 
Groenenborgerlaan 149, 2020 Antwerpen. 
Inschrijven: Vóór 20 maart met vermelding of 
middagmaal al dan niet gewenst is: CvS, 
Belgradestraat 82, 2800 Mechelen. 015-41.64.84, 
christenen.v.h.socialisme@skynet.be. 
Deelnameprijs: € 20 (mét warme maaltijd);  
€ 8 (zonder maaltijd). 

 
(1): Huub Oosterhuis, Schriftlied, 
in Nieuw Bijbels Liedboek. 

Teamwerk & leidinggeven. 

Als levensbeschouwing een rol speelt 

 
Module van 'Geloven in Beweging', 
postgraduaat 'Agogisch Theologisch Werker' 
 
Werken in een beweging, in een parochie of 
gemeente, in een school of ziekenhuis, betekent 
meestal werken in een team. Jouw team 
functioneert binnen het geheel van een organisatie: 
een organisatie met bepaalde kenmerken. 
Hoe kijk je aan tegen die organisatie? Welke 
mogelijkheden geeft die organisatie je en waar legt 
ze je beperkingen op? En wat betekent het voor die organisatie, als 
levensbeschouwing een rol speelt? Welke invloed heeft dat vanuit je 
organisatie zowel naar personeel als naar doelgroep toe? In deze module sta je 
stil bij belangrijke vragen over cultuur en structuur van organisaties en teams. 
 
Een andere vraag is: wie heeft het voor het zeggen? Ben je aangesteld als 
leidinggevende, wat betekent dat voor je opstelling en omgaan met anderen? 
Welke manier van leidinggeven wordt van je verwacht en welke 
leiderschapsstijl past goed bij jou? Hoe begeleid je processen en zorgvuldige 
besluitvorming? 
Wat te doen als er spanningen en conflicten zijn? 
 
7 donderdagen van 9u00 tot 16u30 in de Sociale School van Heverlee.  
Data: 17, 24 en 31 maart, 7 en 28 april, 5 en 12 mei 2011. 
Docenten: Hilde Van Nuland, Mieke Mariën en Josephine Wilschut 
Kosten: € 245. Opleidingscheques mogelijk. Er is een speciaal steunfonds voor 
wie dat bedrag een probleem vormt. 
Info en inschrijving: www.abelweb.be; hjwilschut@skynet.be (coördinator), 
mia.vanderwaeren@khleuven.be,  tel. 016-37.51.81. 

Islam en bevrijding: 
 
onmogelijke combinatie of te ontdekken emancipatorisch tweespan? 
 
Wat is de betekenis van islam in de tegenbeweging voor een andere samenle-
ving? Hoe zijn moslims bondgenoten in de socialistische strijd? Welke experi-
menten van socialisme hebben of hadden plaats in de moslimwereld? 
 
Het zijn controversiële vragen op het raakvlak van religie en politiek. Gezien de 
huidige ontwikkelingen in Egypte en andere landen van het Midden-Oosten 
zijn ze bovendien bijzonder actueel.  
Brecht De Smet van de Onderzoeksgroep Midden-Oosten en Noord-Afrika aan 
de Universiteit van Gent leidt ons in.  
 
Organisatie: Christenen voor het Socialisme i.s.m. vzw Motief en De Ronde Ta-
fel van Socialisten. 
Waar en wanneer: Zaterdag 19 maart 2011 (10 – 12u30) in De Markten, Oude 
Graanmarkt 5 te 1000 Brussel. 
Info en inschrijving: CvS, Belgradestraat 82, 2800 Mechelen. Tel. 015-41.64.84, 
christenen.v.h.socialisme@skynet.be. 
Deelnameprijs:  € 5. 


