
{KENTERINGen]digit - september 2011 - 1 
4de jaargang - nr. 3 - september 2011 - tweemaandelijks 

{ KENTERINGen ] digit 

Gevangenis  
Terug naar “oog om oog, tand om tand”? - Gevangenen zijn niet veroordeeld om schuldig te blijven -

Interview met Arthur, ex-gedetineerde - Bijbelse reflectie van een gevangenisaalmoezenier - Neoliberalisme 

en overvolle gevangenissen - Gedichten van gedetineerden - Film ‘Illégal’ 

Voor rechtvaardige belastingen 

Het pensioenspook 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 2 

{KOP en Munt] 
 
Michèle Martin, de echtgenote van Marc Dutroux, 

is opnieuw voor de strafuitvoeringsrechtbank van 

Bergen verschenen. De beslissing over vrijlating 

valt op 22 september. Een vorige poging tot 

voorwaardelijke vrijlating strandde op een storm 

van protest. Wat is hier aan de hand vraagt Luk 

Vervaet zich af. De oprispingen tegen de 

vervroegde vrijlating van Martin zijn het topje van 

een ijsberg. Ze zetten de deur op een kier voor 

een openlijke campagne voor de herinvoering van 

de doodstraf. Is er dan geen andere weg dan 

wraak en eeuwige bestraffing? Het antwoord op 

het onherstelbare en op daden die het normale 

bevattingsvermogen overschrijden, kan alleen maar 

gevonden worden in een groter engagement tegen 

elke vorm van onrecht en in een humanisering van 

de maatschappij. Daar zijn voorbeelden van. 

Colofon  p5 * De onstuitbare terugkeer van “oog om oog, tand om tand”? 

{KENTERINGen]digit  
 

{KENTERINGen]digit is de digitale opvolger van 

{KENTERINGen] die tot de zomer van 2007 op 

papier verscheen. {KENTERINGen]digit wil een 

tijdschrift zijn waarin talrijke vertegenwoordigers 

en (basis)groepen uit de kritische christelijke 

basisbeweging de gedachten en krachten 

bundelen. Met dit magazine wil de redactie een 

blad aanbieden dat maatschappelijke toestanden 

helpt te analyseren en sporen trekt voor een 

oecumenische bevrijdingstheologie.  

 

{KENTERINGen]digit legt de hoopvolle 

wendingen in onze maatschappij en kerken bloot. 

Het breekt met de logica van het kapitalisme en 

zijn wetmatigheden omwille van haar radicale 

keuze voor de zwaksten in onze samenleving.   

 

De inhouden en de editoriaals van de 5 papieren 

jaargangen van {KENTERINGen] vind je op  

www.kenteringen.be. 

 

Redactie 

Marc-Antoon De Schryver, Paul De Witte, Willy 

Duchatelet, Jozef Mampuys, Katrien Rombouts, 

Jan Soetewey, Elke Vandeperre. 

 

Werkten mee aan dit nummer 

• Marc-Antoon De Schryver (°79), leraar en 

medewerker van DeWereldMorgen, 

redactielid 

• Marij Loos (°54), lid CvS, lay-out 

• Jozef Mampuys (°49), militant in de 

Christelijke Arbeidersbeweging, lid CvS, 

redactielid 

• Achiel Neys (°43), vormingsverantwoordelijke 

katholieke aalmoezeniersdienst 

• Jan Soetewey (°41), medewerker CvS, 

eindredactie 

• Henk van Andel (°47), predikant in Ieper, 

protestants aalmoezenier in de gevangenissen 

van Brugge 

• Elke Vandeperre (°73), coördinator Motief, 

redactielid 

• Luk Vervaet (°52), leraar in de gevangenis, 

publiceert geregeld opiniestukken 

 

Contact 

kenteringen.digit@gmail.com 

website: www.kenteringen.be 

 

Illustratie cover 

Vincent Van Gogh:  

‘het luchten van de gevangenen’ 

 

 

p9 * Gevangenen zijn niet veroordeeld om schuldig te blijven... 

{Kop en MUNT] 
 
Ook Achiel Neys, vormingsverantwoorde-

lijke van de katholieke gevangenisaalmoeze-

niers, heeft zijn vragen bij de actuele roep 

om een definitieve declassering van bepaal-

de categorieën van daders. Het is één van 

de kwalijke gevolgen van de gretig gekoes-

terde fictie van een ‘gezonde samenleving’. 

Die fictie heeft in de twintigste eeuw op 

een ontstellende manier zijn totalitaire aard 

geopenbaard. Misschien bestaat er helemaal 

geen andere dan een ‘gewonde’ gemeen-

schap. 

p18 * Gorilla Gust stelt het beter 

{De Rode Draad] 
 
Arthur was betrokken bij een levensdelict. Hij 

werd tot een lange gevangenisstraf veroordeeld. 

Na 10 jaar kwam hij vrij. Naar gedetineerden en 

ex-gedetineerden wordt zelden geluisterd. Toch 

zouden we van deze ‘ervaringsdeskundigen’ heel 

wat kunnen leren over ons penitentiair systeem. 

{KENTERINGen]digit ging Arthur opzoeken en 

sprak met hem. Het welbevinden van Gorilla 

Gust wordt hoger ingeschat dan dat van 

gedetineerden, legt Arthur uit. Hij heeft ook nog 

andere opinies. 

Michèle Martin 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 3 

          Ik hoor mijn inmiddels overleden grootvader nog regelmatig zeggen - 

meestal wanneer ik verzadigd een kwart van een oversized Panos-broodje in de 

vuilnisemmer moet kieperen: “Gij hebt geen oorlog meegemaakt, gij…”. 

Ik kon dat als kind alleen maar opgelucht beamen, mij gelukkig prijzend dat mijn 

generatie, (hier in België althans) ontsnapt is aan de gruwel van honger en de bit-

tere smaak van chicoreikoffie - en met uitbreiding uiteraard ook aan de dreiging 

van fluitende bommen en traumatiserende nachten in schuilkelders, aan het getui-

ge zijn van joodse buren die in een open wagen geduwd worden om nooit meer 

terug te keren, aan het verlies van vaders, broers, vrienden… op het front. Het is 

een werkelijkheid die ik -ondanks de doorleefde verhalen van grootouders- mij 

met de beste wil van de wereld niet kan inbeelden. Niet wil inbeelden misschien.  

 

          Al durf ik mij -de laatste tijd alsmaar vaker- afvragen of het wel helemaal 

klopt: “dat wij geen oorlog meemaken”. Natuurlijk niet het soort dat onze groot-

ouders tot in hun maag en ergste nachtmerries aangetast heeft, het oorverdoven-

de en allesverbouwende soort. Maar bestaat er niet zoiets als een hedendaagse 

variant, het soort oorlog waarbij de onzichtbare vijand -terwijl je achteloos je we-

kelijkse inkopen doet- je hoofd insluipt, systematisch je ideeën bezet, z’n propa-

gandamachine tussen je oren installeert en ingebeelde vijanden op je netvlies pro-

jecteert. Schaapachtige oorlogen (niet met het blote oog zichtbaar) die zo inne-

mend zijn dat je ze op de koffie zou vragen, maar die je intussen beroven van je 

burgerrechten, je redelijkheid, je argwaan. Mindjacking, zeg maar. 

 

          Neem nu 9/11. Geen mens die hier vanachter zijn TV dodelijk gewond 

raakte toen voor het eerst de instortende toren op ons beeldscherm verschenen. 

Maar wát een ravage hebben ze in onze gemeenschap aangericht na tien jaar 

commentaar bij die beelden… Hoe vernietigend zijn ze geweest voor ons veilig-

heidsgevoel, voor onze perceptie van moslims, voor ons begrip van democratie, 

politiek verzet, multiculturele samenleving… 

De uitzonderingstoestand (de gedeeltelijke opheffing van wetten -zoals de be-

scherming van de privésfeer of vrije meningsuiting- om de politieke orde te ver-

dedigen tegen externe noodsituaties) die na de aanslagen in de VS ontstond en in 

de Patriot Act vorm kreeg, breidde zich uit over de gehele wereld: huiszoekingen 

zonder huiszoekingsbevel, afluisterpraktijken, voorlopige hechtenis en deportatie 

van immigranten, verdachtmakingen en aanhoudingen zonder juridische gronden 

van politieke activisten…  

 

          Ook in Europa werden een boel uitzonderingsmaatregelen genomen -in ei-

gen land werden we gezegend met de antiterrorismewet, met in wetten gegoten 

bijzondere inlichtings- en opsporingsmethodes, de inperking van het recht op po-

litiek en syndicaal activisme. Ook hier werd het in het voorbije decennium 

‘legitiem’ om ongegrond mensen met een vreemde tongval of afwijkende overtui-

ging te criminaliseren. Herinner u de parlementaire demonisering van de AEL en 

Redact i oneel  Inhoud  

3 

Redactioneel 
10 jaar (oorlog tegen) terreur 

 

5 

KOP en munt 
De onstuitbare terugkeer van “oog om 

oog, tand om tand”? 

 

9 

Kop en MUNT 
Gevangenen zijn niet veroordeeld om 

schuldig te blijven 

 

15 

To the Point 
Overvolle gevangenissen en 

neoliberalisme gaan hand in hand 

 

18 

De Rode Draad 
Gorilla Gust stelt het beter 

• Ex-gedetineerde aan het woord 

 

25 

Het Derde Testament 
Fragment van God? 

• Gevangenisaalmoezenier aan het      

woord 

 

29 

In Beweging 
Tax Freedom Day: NO! 

Tax Justice Day: YES! 

 

31 

Van Kaft tot Kaft 
Het pensioenspook 

 

34 

Brood en Rozen 
• Nachtwake 

• Ex-gedetineerde 

 

36 

Kunst-Greep  
Illégal 

 

39 

Laatste Pagina  

 
 

10 jaar  (oor log tegen) terreur  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 4 

Redact i oneel  

Dyab Abou Jahjah. Herinner u de buitengewone aandacht van de veiligheidsdien-

sten en de uitzonderlijke democratische eisen waarmee de Moslimexecutieve af 

te rekenen kreeg. Zelfs bij afwezigheid werden moslims op de plaats van de mis-

daad gespot. Herinner u de MP3-moord en de waarschuwende woorden van Paul 

Beliën (inmiddels adviseur van Geert Wilders) over de vermeende daders: “Het 

zijn roofdieren die al van jongsaf leren hoe ze beesten de keel moeten oversnij-

den”. Het haalde, zonder enige moeite, onze ‘kwaliteitspers’. 

 

          De wetteloze toestand van Guantánamo die -ondanks de aan het licht ge-

komen martelpraktijken- tot op vandaag door Obama niet opgeruimd geraakt. 

Ook al ligt Bin Laden intussen op de bodem van de zee, de uitzonderingstoestand 

is nog niet afgeschaft. En mocht dat gebeuren, is het nog maar de vraag of dat 

veel verschil zou maken. De uitzonderingstoestand heeft zich intussen in het hart 

van onze samenleving genesteld. We zijn eraan gehecht geraakt. De geïnstalleerde 

ideeën lijken intussen immuun geworden voor de aberaties van de War on Ter-

ror. We weten intussen van de martelpraktijken van Guantanamo, we weten dat 

de entourage van George Bush bijna volledig bestond uit leden van de neoconser-

vatieve denktank (PNAC) die in 1998 reeds de invasie van Irak voorbereidde, we 

weten dat deze oorlog ‘tegen de vijanden van de democratie’ eigenlijk gewoon 

een ordinaire oorlog om olie, om economische hegemonie was. Is. 

 

          Het lijkt niet meer uit te maken. Wat overheerst is de inmiddels diepge-

wortelde angst voor de ‘islamisering van onze samenleving’, voor religieus funda-

mentalisme, voor ‘buitenstaanders’ die onze democratie door de Sharia komen 

vervangen. 

Tien jaar reeds, langer dan WO I en II tesamen, duurt deze oorlog.  

Het aantal slachtoffers is nauwelijks te overzien: de 3000 doden van 9/11, de hon-

derdduizenden militaire en burgerslachtoffers van de daaropvolgende oorlogen in 

Afghanistan, Irak. Om nog maar te zwijgen van de ‘collateral damage’ in -ik noem 

maar wat- Palestina, Utøya, Libië… 

En niet te vergeten. Het onzichtbare slachtoffer. De democratie. 

 

�Elke Vandeperre 

 

 

 

 

 

 

 

 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 5 

KOP en Mun t  

Toen enkele maanden geleden bekend werd dat Michèle Martin, partner en mede-

plichtige van Marc Dutroux, na vijftien jaar cel voorwaardelijk zou vrijgelaten worden, 

ontketende dit, zonder verrassing, een storm in de media. “Onbegrip, verbijstering en 

woede” waren de titels. De woede keerde zich zowel tegen de persoon van Martin, 

als tegen de wet Lejeune die haar voorwaardelijke invrijheidsstelling mogelijk maakt, 

als tegen de strafuitvoeringsrechtbank die het vonnis had geveld. 

In interviews gaven familieleden van vermoorde of vermiste kinderen uiting aan hun 

verdriet en onbegrip.  Er werd een Facebookgroep gevormd tegen de vrijlating die al 

snel zo'n 80.000 leden telde en die opriep tot een 'Zwarte Mars'. Van de politieke 

partijen kwam een reactie die met die stroom meeging. De wet en de rechtbank kwa-

men onder vuur. De mogelijkheid van een eenvoudig beroep tegen de beslissing van 

een strafuitvoeringsrechtbank moet worden ingevoerd, zegden de enen. Voor de in-

voering van onsamendrukbare straffen, zegden de anderen. Voor een afschaffing van 

de wet Lejeune, zo zei extreem rechts. De reactie kwam niet alleen uit (extreem) 

rechtse hoek. Ook (extreem) links sloot zich aan bij de volkswoede.  

Een hoorbare teleurstelling volgde, toen de procureur-generaal van de rechtbank in 

Bergen aankondigde dat er bij het vonnis over Martin door de strafuitvoeringsrecht-

bank geen procedurefouten waren begaan en dat hij dus niet in cassatie zou gaan. Dat 

sloeg om in opluchting, toen bleek dat heel Frankrijk (regering én oppostie) niets 

moest weten van de komst van Michèle Martin op zijn grondgebied. Sinds die storm 

tegen haar voorlopige vrijlating, wordt haar door de minister ook het recht op peni-

tentiair verlof ontzegd, dat in principe een gedetineerde moet toelaten om een werk 

of een verblijf te zoeken. En dus begint Martin in de gevangenis aan haar zestiende 

jaar cel.  

 

Laten we enkele argumenten van de tegenstanders van de voorwaardelijke invrij-

heidsstelling van Michèle Martin bekijken. 

Vooreerst is er de willekeur. Laat men het vanaf nu van de druk van de publieke opi-

nie afhangen om te bepalen of een wet, die voor alle burgers geldt en onderworpen is 

aan strenge regels, en een vonnis dat zich daarop baseert, al dan niet wordt toege-

past?  Waarom mag iemand als Michèle Martin, als zij aan alle voorwaarden voldoet, 

geen beroep doen op de wet op de voorwaardelijke invrijheidsstelling en mogen an-

deren dat wel? Wat is het criterium? Mag bijvoorbeeld iemand die zijn ouders ver-

moord heeft, wél beroep doen op de wet? Mag Hans Van Temsche er beroep op 

doen? Komt een veroordeelde voor terrorisme, zoals Nizar Trabelsi, ervoor in aan-

merking? Wat deze laatste betreft, hij blijkbaar ook niet. Want volgende maand heeft 

hij exact de volle tien jaar van zijn straf uitgezeten voor zijn plan om een aanslag te 

plegen in Kleine Brogel en kreeg hij geen dag voorlopige invrijheidsstelling cadeau, 

ook al vraagt hij daar al jaren om. Moeten al die mensen dan maar ondergebracht 

worden in de categorie “ter beschikking gesteld van de regering”, om zo aan de toe-

passing van de wet Lejeune te ontsnappen? 

 

“In België wordt men niet echt gestraft”, zo hoort men, “wat ook de strafmaat is, 

men komt toch snel weer vrij”. Maar is dat wel zo? 

Na de massabeweging ten tijde van de affaire Dutroux, in de jaren '90 van vorige 

eeuw, werd de beslissing om iemand in voorwaardelijke vrijheid te stellen aan het 

oordeel van één persoon onttrokken én aan hardere voorwaarden gekoppeld. Was 

die beslissing vroeger de uitsluitende verantwoordelijkheid van de minister, dan was 

 

 

De onstu i tbare terugkeer van 
“oog om oog, tand om tand”?   

Huntsville unit Texas. 
Hier bevindt zich de executiekamer van de 
staat Texas 

Hans Van Themsche 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 6 

het vanaf 1 februari 2007, voor straffen boven de drie jaar aan een heuse rechtbank 

om hierover te beslissen. Die formule had ook nefaste effecten. De strafuitvoerings-

rechtbanken zijn echte rechtbanken en ze kijken nu al aan tegen een fenomenale ach-

terstand. Tegelijk werd de voorlopige invrijheidsstelling onderworpen aan veel rigou-

reuzere voorwaarden, zoals het hebben van een werk, een woonst, een gunstig psy-

chiatrisch en sociaal rapport en zo meer. Na Dutroux, wilden rechters niet meer het 

risico lopen ervan beschuldigd te worden dat ze door iemand vrij te laten, hadden bij-

gedragen tot het plegen van een nieuw delict. Gevangenen blijven dus, in tegenstelling 

tot wat men denkt, langer in de gevangenis dan vroeger. En ook werden de straffen 

steeds zwaarder. Om te vermijden dat een veroordeelde automatisch onder de wet 

op de voorlopige invrijheidsstelling zou vallen (dit wil zeggen bij een straf van drie jaar 

of minder), en dus te gemakkelijk zou vrijkomen, spreken rechtbanken nu vaak een 

straf uit die daar net boven zit. Op die manier komt de veroordeelde automatisch en 

verplicht voor een strafuitvoeringsrechtbank. De rem op de voorlopige invrijheids-

stelling én de zwaardere straffen zijn twee oorzaken voor de huidige overbevolking 

van de gevangenissen. 

 

“Vijftien jaar in de gevangenis is te weinig voor wat ze gedaan heeft”, zei men mij. 

Ten eerste is het verkeerd om te zeggen dat een straf van 15 jaar 'niets' is. Als je al 

contact hebt gehad met ex-gevangenen, die tien jaar of meer in een cel hebben geze-

ten, dan zal je begrijpen wat ik bedoel. 15 jaar is een lang stuk van het leven. Een op-

sluiting gedurende zo'n lange periode laat bij een mens littekens na en maakt zijn te-

rugkeer naar het normale leven uiterst moeilijk, zoniet onmogelijk. Kunnen zij die 

zeggen dat 15 jaar te weinig is, me ook zeggen hoeveel jaren er nodig zijn opdat ze de 

straf wel voldoende zouden vinden? Is 16 jaar genoeg of moet het 25 of 40 jaar zijn? 

Maakt het een verschil wanneer men vijf of tien jaar toevoegt aan vijftien jaar? Wel ja, 

het maakt een verschil. Want in dat geval hebben we dan helemaal te maken met een 

gedetineerde die, als hij of zij al niet gestorven is door ziekte of door zelfmoord in de 

gevangenis, bij zijn of haar vrijlating over nog minder menselijke capaciteiten beschikt 

en zich stilaan kan voorbereiden op het einde van zijn leven, zonder het te hebben 

geleefd. En hier komen we op een kernpunt:  de eigenlijke grond van onze opmerkin-

gen tegen voorlopige invrijheidsstelling is dat we voor de doodstraf zijn. Wat we echt 

willen, is dat de gedetineerde er beschadigd uitkomt en ja, eigenlijk geen aanspraak 

meer kan maken op leven en op een terugkeer naar de maatschappij. Ja, we willen 

zijn of haar dood. Alleen houden we ons in om het op die manier te zeggen en ver-

stoppen we ons achter lange(re) gevangenisstraffen, die in de praktijk niets anders be-

tekenen dan een langzaam voltrokken doodvonnis.  

 

Van een langzaam voltrokken doodvonnis achter de tralies naar de herinvoering van 

de doodstraf is maar een kleine stap. De oprispingen tegen de vervroegde vrijlating 

van Martin zijn het topje van een ijsberg. Ze zetten de deur op een kier voor een 

openlijke campagne voor de herinvoering van de doodstraf.  

Zo lanceerde een zekere Werner Derboven, op 14 augustus 2011, twee maand na de 

affaire Martin, een Facebookgroep onder de titel: “A child murderer has no right to 

Freedom” (1). Werner is lid van de Koninklijke Vereniging voor Joodse Weldadigheid. 

Wanneer iemand in de commentaren op die Facebookgroep pleit voor de herinvoe-

ring van de doodstraf “niet alleen voor kindermoordenaars, maar ook voor mensen 

die incest hebben gepleegd en kinderen hebben misbruikt”, betuigt Werner zijn in-

stemming. En daarop zegt iemand dan weer dat “doodstraf te humaan is”. Zo onlo-

gisch is die commentaar nu ook weer niet: waarom zou men eigenlijk zo'n kinder-

moordenaar niet mogen folteren, wanneer men dat wettelijk wel mocht doen bij ver-

meende terroristen in Guantanamo of Abu Ghraib...  

De volgende, logische stap is de uitbreiding van de doodstraf voor kindermoorde-

naars naar andere moordenaars. Zo meldde de Britse pers in dezelfde maand augus-

tus dat in Groot-Brittannië meerdere petities circuleren voor de herinvoering van de 

 

KOP en Mun t  

(1): 'Een kindmoordenaar heeft geen recht 
op vrijheid'.   



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 7 

doodstraf. En niet alleen voor pedofiele kindermoordenaars of misbruikers van kinde-

ren. Een van die petities, “Restore Capital Punishment” (2), werd gelanceerd door John 

Johnson, een taxichauffeur, wiens zoon Kevin met messteken om het leven werd ge-

bracht. De petitie moet 100.000 handtekeningen verzamelen om een debat over de 

herinvoering van de doodstraf te kunnen opleggen in het Britse parlement. De man 

komt nog 10.000 handtekeningen te kort en hij hoopt die te hebben tegen februari 

volgend jaar. Maar algemeen wordt verwacht dat dit debat er nog dit jaar zal komen. 

'Mail on Sunday' deed een heel ernstige opiniepeiling over de kwestie en publiceerde 

op 8 augustus zijn resultaten. De opiniepeiling leert dat 53 procent van de Britten 

voor de herinvoering van de doodstraf is. 34 procent is tegen. Bij de voorstanders is 

er nog verdeeldheid over de methode: 66 procent is voor een dodelijke injectie, die 

wordt aanzien als de meest humane manier om iemand ter dood te brengen. 12 pro-

cent vindt dat het moet gebeuren via ophanging. 5 procent via de elektrische stoel. 4 

% is voor een vuurpeloton en nog eens 4% is voor de gaskamer.    

 

Dit alles liet mij zitten met de vraag: gaat het hier nog om bezorgdheid over de ver-

moorde kinderen en hun familie? Gaat het bij deze pleidooien voor meer gevangenis-

straf en zelfs doodstraf nog langer om de slachtoffers tout court?  

Of worden vermoorde en misbruikte kinderen een middel om een extreem rechtse 

agenda en een ronduit Amerikaans model en concept van justitie op te leggen? 

Wraak en haat zijn karakteristiek geworden voor het maatschappelijk klimaat in onze 

landen. Of het nu gaat over het recentelijk aannemen van een wet die Marokkaanse 

gevangenen in ons land naar overbevolkte gevangenissen in Marokko zal uitwijzen, of 

over de standrechtelijke executie van Osama Bin Laden, telkens opnieuw weerklinkt 

er applaus op alle banken. 

 

Men zegt me dat ik “alleen maar denk aan de gedetineerden en niet aan de slachtof-

fers”.  

Dat is niet zo. In 2006 maakte ik met Tiny Mast een boek over haar verdwenen en 

vermoorde kinderen onder de titel "Mijn alfabet voor Kim & Ken”. Een andere moeder 

van een vermoord kind, Carine Russo, schreef het voorwoord. Zowel Tiny als Carine 

behoren tot de mensen waarvoor ik de grootste waardering en bewondering heb. 

Wist u dat Carine Russo toen ze voor Ecolo in het parlement zat, de parlementair 

was die zich het meest het lot van de gedetineerden aantrok en op bezoek ging in 

meerdere gevangenissen? Tiny's boek beschrijft de emotionele ravage en instorting 

van een moeder die twee kinderen verliest door ontvoering en moord. Voor mij was 

het werken aan dit boek een ode aan al de kinderen die vermoord zijn en aan hun zo-

wel tragische als moedige moeders. Het boek is ook een aanklacht tegen de politie en 

justitie, die de roep om hulp van de families van het volk niet au serieux namen, en 

die hen vaak met minachting of als criminelen behandelden.   

Ik kan me niet in de plaats stellen van de ouders van een vermoord kind. Ik maak 

geen deel uit van hun voor altijd verwoest leven. We delen zeker ook niet dezelfde 

opvattingen over justitie, straf en gevangenis, maar ook de ouders zelf vormen geen 

uniform blok als het daarover gaat. Maar ik weet een ding: hun leven is op de een of 

de andere manier gebroken. En of we nu spreken over vijftien of dertig jaar gevange-

nisstraf voor een dader... de pijn zal er steeds zijn, het verlies zal altijd onaanvaard-

baar blijven. En er is niemand die hen vraagt te vergeven wat onvergeeflijk is. 

 

De kwestie stelt zich precies helemaal anders voor de maatschappij en voor ons, de 

buitenstaanders. Ik wil me beperken tot slechts enkele punten.  

Ik denk dat het antwoord op het onherstelbare en op daden die het normale bevat-

tingsvermogen overschrijden, alleen maar gevonden kan worden in een groter enga-

gement tegen elke vorm van onrecht en in een humanisering van de maatschappij.   

Als ik de woede en de haat tegen de vervroegde vrijlating van Martin hoor en lees, 

dan denk ik: wat hebben die mensen de afgelopen vijftien jaar gedaan om de nage-

 

KOP en Mun t  

(2): “Voer opnieuw de doodstraf in”. 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 8 

dachtenis van de vermoorde kinderen in ere te houden? Waar zijn de bloeiende vere-

nigingen die hun naam dragen en die opkomen voor de verdediging en de bescher-

ming van de duizenden kleine Julie's, Melissa's, Elizabeth's, Kim en Ken's... die, hier en 

in het Zuiden, nog steeds worden misbruikt, mishandeld, in oorlogen gedood, of te-

rug naar huis gestuurd wanneer  ze hier om asiel vragen? Wie van hen nam deel, in de 

koude januaridagen, aan de jaarlijkse herdenking van Kim en Ken aan de Schelde? En 

hoe proberen wij, met alles wat in ons bereik ligt, de ouders van vermoorde kinde-

ren, die elke dag moeten overleven, de zorg en de aandacht te geven die ze nodig 

hebben? De vraag stellen is ze beantwoorden, en het zou mooi zijn als al de woede 

over de zogenaamde vrijlating van Michèle Martin zijn weg vond in die richting. 

 

Het is ongetwijfeld zo dat Michèle Martin zich door haar daden buiten de menselijk-

heid heeft geplaatst, zoals wij die moeten opvatten. Ik ben geen dokter of psychiater. 

Ik weet niet of ze dit zelf beseft. Wat wij kunnen doen, na vijftien jaar cel, is zorgen 

dat ze een zinvol bestaan kan leiden in een beperkte en gecontroleerde omgeving. En 

haar de (medische) zorgen verstrekken, die ze wellicht tot haar laatste dag zal nodig 

hebben. Door zo te handelen, eren we de nagedachtenis van de vermoorde kinderen. 

We drukken er mee uit dat onze reactie op een onuitsprekelijke verschrikking er een 

is om meer menselijkheid te ontwikkelen. Niet minder.  

Ik neem een voorbeeld uit de Verenigde Staten. Op 2 oktober 2006 drong Charles 

Carl Roberts in Pennsylvania een school van Amish kinderen binnen. Hij koos tien 

meisjes uit, sommigen waren niet meer dan zes jaar oud. Hij zette ze voor het 

schoolbord, schoot vijf van hen dood, verwondde de vijf anderen en schoot zich 

daarna een kogel door het hoofd. Wat daarop volgde, schokte Amerika evenveel als 

de monsterlijke daad zelf. Op de bijeenkomst van de ouders van de vermoorde kin-

deren besloot de gemeenschap een bezoek te gaan brengen aan de familie van de 

moordenaar. De gemeenschap, de ouders van de vermoorde kinderen inbegrepen, 

ging naar de vrouw en het kind van de moordenaar en boden hen vergeving en finan-

ciële hulp aan. Ze stuurden een afvaardiging naar de uitvaartdienst van Roberts. Ie-

mand schreef: “De Amish hebben een daad van onnoemelijk kwaad omgezet in een 

lichtende getuigenis van hoop”.  

Wie dit te religieus getint vindt, kan dichter bij huis een initiatief vinden bij Jean-Marc 

Mahy en de dit jaar overleden Jean-Pierre Malmendier. Jean-Pierre Malmendier was 

de vader van Corine. Zij werd in 1992 samen met haar verloofde, Marc, gedood door 

twee gevangenen die op de vlucht waren. Een van de twee daders was in voorlopige 

vrijheid en de andere was met pentitentiair verlof. Na de dood van zijn dochter werd 

Jean-Pierre Malmendier senator voor de MR en, vertrekkende van de moord op Co-

rine en Marc, lanceerde hij de petitie voor 'onsamendrukbare straffen', die zo'n 

260.000 handtekeningen verzamelde. Naarmate de tijd vorderde, veranderden ook de 

inzichten van Malmendier. Zo had hij een ontmoeting met Jean-Marc Mahy. Die zat 19 

jaar in de gevangenis voor het doden van twee mensen (“slagen en verwondingen 

zonder het oogmerk te doden maar met de dood tot gevolg”). Jean-Marc is vandaag 

in voorlopige vrijheid, werd opvoeder en getuige bij jonge delinquenten in scholen en 

gevangenissen. Hij schrijft en acteert en werd een symbool van de wil en het vermo-

gen om zijn leven te veranderen. Jean-Pierre en Jean-Marc ontmoetten elkaar, wer-

den vrienden en gingen samen getuigen in de gesloten instellingen voor jongeren: de 

een als dader, de andere als slachtoffer. Ze ontdekken dat ze beiden een tragedie 

achter de rug hebben en opnieuw een plaats in de maatschappij moeten vinden. In 

2010 lanceren ze een gemeenschappelijk project van criminaliteitspreventie en om te 

ijveren voor straffen die rechtvaardig zijn en  op de eerste plaats mikken op herstel 

en reparatie. Hun project noemt “Re-vivre”, 'Her-leven”. Onder die titel komt binnen 

enkele maanden hun boek uit in het Frans. Ik hoop dat het snel een Nederlandse ver-

taler en uitgever zal vinden.   

�Luk Vervaet 

 

KOP en Mun t  

Jean-Marc Mahy 

Amish verwanten van vermoorde kinderen 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 9 

“De ex-gevangene is slechts vrij om schuldig te zijn, niet om 

zich te veranderen. Als hij een fatsoenlijk mens moest worden, 

dan kunnen de anderen niet langer verontwaardigd blijven, 

dan moeten zij immers hun mikpunt missen…” 

(Jean-Paul Sartre in 1962). 

 

De gelaagdheid van de schuldproblematiek 
 

In strikt strafrechtelijke zin is bovenstaand citaat van Jean-Paul Sartre nonsens. Van 

een ex-gevangene die onvoorwaardelijk in vrijheid is gesteld, wordt verondersteld dat 

hij de straf waartoe hij werd veroordeeld heeft uitgezeten en daarmee ook zijn 

schuld heeft uitgeboet. Juridisch gezien is zulks het geval, maar de werkelijkheid is 

complexer en weerbarstiger dan dat. Regelmatig zeggen ex-gevangenen -vooral als 

het gaat om levensdelinquenten of om daders van zwaar ingrijpende delicten- dat er 

zich twee parallel lopende processen voordeden na het begaan van hun feiten. Ten 

eerste het officiële proces van schuld bekennen, veroordeeld worden en het onder-

gaan van de gevangenisstraf. Daarnaast is er het persoonlijk doorleefde proces waarin 

een mens op een bepaald moment het besef tot zich laat doordringen: “Ik heb het 

gedaan; ik ben het geweest”. Verschillende gevangenen hebben me ooit gezegd dat 

het een hele tijd duurde voordat zij die zinnen over hun lippen konden krijgen. Het 

was voor hen een lange en ingewikkelde weg om tot erkenning van die waarheid te 

komen en zij bleven het er heel moeilijk mee hebben om te erkennen dat zij waren 

wat zij deden.  

Het begaan van een moord bijvoorbeeld riep bij hen een aantal indringende vragen op 

omtrent hun eigen identiteit: “Wie ben ik dat ik tot zoiets in staat ben? Vertelt deze 

daad de waarheid over mij als persoon?” 

Hier spelen dus twee niveaus van omgaan met schuld. De strafwet heeft zijn eigen 

verhaal over schuld en het uitboeten daarvan; de biografie van de betrokken dader 

vertelt een ander verhaal en de aansluiting tussen die twee niveaus is niet zomaar 

vanzelfsprekend. Of -zoals een gevangene dat zei- : “Ik heb deze muren niet nodig om 

me schuldig te voelen”.  

 

De schuldvraag in de rechtszaal en de schuldvraag in het leven van de dader vallen 

dus niet zomaar met elkaar samen. Het verschil ligt hierin: de schuld van de rechtszaal 

is er een die beantwoord wordt met een veroordeling in straftermijnen en die dus 

geldt voor een bepaalde tijd. Zij lijkt op een taximeter die de jaren in de gevangenis 

aftikt. Maar voor de persoonlijk doorleefde schuld -nogmaals: ik heb het hier over 

daders van levensdelicten of andere zware ingrijpende delicten met een niet te schat-

ten slachtofferleed als gevolg- schieten een veroordeling door het assisenhof en ook 

een schulduitboeting binnen de gevangenismuren als antwoord te kort. Deze schuld 

blijft ‘als een last op de schouder’ in het leven van de dader. Hij/zij moet immers ver-

der leven met wat gebeurd is, eerst binnen en nadien buiten de muren van de gevan-

genis. Dat kan neerkomen op een situatie waarin betrokkene, ook na het uitzitten 

van de gevangenisstraf in zichzelf opgesloten blijft en waaruit op eigen kracht moeilijk 

te ontsnappen valt. Met de woorden van een gevangene: “De gevangenis waar ik nu 

zit, zal alleen wat groter zijn als ik hier weg ben”. De gevangenismuren bieden hem 

een soort basisveiligheid, in die zin dat zij hem afschermen tegen die hele complexe, 

relationele en maatschappelijke context waarbinnen hij zijn feiten pleegde en ook te-

 

 

Gevangenen z i jn  n iet  veroordeeld om 
schuld ig  te b l i jven 

Kop en MUNT 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 10 

gen alle gevolgen van dien. Bij zijn invrijheidstelling zal hij daarmee subtiel of brutaal -

en in alle varianten van dien- terug worden geconfronteerd. Als de deur van de ge-

vangenis voor die man opengaat kan niemand hem zeggen: “Nu is uw daad vergeven”. 

In zijn persoonlijk levensverhaal kunnen woorden als ‘vergeving en verzoening’ alleen 

maar in afgeleide en oneigenlijke zin ter sprake komen, want zijn slachtoffer heeft de 

mogelijkheden daartoe meegenomen in het graf… 

 

De gelaagdheid van de schuldproblematiek is echter nog complexer dan hierboven 

betoogd. Het citaat van Sartre betreft niet zozeer het niveauverschil tussen de straf-

rechtelijke en de persoonlijke doorleefde schuld, het slaat op de zondebokfunctie die 

ex-gedetineerden in de maatschappij vervullen. Daardoor worden ook de zogenaam-

de neutrale buitenstaanders  -wijzelf dus- als actoren in het schuldverwerkingsproces 

geïnvolveerd. Wanneer ex-gevangenen door ons gefixeerd blijven op de eens door hen 

bedreven feiten, ook wanneer zij hun straf hebben uitgezeten, dan werken wij hun 

definitieve declassering mee in de hand. De verleiding daartoe is groot omdat wij zo-

doende de illusie kunnen koesteren dat ‘recht is geschied’ omdat de rotte plekken 

definitief zijn weggesneden uit het weefsel van de gezonde samenleving waarbinnen 

wij pretenderen te leven. 

 

Exemplarisch voor de zondebokfunctie die ex-gedetineerden in de maatschappij ver-

vullen, waren voor J.P. Sartre het leven en werk van Jean Genet en de manier waar 

daar vanuit de maatschappij werd op gereageerd. 

 

Jean Genet (°1910) groeide op als bastaardjong en voogdijkind; hij ging door het leven 

als zwerver, inbreker, pederast, pornograaf en frequent gevangenisklant (in die bio-

grafische volgorde). In de gevangenis begon hij met het schrijven van gedichten en 

romans; later werd hij een toneelschrijver van internationale vermaardheid. Toen de 

uitgeverij Gallimard de publicatie voorbereidde van Genet's ‘Oeuvres Complètes’ 

werd aan J.P. Sartre gevraagd om daarbij een voorwoord te schrijven. Dat voor-

woord zou uitdeinen tot een studie van ruim 600 pagina’s en verscheen tenslotte als 

een apart boekdeel onder de titel “Saint Genet/Comédien et Martyr' (1) . Wellicht heeft 

geen ander boek van Sartre de goegemeente van die dagen zo gechoqueerd als dit 

‘heiligenverhaal’. Woordvoerders van de toenmalige katholieke schrijversgilde gingen 

furieus tekeer zowel tegen Sartre als tegen de figuur die door hem in het licht werd 

gezet. François Mauriac hield het kort en had het over “een kilo stront”; Paul Claudel 

dreigde uitgeverij Gallimard ermee zijn titels terug te trekken uit een fonds “met zulk 

een smerige vuiligheid” en de publieke pers had het over “de verheerlijking van een 

geperverteerde crimineel, die slechts kan voorspruiten uit een totaal zieke geest”. 

Wat Sartre in feite beoogde was -naar zijn zeggen- “een psychoanalyse” van Jean Ge-

net, gebaseerd op de axioma’s van een existentialistisch mensbeeld. Natuurlijk kan er 

oeverloos worden gediscussieerd over ‘die axioma’s’ en vandaag de dag is die discus-

sie al grotendeels gearchiveerd in de filosofische bibliotheek. Waar het mij om te 

doen is, is dat Sartre met nog altijd geldige argumenten betoogt dat de gedichten, ro-

mans en toneelstukken van Jean Genet de brutale en provocerende illustratie zijn van 

wat hijzelf het biografische motto noemt van zijn manier van leven en doen: “Ik be-

sloot degene te zijn die de misdaad van mij gemaakt had’. Genet is het prototype van 

een misdadiger aan wie -precies op grond van dat etiket- definitief alle recht van spre-

ken is ontzegd, ook al heeft hij zijn gevangenisstraffen uitgezeten. Door mensen van 

‘zijn type’ voorgoed het recht van spreken te ontzeggen en hem definitief te declasse-

ren, ontslaat ‘de goegemeente’ zich van de pijnlijke opdracht om in de spiegel te kij-

ken die haar door ‘dergelijke types’ wordt voorbehouden. De laatste zin van Sartre's 

uitgebreide studie over Genet luidt niet toevallig: “In onze tijd is het vooral het sub-

ject dat aan het licht gebracht dient te worden. Dat schuldig subject, dat gedrochtelijk 

en armzalig beest, dat wijzelf dreigen te worden. Genet houdt ons een spiegel voor: 

laten wij er ons voordeel mee doen”. 

 

Kop en MUNT 

(1): Saint Genet/Comédien et Martyr', Ed. Galli-
mard, Paris 1962. In 1986 verscheen in Ne-
derlandse vertaling een bewerkte en sterk 
ingekorte versie van het boek: B. Kouwer, 
De heilige Genet/Martelaar en Komediant, uitg. 
Erven J. Bijleveld, Utrecht. 

Jean-Paul Sartre 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 11 

Vragen en bedenkingen bij de actuele roep om een definitieve 

declassering van bepaalde categorieën van daders 
 

Het is mijn overtuiging dat wij er inderdaad ‘ons voordeel mee doen’ door in de spie-

gel te kijken die mensen zoals Jean Genet ons voorhouden en door het citaat boven-

aan dit artikel te omcirkelen met enkele bedenkingen en vragen. Die betreffen op de 

eerste plaats de vaststelling dat anno 2011 -bijna 50 jaar na de publicatie van ‘Saint 

Genet’- de roep om bepaalde categorieën van daders blijvend te declasseren steeds 

luider klinkt en dat het heel moeilijk wordt om daar weerwerk tegen te bieden. In de 

marge daarvan is er de indruk dat deze roep om een blijvende declassering en het 

applaus waardoor die roep wordt versterkt, één van de kwalijke gevolgen uitmaakt 

van de tegenwoordig gretig gekoesterde fictie van ‘een gezonde samenleving’.  

 

Deze bedenkingen en vragen kunnen binnen het bestek van dit artikel alleen maar op 

een rijtje worden gezet. Zij vragen uiteraard om meer argumentatie en een genuan-

ceerder uitwerking; hopelijk kunnen zij daartoe een impuls bieden. 

 

De roep om een blijvende declassering 
 

Sinds de wet Lejeune van 1888 -na meerdere decennia van kritiek allerlei- in de na-

sleep van de zaak Dutroux vanaf 1999 stapsgewijs werd bijgespijkerd tot een modali-

teit van de tenuitvoerlegging van de gevangenisstraf die voortaan ressorteert onder 

de bevoegdheid van de strafuitvoeringsrechtbank, is er een en ander ten goede veran-

derd. De toekenning van een voorwaardelijke invrijheidstelling heeft veel minder dan 

vroeger het geval was een arbitrair karakter, en in het besluitvormingsproces terzake 

zijn stevige waarborgen ingebouwd om de maatschappelijke reïntegratie van ex-

gedetineerden meer kansen te geven. 

Zo is er het gegeven dat de betrokkenen, eens zij de tijdsvoorwaarden bereiken die 

daarvoor in de wet zijn vastgelegd, aan de strafuitvoeringsrechtbank een realistisch 

reclasseringsplan moeten kunnen voorleggen. Verondersteld wordt dat zij in staat 

worden gesteld om dat plan te concretiseren, bijvoorbeeld via uitgangsvergunningen, 

penitentiaire verloven of elektronisch toezicht. Ook mag verondersteld worden dat 

dit reclasseringsplan aansluiting vindt bij het systematische detentieplan dat, volgens 

de basisbeginselen van de wet Dupont, voor elke gedetineerde dient uitgestippeld en 

vastgelegd in een detentietraject. Zo luidt tenminste de ideale voorstelling. Ondertus-

sen dient er nog heel wat geremedieerd aan de feitelijke gang van zaken. Een mooie 

wet inzake de interne en externe rechtspositie van gedetineerden is één belangrijk 

gegeven, de implementatie ervan een ander. Eens dat laatste zal gerealiseerd worden, 

mag toch verwacht worden dat de declasserende gevolgen die inherent zijn aan de 

gevangenisstraf ten dele hun effect verliezen…  

 

Daarnaast echter speelt in het besluitvormingsproces in verband met een eventuele 

voorwaardelijke invrijheidstelling het principe van de zogenaamde negatieve selectie. 

De toepassing daarvan kan haaks staan op de reclasseringskansen van bepaalde gede-

tineerden. Door die negatieve selectie worden bepaalde (categorieën van) daders op 

basis van een grondig doorgevoerde gevaarlijkheidsdiagnose en -prognose voorlopig 

of definitief uitgesloten van invrijheidstelling. Hierbij kan het zowel gaan om daders 

van extreem excessief misdadig gedrag die voor de eerste keer werden veroordeeld, 

als om daders die na “herhaalde kansen” blijven persisteren in bepaalde vormen van 

zware criminaliteit. Omwille van hun “hoge maatschappelijke gevaarlijkheid” of “de 

ernst van de gepleegde feiten die de integriteit van personen aantasten” kán -en in 

sommige gevallen moét- aan bepaalde gedetineerden, eens zij hun straf hebben uitge-

zeten, een bijkomende straf voor een termijn van 5 tot 15 jaar worden opgelegd (de 

zogenaamde terbeschikkingstelling van de regering). In de huidige wet op de voor-

waardelijke invrijheidstelling ligt dus de mogelijkheid besloten tot een blijvende de-

 

Kop en MUNT 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 12 

classering van bepaalde daders. 

Een zielig en ergernis wekkend hoofdstuk apart vormt de proportioneel talrijke cate-

gorie gedetineerden die aan een interneringsmaatregel zijn onderworpen. Het betreft 

mensen met een delinquent gedrag dat raakt aan het grensgebied waar begrippen als 

menselijke onvolkomenheid, ziekte en schuld elkaar overdekken. Wie op 24 juli 

jongstleden de Panorama-uitzending “Te gek om los te lopen” van Dirk Leestmans 

heeft gezien, heeft kunnen constateren in welke omstandigheden heel wat geïnter-

neerden in ons land worden gedeclasseerd. Door het flagrante gebrek aan kwaliteit 

van de psychiatrische adviesverlening terzake, lijkt het er op dat in hun geval het prin-

cipe van 'de negatieve selectie' eerder wordt voorondersteld dan wel ernstig beargu-

menteerd. 

 

Het criterium van 'de negatieve selectie' kan er in bepaalde gevallen voor zorgen dat 

effectief tegemoetgekomen wordt aan één van de doelstellingen van de wet op de 

voorwaardelijke invrijheidstelling: de bescherming van de maatschappij, of in geval van 

een vrijlating-op-proef de verzekering van een ernstige controle en begeleiding inzake 

de opgelegde voorwaarden. Keerzijde van de medaille is dat daardoor bepaalde 

(categorieën) daders niet meer voor reclassering in aanmerking komen. 

 

Het zou echter goedkoop en onrechtvaardig zijn om op basis van deze vaststelling te 

gaan roepen dat het justitiële beleid in ons land meer en meer een bestraffend karak-

ter gaat vertonen. Wat wij vandaag de dag in toenemende mate constateren is dat dit be-

leid vanuit de media en de zogenaamde publieke opinie zwaar onder druk wordt gezet om 

ten aanzien van bepaalde daders het accent te verleggen van reclassering naar declassering. 

We werden de afgelopen maanden bij herhaling geconfronteerd met enkele exempla-

rische casussen: F.H. wiens verzoek tot voorwaardelijke invrijheidstelling werd afge-

wezen met als één van de argumenten dat hij, na ruim 30 jaar opsluiting, “de druk van 

de media” niet zou aankunnen; of het geval van M.M. die een reclasseringsplan voor-

legt waarin voorzien is dat zij voor haar domiciliëring en opvang terecht kan in een 

communauteit van religieuzen in Frankrijk, maar die onder druk van de media -tot en 

met de inschakeling van Franse tv-zenders- haar verzoek tot invrijheidstelling voor 

onbepaalde tijd ziet afgewezen omdat de betrokken communauteit niet opgewassen is 

tegen de mediaheisa; of nog: het geval van A.P. die haar reclasseringsproject gehypo-

thekeerd ziet omdat alle toonaangevende Vlaamse kranten het als hun taak beschou-

wen om melding te maken van het feit dat zij tewerkgesteld is in een openbare biblio-

theek, met als gevolg dat zij er wordt ontslagen. Het hoeft nauwelijks betoog dat 

geen van de betrokken kranten melding heeft gemaakt van dit laatste gegeven… En 

wat moeten wij denken van de publieke jacht op daders van pedofilie? Die jacht lijkt 

wel open, en de vraag of die daders hun gevangenisstraf al dan niet hebben uitgeze-

ten, is daarbij niet relevant. Waar zij, wegens verjaring van de feiten, niet meer straf-

rechtelijk kunnen worden vervolgd (de zaak van Gheluwe), wordt in het katholieke 

opinieblad Tertio door redacteur Jan De Volder een oproep gedaan om “het spook 

van West-Vleteren (sic) uit te roken”. 

 

Het gaat in de hier aangehaalde gevallen om evenzoveel illustraties van de actualiteit 

van Sartre’s gezegde over de blijvende schuldigverklaring van 'types zoals Jean Genet'. 

(Ik zet de vraag tussen haakjes wie deze types precies zijn tegen wie zich onze mas-

sieve irrationele afweerreflexen en onze roep om een definitieve declassering precies 

richten. De ontwikkelingen in verband met de (niet-)toekenning van een voorwaarde-

lijke invrijheidstelling, geven daarop geen bevredigend antwoord. Het is tenslotte nog 

maar drie decennia geleden dat het Humanistisch Verbond aan de auteur Michel-

Astère Dhont de Arkprijs voor het Vrije Woord toekende voor zijn boek God in 

Vlaanderen, een literaire verheerlijking van de 'pure' pedofiele gedragswijze. 

(Rationalisten zoals Etienne Vermeersch zullen daarop antwoorden dat toendertijd de 

wetenschappelijke knowhow niet voorhanden was om dergelijke gedragswijze als per-

 

Kop en MUNT 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 13 

vers te kwalificeren). 

Waar het vandaag om te doen is, is de ongegeneerde, nauwelijks afgeremde en 

van alle zelfkritiek gespeende druk vanuit onze samenleving om bepaalde indi-

viduen blijvend te fixeren op de eens door hen bedreven feiten. Daarmee kun-

nen we hen gevangen houden in het kwaad als ultieme betekenis van hun be-

staan. 

 

Verschillende van mijn collega’s-gevangenisaalmoezeniers hebben de laatste tijd 

de ervaring opgedaan dat het steeds moeilijker wordt om hiertegen op grond 

van feitelijke informatie en rationele argumenten weerwerk te bieden. Genu-

anceerde pleidooien om ook eens te luisteren naar het verhaal van de door 

ons gefixeerde daders, laat staan om begrip te tonen voor gebaren zoals dat 

van de abt van West-Vleteren om asiel te bieden aan een van hen, komt in de 

buitenwereld over als 'vloeken in de kerk'. Dergelijke pleidooien en gebaren 

blijken afbreuk te doen aan de door de ingezetenen van de goegemeente gretig 

gekoesterde fictie dat zij deel uitmaken van een gezonde samenleving waaruit 

de aanwijsbaar zieke plekken liefst definitief worden weggesneden. 

 

De “gezonde samenleving” is een gevaarlijke fictie… 
 

Over de fictie dat wij leven in een gezonde samenleving is de laatste twee de-

cennia een bibliotheek volgeschreven en nog elke dag verschijnen daarover 

columns, essays en andersoortige publicaties van cultuurfilosofische of -

historische aard. Die publicaties zijn zowel van rechtse als van linkse signatuur, 

maar ze vinden zich in de consensus dat onze samenleving meer en meer ge-

desintegreerd geraakt. De redenen en interpretaties die daarvoor worden 

aangehaald zijn legio. Ik citeer losweg: de clash van de beschavingen, de uitdei-

nende islamisering van ons christelijke Westen, het failliet van de multiculture-

le samenleving en de desintegrerende effecten van een ongeremde immigratie-

politiek. Verder zijn er de verhuftering, lichtgeraaktheid en maatschappelijke 

verruwing van ons samenlevingsklimaat; de cultivering en exploitatie van angst- 

en onveiligheidsgevoelens, de ontwrichtende effecten van een vloeibare sa-

menleving, de ondraaglijke lichtheid van de politiek, de teloorgang van de soci-

aaldemocratie, enzovoort, enzovoort…. 

Uiteindelijk werkt dat alles bij ons een levenswijze in de hand die meer en 

meer gecentreerd geraakt rond de vrijheid van de individuele persoon en 

diens recht op maximale behoeftenbevrediging, met als grens de juridisch ge-

regelde vrijheid van anderen om hetzelfde te doen. 

Daarmee staan we ver af van een gezonde samenleving zoals de grote rechtsfi-

losoof  F. Hegel die voor ogen had. Hij bedoelde daarmee een samenleving 

gekenmerkt door een morele aansprakelijkheid van de individuen die er deel 

van uitmaakten en door een sterke gemeenschapszin. Daarbinnen was er een 

functionele plaats voor een evenwichtig bestraffingsmodel. Volgens Hegel was 

de bestraffing binnen de burgerlijke rechtsstaat die hij voorstond, juist de uit-

drukking van de achting voor de misdadiger, omdat die ook na zijn daad als 

een vrij en autonoom individu serieus genomen wordt. Ook een misdadiger is 

en blijft een rechtspersoon, en de straf wordt bij Hegel gedacht als een ver-

zoening van de misdadiger met de zedelijke gemeenschap waarin hij leeft, om-

dat hij zich hiervan had geïsoleerd door het recht van een andere rechtsper-

soon 'te negeren'. Dit Hegeliaanse model gekenmerkt door een circulaire be-

weging van misdaad, straf en verzoening, kan in onze tijd niet langer gekoes-

terd worden; het is daarvoor te geruststellend, te harmonieus en te negentien-

de-eeuws. 

 

Moeten wij er vandaag de dag niet eerder van uitgaan dat de desintegratie onze ge-

 

Kop en MUNT 

Georg Friedrich Hegel 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 14 

meenschap altijd als een schaduw begeleidt? Dat er misschien wel helemaal geen andere 

dan een 'gewonde' gemeenschap bestaat; ja dat een gezonde gemeenschap een gevaarlijke 

fictie is die in de twintigste eeuw op een ontstellende manier zijn totalitaire aard heeft geo-

penbaard? Waar wij weigeren dit te erkennen, kan zich een gevaarlijk fenomeen voor-

doen: ik bedoel daarmee de moderne impuls om het kwaad hetzij te gaan lokaliseren 

bij demonische individuen, hetzij bij 'het systeem'. Dat getuigt van een loochening van 

het kwaad als 'de schaduw op ons wezen' waardoor -zoals Sartre en Genet indrin-

gend hebben duidelijk gemaakt- iedereen van ons kan gegrepen worden. 

 

�Achiel Neys 

Vormingsverantwoordelijke katholieke aalmoezeniersdienst 

 

Kop en MUNT 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 15 

 

Overvolle gevangenissen en neoliberalisme 
gaan hand in hand 

In Les prisons de la misère verdedigt u de stelling dat er een nauw verband 

bestaat tussen de opkomst van het neoliberalisme en de verharding van 

het veiligheidsbeleid. Eerst in de VS, later ook in Europa. U vat die evolu-

tie samen in een kernachtige formule: 'Verdwijning van de economische 

staat, afname van de sociale staat, versterking en verheerlijking van de 

strafrechtelijke staat. 

 

Loïc Wacquant: “Met die formule wil ik benadrukken dat je de evolutie van het 

politie- en gevangenisbeleid in onze samenlevingen niet kan begrijpen zonder haar te 

zien in de bredere context van een transformatie van de staat, die op haar beurt ge-

linkt is aan mutaties op de arbeidsmarkt en aan een verschuiving in de krachtsverhou-

ding tussen klassen en groepen die strijden om de controle over de staat. Het grote 

patronaat en de 'moderniserende' fracties van de bourgeoisie en de hoge ambtenarij, 

verenigd onder het vaandel van het neoliberalisme, hebben in die strijd de overhand 

gehaald. Zij hebben een grootscheepse campagne ingezet om de macht van de over-

heid onderuit te halen.”  

 

“Sociale deregulering, opkomst van het precariaat (op basis van massale werkloosheid 

in Europa en 'working poor' in de VS) en heropleving van de bestraffende staat gaan 

hand in hand: de 'onzichtbare hand' van de geprecariseerde arbeidsmarkt vindt haar 

institutioneel verlengstuk in de 'ijzeren hand' van de staat, die de taak op zich neemt 

om de ongeregeldheden te onderdrukken die veroorzaakt worden door de versprei-

ding van de sociale onzekerheid.” 

 

“De precaire fracties van de arbeidersklasse worden niet langer in de eerste plaats 

onder controle gehouden door wat Pierre Bourdieu de 'linkerhand' van de staat 

noemt (onderwijs, gezondheidszorg, bijstand, sociale huisvesting) maar vervangen (in 

de VS) of aangevuld (in Europa) door haar 'rechterhand': de politie, het gerecht, de 

gevangenis, instellingen die steeds actiever aanwezig zijn in de onderste sferen van de 

sociale ruimte. De obsessionele nadruk op het 'recht op veiligheid', het verhoogde 

belang en de toename van middelen voor ordehandhaving moeten dan het verlies aan 

legitimiteit goedmaken die onze politici zijn kwijtgespeeld omdat ze de sociale en eco-

nomische missie van de staat hebben afgezworen.”  

 

(...) 

 

Anders dan het dominante politieke en mediadiscours dat suggereren, 

toont uw statistische analyse aan dat de explosie van de gevangenispopula-

tie in de VS vooral te wijten is aan de massale opsluiting van kleine delin-

quenten, niet van gevaarlijke criminelen. Ze worden veroordeeld voor 

drugsdelicten, diefstal, overvallen of zelfs gewoonweg verstoring van de 

openbare orde. 

 

(...) 

 

Loïc Wacquant: “De politiek van 'Law and Order' die vanaf de jaren 1970 in stelling 

wordt gebracht in de VS is in de eerste plaats een reactie tegen de sociale bewegin-

gen van de jaren '60 en meer bepaald tegen de successen van de zwarte emancipatie-

De Franse socioloog Loïc Wacquant, 

een leerling van Pierre Bourdieu, 

bestudeert al jaren het straf- en 

gevangenisbeleid in Europa en de VS. 

Hij publiceerde daarover o.a. Les 

prisons de la misère en Punir les 

pauvres (door EPO vertaalt als Straf de 

armen, 2009). {KENTERINGen]digit 

vertaalde enkele fragmenten uit een 

lang interview met de auteur. Het had 

plaats in 2000. De volledige tekst is te 

vinden op http://rdereel.free.fr/volCZ1.

html 

To the Poin t  

Loïc Wacquant 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 16 

strijd. Rechts zet op dat ogenblik een groots project van intellectuele herbewapening 

op poten, via think tanks, die dienst doen als ideologisch lanceerplatform voor de oor-

log tegen de welvaartsstaat. De aanval op de welvaartstaat is onlosmakelijk verbon-

den met de weigering om de zwarte Amerikanen te integreren. (De aantrekkings-

kracht van het veiligheidsdenken is grotendeels te wijten aan het feit dat het ons toe-

laat de weigering gelijke rechten te verlenen te verpakken in een discours dat voor-

wendt het algemeen belang te dienen -namelijk vrede en veiligheid garanderen voor 

de burgers. In Europa betreft het dan de verpakking van de xenofobe afwijzing van 

mensen uit de Derde Wereld)” 

 

“Eénmaal de veldslag van het 'minder staat' op sociaal en economisch vlak gewonnen 

was, begonnen deze rechtse think tanks het idee te propageren van 'meer staat' op 

vlak van politie en gerecht. In New York bijvoorbeeld rakelt het Manhattan Institute, 

in 1978 opgericht door Anthony Fisher, de mentor van Margaret Thatcher, de weten-

schappelijk al lang achterhaalde theorie van de 'broken window' (1) op om de politiek 

van 'nultolerantie' van burgemeester Giuliani te legitimeren.” 

 

In 1662 gaf Colbert (2) de volgende instructie: “Zijne Majesteit verlangt op 

alle manieren zijn galeienvloot te versterken en het aantal galeiboeven 

met alle soorten middelen op te drijven. Hij wenst dat jullie het groots 

mogelijke aantal schuldigen tot de galei veroordelen en zelfs dat jullie de 

doodstraf omzetten tot die van de galei.” Op die manier werden de ver-

oordeelden ingeschakeld als gratis arbeidskrachten voor de macht. (…) 

Zijn we vandaag teruggekeerd naar dat tijdperk? Dient de gevangenis een 

ecomisch doel? 

 

Loïc Wacquant: “Niet in de zin dat economische uitbuiting van de gevangenen de 

oorzaak of de reden zou zijn van de spectaculaire toename van het aantal opsluitingen 

in de VS, en in mindere mate in West-Europa. In het historische begin van de penale 

opsluiting was dat wel zo. In de 16de eeuw vervulden het Bridewell in Londen, het 

Zuchthuis in Amsterdam, het Hôpital Général in Parijs een drievoudige functie: op-

sluiten, heropvoeden en aan het werk zetten. Georg Rusche en Otto Kirchheimer 

tonen in hun klassieke boek Punishment and Social Structure (3) aan dat opsluiting in die 

tijd “de arbeidskracht van zij die weigerden te werken sociaal nuttig moest maken” 

door hen onder dwang de arbeidsdiscipline in te prenten, zodanig dat ze bij hun vrijla-

ting “uit zichzelf de rangen van de werkzoekenden zouden vervoegen”. (…) Maar in 

onze eigen tijd is eerder het omgekeerde het geval: de gevangenissen dienen om de 

uitgestotenen van de arbeidsmarkt, degenen voor wie geen werk is, in op te sluiten.” 

 

“Amper 1 op 8 gevangenen in de VS oefent een job uit, en in Europa is dat nog min-

der. Wat de critici van het zogezegde 'Penitentiair-Industrieel Complex' ook mogen 

beweren, opsluiting is geen rendabele 'industrie'. Daarvoor zijn de kosten veel te 

hoog. (…) Men vergist zich dus als men een direct verband probeert te leggen tussen 

opsluiting en economisch gewin. Wat niet wil zeggen dat de massale opsluiting geen 

indirecte economische functie vervult: de meest tegenstribbelende fracties van het 

nieuwe dienstenproletariaat disciplineren, door de kostprijs van eventuele vluchtstra-

tegieeën in de informele en illegale straateconomie op te drijven.” 

 

Welke rol kunnen intellectuelen spelen om dit debat in de richting van de 

échte vragen te oriënteren? U verwijt de pers haar neiging om mee te 

gaan in de paniek omtrent het 'stedelijke geweld', maar waarom interveni-

eert u niet zelf op de opiniebladzijden van de kranten? Zou u dat niet toe-

laten om de publieke opinie te bereiken, in plaats van enkel de mensen die 

de moeite doen om uw boek te lezen? U bent een erkend academicus en 

uw standpunt wordt gedeeld door heel wat eminente collega's: er is geen 

 

To the  Po in t  

(1): De theorie van de 'broken 
window' (gebroken raam) is een 
criminologische theorie die stelt dat 
stedelijke verwaarlozing en vandalisme 
aanleiding geven tot meer crimineel en 
antisociaal gedrag (nvdr.)  
(2):Jean-Baptiste Colbert (1619-1683) Frans 
politicus. Tijdens het bewind van Lodewijk 
XIV was hij niet alleen belast met de zorg 
van de koninklijke financiën, maar beheerde 
hij ook vrijwel alle andere 
regeringsdepartementen, zoals handel, 
marine, koloniën en kunst, maar niet het 
leger of buitenlandse zaken. (Wikipedia) 
(3): “Straf en sociale structuur” 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 17 

enkele reden waarom de pers dit standpunt niet in haar kolommen zou 

verwelkomen. 

 

Loïc Wacquant: “Ik moet zeggen dat het laatste deel van uw vraag van een verba-

zingwekkende naïviteit getuigt met betrekking tot de media. Nog afgezien van het feit 

dat de lezers van de kwaliteitspers (les grands quotidiens parisiens) op zichzelf niet 'de 

publieke opinie' uitmaken, gelooft u nu echt dat het de wetenschappelijke kwaliteit of 

de kracht van ideeën is die bepaalt of ze al dan niet in de krant komen? ” 

 

(…) 

 

“De grote media zijn vandaag de dag geen instrument voor democratisch debat maar 

een obstakel dat je moet omzeilen als je dat debat wil aangaan. We zijn dus aangewe-

zen op andere communicatiemiddelen, tijdschriften, nieuwsbrieven, fora, en we moe-

ten elders steun zoeken, bij vakbonden, verenigingen, koepels en collectieven die in 

diverse vormen van sociale strijd verwikkeld zijn. Onderzoekers kunnen met hun kri-

tische vraagstelling, gebaseerd op observatie en vergelijking, een voortrekkersrol spe-

len om het vraagstuk van de bestraffing, te herformuleren in tegelijk gedurfde en rea-

listische termen. Zij kunnen zich, samen met allen die in en rond de gevangenis actief 

zijn -rechters, advocaten, externen, militanten, gevangenen en hun families- inspannen 

om de gevangenis eindelijk buiten de muren en in de openbaarheid van de stad binnen 

te brengen.” 

 

�Selectie en vertaling: Marc-Antoon De Schryver  

 

To the  Po in t  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 18 

Ex-gedet ineerde aan het woord 
 

KENTERINGen]digit: Wat is een 'levensdelict'? 

Arthur: Dat is een delict waarbij iemand om het leven is gekomen. Er is natuurlijk 

een gradatie. Dat gaat van 'slagen en verwondingen zonder het oogmerk te doden' 

tot 'moord'. 'Moord' impliceert steeds 'voorbedachte rade'.  

Aan die gradaties zijn verschillende strafmaten verbonden. In België heeft men de ver-

schillende strafmaten veel te breed gemaakt. Zo kan het gebeuren dat iemand met 

'slagen en verwondingen zonder het oogmerk te doden' met nog een paar nevengra-

daties eigenlijk evengoed 30 jaar kan krijgen als iemand met moord.  

In Nederland ligt dat meer vast. Daar weet je dat die of die categorie van dit mini-

mum tot dat maximum gaat. In België hangt veel af van de inschatting door rechter en 

volksjury die de strafmaat gaan bepalen. 

 

'Vervroegde' vrijlating en strafuitvoeringsrechtbanken 
 

{K]: Onlangs was er sprake van dat Michèle Martin, partner en medeplichtige van Marc 

Dutroux, mits bepaalde voorwaarden zou vrijkomen. Vader Marchal is tot in Frankrijk actie 

gaan voeren om dat te beletten... 

A: Volgens mij zijn dat illegale praktijken. Ik heb geen enkel probleem met het feit dat 

slachtoffers een belangrijke rol toegemeten krijgen in het hele proces. Maar ik betwij-

fel ten zeerste of het positief is dat mensen wiens kind of geliefde om het leven werd 

gebracht, geconsulteerd worden op het ogenblik dat de dader kan vrijkomen. Na tien 

jaar wordt alles opnieuw opengetrokken. Hebben die nabestaanden er ondertussen 

mee leren leven? Misschien heeft de wonde gedeeltelijk kunnen helen, maar uiteinde-

lijk weten ze dat die man of vrouw gaat vrijkomen en dat ze er dan opnieuw mee ge-

confronteerd worden. 

De strafuitvoeringsrechtbanken, waar over vervroegde vrijlating beslist wordt, wer-

den gecreëerd in het Dutrouxtijdperk. Er was toen een roep tot verstrenging waar 

de politiek gretig op heeft ingespeeld. Men is daar volgens mij te ver in gegaan. Ik 

denk dat die zaken in handen van meer objectieve instanties dan de onmiddellijk be-

trokkenen moet komen.  

We merken op alle vlakken een verstrenging van justitie. De wet Lejeune werd terug-

geschroefd. Ook de koning is in die verstrenging meegegaan. Er wordt bijna nooit 

meer genade toegekend, en zeker al geen amnestie. Mensen die tot dertig jaar ver-

oordeeld waren, kregen vroeger al eens twee jaar strafvermindering of zo.. 

Als je tot de onderste maatschappelijke lagen behoort, weinig scholing hebt genoten 

en je je verbaal moeilijk kan uitdrukken, is het zeer moeilijk om vervroegd vrij te ko-

men. Waarom? Je moet je nogmaals gaan verdedigen voor een strafuitvoeringsrecht-

bank en vertellen wat je tien jaar geleden al gezegd had. En dan speelt er nog een ele-

ment mee. Een heel aantal gevangenen zijn alleen, zij krijgen bijna geen bezoek meer 

van familie of vrienden. Dat heeft als gevolg dat mensen binnen volledig vervreemden. 

De gevangenis is een wereld op zich, niet te vergelijken met de buitenwereld. Het 

grote probleem is dat die mensen geen begeleiding meer krijgen. Als je geen bezoek 

krijgt, niet meer kan telefoneren of schrijven, verlies je je 'venster op de wereld'. Dan 

gaat je geest zich aanpassen, vergoelijken. Het ligt, denk ik, in de natuur van de mens 

om een aantal dingen uit het verleden te vergoelijken. Na negen jaar word je dan op 

de psychosociale dienst geroepen en de feiten worden in herinnering gebracht. Dat is 

een harde confrontatie. Er zijn mensen die dat aankunnen en er zijn mensen die dat 

niet aankunnen. Als je dan niet over de nodige steun beschikt, én van buiten én van 

Arthur was betrokken bij een 

levensdelict. Hij werd tot een lange 

gevangenisstraf veroordeeld. Na 10 

jaar kwam hij vrij en vond hij werk in 

een bedrijf. Een tijd geleden vestigde hij 

zich als zelfstandige. Ondertussen is 

Arthur 45 jaar oud en wijzer geworden. 

Naar gedetineerden en ex-

gedetineerden wordt zelden geluisterd. 

Toch zouden we van deze 

'ervaringsdeskundigen' heel wat kunnen 

leren over ons penitentiair systeem. 

{KENTERINGen]digit ging Arthur 

opzoeken. Arthur is een fictieve naam. 

De Rode Draad 

 

Gori l l a  Gust  ste l t  het  beter  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 19 

een advocaat -want zonder advocaat geraak je niet buiten-, ben je er aan voor de 

moeite. Er zijn gevallen bekend waarbij er uiteindelijk geen enkel probleem was om 

een bepaald persoon vrij te laten, maar hij krijgt het niet gezégd voor de strafuitvoe-

ringsrechtbank. Op dat punt is ons systeem enorm discriminatoir. Je mag in dit ver-

band ontegensprekelijk van klassejustitie spreken. 

De psychosociale dienst, bijvoorbeeld, heeft op dat ogenblik als taak om de gevange-

nen in te schatten. En eigenlijk is er maar één vraag die de maatschappij bezighoudt: 

de kans op recidive. Dat is een meer dan terechte vraag. Het probleem is echter dat 

nooit iemand kan garanderen dat er geen recidive zal zijn. Nu, statistisch weten we 

dat het aantal recidivisten voor levensdelicten zeer laag ligt. We spreken dan over 

psychopaten en dergelijke. Kan je die tegenhouden? Dat weet ik niet, ik ben psycho-

loog noch psychiater. 

 

Begeleiding 
 

A: De begeleiding is zo goed als nul. In tegenstelling tot bijvoorbeeld Nederland, laat 

men je in de Belgische gevangenissen wegrotten. De psychosociale dienst heeft ook 

de middelen niet om mensen daadwerkelijk te begeleiden. Als je de dingen niet zelf in 

handen neemt, ga je -bij wijze van spreken- elke dag werken (als er werk is, wel te 

verstaan, want door de concurrentie met sociale werkplaatsen en lageloonlanden be-

gint dat problematisch te worden). Maar buiten het werk ga je niets doen en bouw je 

je eigen wereld op. Dat is niet bevorderlijk om je op de terugkeer in de maatschappij 

voor te bereiden. Als die persoon dan na zijn vrijlating hervalt, zal men de vraag stel-

len: wat is er misgelopen met die man? De psychosociale dienst zal zeggen: “ja, wij 

hebben gezegd dat er kans op recidive bestond”. De strafuitvoeringsrechtbank zal 

zeggen: “ja, maar wij hebben hem wel laten begeleiden door een psychiater en van 

daaruit hebben we geen signalen ontvangen”. Kortom, iedereen trekt zijn paraplu 

open. 

In Nederland gaat men daar anders mee om. Daar vraagt men zich af waar het sys-

teem fout is gegaan: “Wat hebben wij niet gezien, en waarom hebben we bepaalde 

dingen niet gedaan?” 

Toch zijn er ook bij ons gevangenen die privé een psycholoog of psychiater voor con-

sult laten komen. Maar ook hier weer stoten we op een klassegegeven. Want met het 

geld dat je binnen de gevangenismuren verdient, kan je dat niet betalen. Binnen de 

gevangenismuren betaalt de ziekenkas niets terug als je een arts van buiten laat ko-

men.  

 

De roep om wraak 
 

A: Ik geloof niet in een systeem waarin we nu langzaam maar zeker verzeilen, met 

een roep om zwaarder te straffen, verjaringstermijnen op te trekken en zo meer. Er 

moet een faire verhouding zijn tussen de strafmaat en datgene wat gebeurd is. Zo 

niet kom je alleen maar in een spiraal terecht van steeds hardere aanpak en zwaarde-

re straf. 

Je mag dat 'verrechtsing' noemen. Meerdere professoren criminologie aan verschillen-

de Belgische universiteiten hebben bewezen dat de gevangenisstraf maximaal zeven 

jaar zou mogen bedragen. Op dat ogenblik voelt men een knak, breken mensen, 

wordt het echt moeilijk. In plaats van gevoelens van berusting komen haatgevoelens 

naar boven.  

Stel je voor dat je het principe van maximum zeven jaar in de praktijk brengt. (Let op, 

er zijn ook mensen die nooit meer los mogen komen). Het zou een vermenselijking 

vanhet systeem betekenen waarbij zowel dader en slachtoffer en ook de maatschappij 

beter zouden varen. Toen ik in de gevangenis zat kostte een gevangene de staat ge-

middeld 6.000 Belgische franken per dag. Als je de straf van tien tot zeven jaar kan 

terugbrengen, betekent dat een fikse besparing. Dat kan je dat investeren in begelei-

 

De Rode Draad 

Deze en volgende illustraties: Geluidsdemo aan 
de gevangenis van Brugge (4 maart 2009, 
21u49) uit solidariteit met Ollie. Ollie werd op 
25 februari 2009 gearresteerd nadat hij in de 
afvalcontainer op het terrein van de Delhaize 
gezocht had naar weggegooid voedsel 
(versheiddatum overschreden). De raadkamer in 
Brugge had beslist om hem een maand in de 
gevangenis te laten verdwijnen. 
Foto’s: Indymedia O-Vl. 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 20 

 ding van de man of vrouw in kwestie. Er zouden geen extra gevangenissen bij moeten 

komen en het probleem van de overbevolking zou opgelost kunnen worden. 

Nu zijn er nog gevangenissen waarop België absoluut niet fier moet zijn. Gevangenis-

sen waar men nog altijd zijn behoefte in plastieken emmers moet doen, waar men 

met drie of vier op cel ligt en achter twee houten planken zijn behoefte moet doen... 

zulke toestanden. En u mag zich daarbij niet een buitentemperatuur van 30 graden 

voorstellen! Alles begint dan op te warmen... leuk is anders.  

Als men die afwegingen bij elkaar zet, vraagt men zich eigenlijk af hoe het komt dat 

men daar nog geen werk van gemaakt heeft. Het is heel simpel: die wetenschappelijke 

studies kunnen niet op tegen de roep om wraak. Er is één verhaal dat de doorslag 

geeft: dat van Marc Dutroux waarin dan ook nog een heel aantal diensten gefaald 

hebben. Toen hebben we een verstrenging gekregen. Er moest op tafel geslagen wor-

den, en hard! En dat hebben wij gevoeld. 

 

{K]: Jij zat in de gevangenis op dat moment? 

A: Ja, wat wij toen gevoeld hebben bij de gevangenisbevolking, was een enorme em-

pathie met de slachtoffers. Maar tevens waren de betogingen buiten niet direct een 

geruststelling voor ons. Dat heeft ook aanleiding gegeven tot een verschuiving in de 

manier van pleiten en vonnissen. Advocaten en jury 'rekenden'. Een voorbeeld: “Als u 

meneer 30 jaar geeft, dan staat hij morgen opnieuw op straat. Hij zit nu al twee jaar 

in voorhechtenis, dus nog 8 jaar te gaan. Maar hij gaat kunnen genieten van genade, 

amnestie, van die en die speciale maatregel. Als hij met dat alles nog 6 jaar zit, zal het 

veel zijn”. Met als mogelijk gevolg dat de jury redeneert: “Wij geven hem geen 30 

maar 25 jaar en we rekenen erop dat hij binnen 4 jaar buiten is.” Ondertussen veran-

dert de wetgeving, verandert heel de atmosfeer. Dan zijn het ineens andere mensen 

die uw straf gaan interpreteren. “Eigenlijk heb je 25 jaar gekregen”, redeneren ze, “en 

kan je 25 jaar hier moeten blijven zitten”. Het zou, denk ik, een zeer interessant soci-

ologisch of sociaal experiment zijn indien met op dat ogenblik de jury van toen op-

nieuw zou samenroepen om haar te vragen: “Kijk, wat vinden jullie nu dat er met de 

veroordeelde van toen moet gebeuren?”. Misschien is het een idee om de strafuitvoe-

ringsrechtbanken gewoon door de toenmalige jury te vervangen. Want nu komt men 

ineens voor een beroepsrechter die de zaken zal herinterpreteren. En, ik zei het al in 

het begin, voor de verschillende delicten staan geen duidelijke strafmaten vast. 

Als de criteria om iemand vervroegd vrij te laten inderdaad, zoals men beweert, op 

goed gedrag berusten, dan kunnen de strafuitvoeringsrechtbanken 95% van de men-

sen die één derde van hun straf uitgezeten hebben, inderdaad vrijlaten. Maar waarom 

gebeurt dat niet? Vaak omwille van pietluttige discussies over feiten die al lang op een 

andere manier geregeld hadden kunnen worden. 

Er zijn echter nog andere voorwaarden om vervroegd vrij te komen. Je moet werk 

hebben, een opleiding, een dagbesteding... Op zich is dat natuurlijk zeer goed. Maar er 

is een probleem. Toen ik buitenkwam was het strafblad nog volledig in voege en nam 

de Belgische staat, nog steeds de grootste werkgever in ons land, niemand met een 

strafblad aan. Je krijgt geen 'bewijs van goed gedrag en zeden'. Nu is dat enigszins ver-

soepeld... 

Ik wil maar zeggen de afstand tussen wens en realiteit is groot. Hoe wil je in gods-

naam dat iemand die geen contacten meer heeft met de buitenwereld een job gaat 

vinden? Daarop zeggen ze je: “we gaan je verlof geven”. Ah ja?... maar je krijgt alleen 

maar verlof als je een verblijfplaats hebt. Nu zijn er een aantal opvanghuizen. Eigenlijk 

is het een schande dat die er moeten zijn, maar godzijdank dat ze er zijn. Het zijn alle-

maal privé-initiatieven van vzw's. Maar een daadwerkelijk gestructureerde oplossing 

vanuit de staat, vanuit Justitie, om mensen bij hun buitenkomen te begeleiden, dat is 

er NIET! 

 

{K]: En dan kom je weer bij de vraag of de betrokken persoon nog mensen kent of niet? 

A: Dan komen we weer terecht bij wat we reeds aangestipt hadden. Er zijn mensen 

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 21 

die twee, drie, vier jaar te lang gezeten hebben. Waarom? Omdat ze geen verlengstuk 

hadden buiten. Omdat ze pech hebben. Waarom wordt die herintegratie in de maat-

schappij niet daadwerkelijk gemanaged?  

 

Heroriëntering 
 

{K]: Naast strafuitvoeringsrechtbanken heb je ook 'bemiddeling tussen slachtoffer en da-

der'. Heb jij daar te maken mee gehad? 

A: Ik persoonlijk niet. De nabestaanden van het slachtoffer hadden duidelijk te ken-

nen gegeven geen contact te willen. En dat moet je respecteren. Ik heb wel mensen 

gekend die dat initiatief genomen hebben of ook door het slachtoffer zelf gecontac-

teerd zijn geweest. En meestal was dat een positief verhaal. Ik geloof persoonlijk dat 

we meer en meer in die richting moeten evolueren. In Nieuw-Zeeland heeft men een 

aantal jaren geleden projecten opgezet waarbij men getracht heeft met bemiddelings-

commissies te werken. Daarbij bracht men daders en slachtoffers bij elkaar om te 

proberen een bevredigende en sociaal verantwoorde oplossing te vinden. Indien daar-

bij geen resultaat werd geboekt, kwam het vooralsnog tot een rechtszaak. Ook daar 

heeft men gemerkt dat oplossingen voor alle partijen -maatschappij, dader en slacht-

offer- veel bevredigender waren. 

 

{K]: En hoe is jou reïntegratie verlopen? 

A: Ik was 100% schuldig aan de ten laste gelegde feiten en heb dan ook een lange ge-

vangenisstraf gekregen. Na tien jaar ben ik vrijgekomen. Ik heb veel steun gehad van 

mijn familie en ik heb mijn gevangenistijd gebruikt om mij te heroriënteren. Reeds 

tijdens het voorarrest, begon ik toch wel na te denken over de manier waarop ik aan 

het leven was: wat is er gebeurd? Kan ik dat voorkomen?... Maar wat zich het meest 

opdrong, was de vraag hoe ik de schade kon repareren, goedmaken, er is immers ie-

mand om het leven gekomen en die kan je niet terugbrengen. 

Op een bepaald ogenblik werd in de gevangenis een anti-agressiesessie georganiseerd 

waaraan ik heb deelgenomen. Daar is één ding gebeurd die ik nooit zal vergeten en 

die de onmacht schetst bij mensen die een levensdelict hebben begaan. In die groep 

met allemaal mensen die voor levensdelicten en geweldzaken zitten, zegt iemand van 

ons: “Nu wou ik dat ik veroordeeld was voor zware pedofiele feiten”. (Nu moet je 

weten dat pedofielen en verkrachters in de gevangenis de meest verachte categorie 

is. Ze worden zelfs niet met de achterkant van de rug bekeken.) Iedereen bekijkt die 

man met verbazing. “Ja”, gaat deze laatste verder, “dan zou ik tenminste nog in staat 

zijn om iets terug te doen voor die mensen, of om er naartoe te stappen”. 

Deze anekdote toont de onmacht van de daders aan. Slachtofferdaderbemiddeling is 

een heel mooi initiatief dat zeker moet gesteund worden. Maar vaak kan het niet 

meer. Het slachtoffer is er niet meer of er zijn geen nabestaanden meer om mee te 

praten. Hoe ging ik dan mijn leven heroriënteren? Ten opzichte van het slachtoffer 

kon ik niets meer doen. Dan ben ik het meer maatschappijgericht gaan zoeken. 

Wat ik op dit ogenblik probeer te doen, is: doorgeven wat ik binnen en buiten de ge-

vangenismuren in mijn vakgebied geleerd heb. Ik geef daar gratis lessen over. In sa-

menspraak met andere organisaties probeer ik autistische kinderen een jobopleiding 

te geven, en dergelijke meer... 

Resumerend kan ik zeggen dat ik de tijd daarbinnen gebruikt heb om er zo volwaardig 

mogelijk buiten te komen en voor de maatschappij van waarde te zijn -hoe minimaal 

ook. 

 

Verhoudingen binnen de gevangenis  
 

{K]: Wat is de verhouding met de medegevangenen, met de cipiers, met de directie..? 

A: Laat ons top down werken. Directeurs zie je alleen maar als je iets nodig hebt of 

als ze je roepen. De macht van een directeur is zo goed als onbeperkt. Uiteraard bin-

 

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 22 

 nen de regels van de wet. Ik mag van alle directeurs die ik heb meegemaakt weinig 

slechts zeggen. Mensen zijn verschillend, hun interpretaties verschillen, ze kunnen al-

lemaal eens lachen en allemaal eens heel kwaad zijn. Met reden soms, of zonder re-

den. Maar goed... het zijn mensen.  

Persoonlijk ben ik nooit het slachtoffer geweest van een onredelijke behandeling of 

een onrechtvaardige interpretatie. Onze meningen liepen vaak uiteen, maar ik heb 

altijd kunnen begrijpen waarom er ten opzichte van mij of van iemand anders een be-

paalde sanctie werd geheven. 

 

Dan krijgen we het tweede niveau. Dat zijn de cipiers. De jongste jaren zijn heel veel 

jonge mensen binnengebracht -dat heeft ook te maken met de uitbreiding van het ge-

vangeniswezen. Binnen het cipiersbestand is een duidelijke verrechtsing bezig. Waar 

men eindelijk eens mee moet stoppen is de vakbonden binnen de gevangenissen. Zij 

oriënteren zich puur en enkel op de cipier. De mensen die in de zoo van Antwerpen 

werken, hebben meer respect voor de dieren die ze moeten verzorgen, dan de mees-

te cipiers tegenwoordig. 

 

{K]: Dat is een straffe uitspraak... 

A: Dat is een zeer straffe uitspraak, maar laat mij je het volgende zeggen. Voor gorilla 

Gust in Antwerpen heeft men berekend hoe groot zijn kooi moest zijn, hoeveel uren 

per dag hij buiten moest kunnen en zo meer. Voor gorilla Gust ging men op tijd en 

stond ook voor een vrouwtje zorgen, want gorilla Gust moest in normale omstandig-

heden achter tralies kunnen zitten. Vergelijk dat eens met wat men met de Belgische 

gevangenen doet.. 

 

{K]: Gevangenen kunnen toch 'intiem bezoek' aanvragen? 

A: Jajaja, recent is dat mogelijk geworden. Dat is zeker een positief punt. Maar waar-

over het gaat is het feit dat gevangenen door vakbondsacties de laatste jaren systema-

tisch x aantal uren per dag in hun cellen zijn opgesloten, en dat zouden ze met gorilla 

Gust nooit gedaan hebben. In de zoo van Antwerpen is er altijd een minimale bezet-

ting om toch altijd de dieren te blijven verzorgen. In de gevangenis zegt men: “De po-

litie moet het maar overnemen”. De politie is daarvoor niet opgeleid. De politie komt 

binnen, doet haar best, en geeft u juist en wel geteld dit en dat nog te doen... En voor 

de rest word je 24 uur opgesloten. Je hebt geen mogelijkheid tot contact meer. Af-

spraken die je hebt, kunnen niet doorgaan. Bezoek ook niet..., alles wordt geweigerd. 

 

{K]: Ook de wandeling? 

A: Dat hangt er van af. In bepaalde gevangenissen heeft men altijd een aantal cipiers 

die op post blijven om de goede werking te garanderen. En dan zie je wel een samen-

werking tussen politie en cipiers tot stand komen. 

Ik vind het ook tekenend dat het aantal stakingen binnen de gevangenismuren de laat-

ste jaren naar omhoog is gegaan. Als verklaring voert men de toegenomen agressie 

aan. Het kan best dat het geweld in de gevangenis is toegenomen. Maar de eerste 

vraag daarbij is: hoe komt dat? Doe daar onderzoek naar! 

De reden ligt in de verrechtsing die er plaatsvindt. Vroeger lag de gemiddelde leeftijd 

van de cipiers tussen  40 en 45 jaar. Ik denk dat die leeftijd nu gemakkelijk tien jaar 

lager ligt. Al die oude cipiers zijn weg- of op brugpensioen gegaan. Ik gun dat die men-

sen. Maar voor de gevangenen was dit zeker geen goede zaak. De wat oudere cipiers 

hebben de nodige ervaring en weten dingen te plaatsen. Ze weten incidenten op te 

lossen en hoe ze bepaalde situaties moeten ontmijnen. Ze konden de nodige soepel-

heid aan de dag leggen om 'te leven en te laten leven'. Bij een halve scheve schaats 

hield de cipier het vaak bij een “mmm, zo wil ik dat niet meer zien”. Het was een 

menselijke benadering.  

Nu worden er onmiddellijk sancties getroffen, gaan de deuren op slot, worden er 

rapporten geschreven, en zo meer... Wil de directeur zijn gevangenen nog een deftige 

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 23 

 behandeling kunnen geven, dan moet hij zich voor een groot stuk schikken naar de 

nukken en de willetjes van de vakbonden en van de cipiers. 

Pas op! Ik ben niet anti vakbond!. De vakbond heeft zeker haar verdienste. Kijk, een 

cipier die in een gevangenis gaat werken weet dat daar ooit gevochten zal worden, 

het zijn immers geen lieverdjes. Als er tegenwoordig maar een vechtpartij uitbreekt, 

staan de cipiers buiten aan de poort, want “de veiligheid is niet gegarandeerd”. Wat 

men uiteindelijk wil, is dat een gevangene 24 uur per dag opgesloten zit, en dan kun-

nen zij zich met andere zaken bezig houden. Dat is compleet het tegenovergestelde 

van wat er dient te gebeuren? Cipiers willen rust. 

Maar, nogmaals, ik veroordeel elke vorm van geweld, maar men gaat de spiraal van 

geweld en stakingen niet kunnen doorbreken als men -en de vakbonden in de eerste 

plaats- niet bereid is om ook in eigen boezem te kijken. Als er een gevangenishervor-

ming komt -wat de Belgische staat en de Belgische politiek zou sieren- dan moet men 

het volledige pakket aanpakken. Dan moet men, zoals ik eerder al zei, van de 10 jaar 

opsluiting naar de 7 jaar gaan, dan moet men half open gevangenissen bouwen. Dat is 

niet moeilijk, je hoeft enkel een paar deuren weg te halen... 

 

{K]: Geen celdeuren meer? 

A: Ja, of celdeuren die op een bepaald moment van de avond gesloten worden. Leu-

ven-Centraal is zo een gevangenis. Leuven-Centraal is een apart verhaal. Ondanks de 

positieve resultaten die er op menselijk vlak vaak geboekt worden, roept men daar al 

jaren om te verstrengen, om het opendeursysteem dat er in voege is, af te schaffen.  

Wanneer men een studie maakt over gorilla Gust en dan tot het besluit komt dat 

Gust zich beter gaat voelen als men een spiegel in zijn kooi plaatst, dan komt die spie-

gel er. Over die spiegel is op politiek vlak nooit gediscussieerd, zelfs niet in het Ant-

werps stadsbestuur. Als het gaat over de behandeling van mensen dan ineens gaat dit 

of dat niet. Soms kom je tot de meest waanzinnige zaken. Ik geef een voorbeeld. En 

Braziliaan komt naar België met drugs op zak. Het was iemand uit het Amazonewoud 

die door het drugskartel werd gerekruteerd. Hij heeft gewoon geprobeerd om voor 

10.000 dollar over en weer naar Europa te reizen om hier drugs te importeren. Dat 

is het verhaal. De achtergrond van die man, onder meer dat hij uit een rieten hut in 

het Amazonewoud komt, was gekend en stond duidelijk in zijn dossier vermeld. De 

man wordt hier veroordeeld én moet ginder nog een vrouw en twee of drie kinderen 

onderhouden. Hij moest dus werken. In de gevangenis deed hij meerdere jobjes om 

toch maar het weinige geld dat hij ermee verdiende naar ginder te kunnen sturen. Na 

vier jaar komt hij in aanmerking om voorlopig vrijgelaten en gerepatrieerd te worden. 

Op dat ogenblik zegt de gevangenis 'neen'. 'Neen', want de man in kwestie moest nog 

18.000 Belgische frank betalen, wat in die tijd vrij veel geld was. Toen verdienden wij 

gemiddeld tussen de 3.000 en de 4.000 BEF per maand. Dat bedrag werd op een re-

kening gestort want in de gevangenis is er geen sprake van cash geld. Uiteindelijk is 

het geld voor de helft door hemzelf bijeengebracht en voor de andere helft door vrij-

willigers buiten de gevangenis.  

Men heeft dus iemand een jaar langer binnengehouden aan 6.000 BEF per dag omdat 

hij 18.000 fr moest betalen. Ik denk dat je dat een redelijke mens niet uitgelegd krijgt. 

Het gaat hier dus om het principe, om de strafuitvoering. 

 

Het alternatief? 
 

{K]: Zie jij, onafgezien van die 7 jaar als maximumduur van opsluiting, een alternatief voor 

het gevangeniswezen? 

A: Wel, ik denk dat het niet slecht is voor bepaalde feiten mensen op een menselijke 

manier op te sluiten. Dat is punt 1. Punt 2: er moet begeleiding komen. Absoluut, ab-

soluut!. Punt 3: er moet gespecialiseerde opleiding komen voor de mensen die er 

werken. Verder vind ik het experiment in Nieuw-Zeeland waarover ik het daarstraks 

had, een goed systeem. 

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 24 

Op het maximum van 7 jaar geldt nochtans één grote uitzondering: Personen waar-

van onomstotelijk wordt vastgesteld dat ze voor 100 procent een constant gevaar 

voor de maatschappij vormen. Maar voor hen, zou ik dan weer een aparte gevangenis 

bouwen. In Nederland heeft men dat gedaan. Als ik me niet vergis was dat op de Ve-

luwe temidden van het groen. Het concept is een soort kamp met kleine bungalows. 

De bewoners weten en berusten er ook in dat ze nooit meer gaan vrijkomen, maar 

ze hebben er een menselijk bestaan. Ze kunnen er tuinieren, gaan werken, en zo 

meer... Zo een project moet je in de eerste plaats uitbouwen voor de betrokken 

mensen zelf, en in de tweede plaats ook voor de maatschappij. Verrechtsing, verzwa-

ring van straf, is nooit de oplossing. Daar gaat ook geen grotere afschrikking van uit. 

Of er nu 30, 40 of 50 jaar op staat, daar gaat geen moord meer of minder door ge-

pleegd worden. Iedereen die een moord of een bankoverval plant, gaat ervan uit dat 

hij of zij niet betrapt wordt. 

 

{K]: Verhoging van de strafmaat leidt dus niet naar afname van de misdaad? Hier speelt 

dus alleen de logica van de straf?  

A: Ja! Waarom is men bijvoorbeeld in Frankrijk met de publieke terechtstellingen ge-

stopt? Omwille van het feit dat het publiek zich, omwille van de gruwelijkheid, in een 

aantal gevallen tegen de officiële instanties keerde. Terwijl de guillotine eigenlijk uitge-

vonden werd om de terechtstelling 'menselijker' te laten verlopen, daarvoor was het 

de 'strop'. In een volgende fase hebben ze de terechtstelling binnen de muren ge-

bracht. En uiteindelijk werd de doodstraf in de Europese landen afgeschaft. Dat is een 

enorme overwinning voor het humanisme. Maar dat gaat nog niet ver genoeg, het 

moet nog verder willen we -echt waar- als maatschappij recht in de spiegel kunnen 

kijken. 

 

En ik weet uiteraard, daar ben ik me heel bewust van, dat iedereen zal zeggen: “Ja, 

hoor hem eens praten, 't is een misdadiger”. Hoe komt het dat men nooit luistert 

naar ex-gedetineerden? Heel eenvoudig omwille van de cirkelredenering “het is een 

misdadiger en het blijft een misdadiger”. Maar als we dat zo gaan beschouwen, hoe 

kunnen we dan ooit iets weten over wat daar gebeurt en er iets aan veranderen? Als 

de maatschappij niet begint met zijn ex-gedetineerden te praten en met hen naar op-

lossingen zoekt, zal er nooit iets ten gronde veranderen. Er is een Indiaanse spreuk 

die zegt: “Veroordeel niemand vooraleer je in zijn voetstappen gestaan hebt.” Ik be-

grijp ook wel dat scepticisme van: “Ja, nu gaat hij het nog eens komen uitleggen”. 

Maar dat is de enige manier om mensen bewust te maken van het feit dat ons peni-

tentiair systeem grondig herbekeken moet worden. Vandaar dit interview, want ik 

spreek hier voor de rest niet vaak 

over. 

Het gevaar in tijden van verrechtsing, is het feit dat men op een bepaald ogenblik 

voor een bagatel buitenproportionele straffen gaat opleggen. Dat riskeert een dyna-

miek op gang te brengen die eindigt met de herinvoering van de doodstraf. Ondertus-

sen weet iedereen dat die zinloos en onomkeerbaar is. In de Verenigde Staten zijn al 

meerdere personen terechtgesteld waarvan achteraf is gebleken dat ze onschuldig 

waren. En wie ga je dan in de gevangenis zetten? Want op de keper beschouwd is dat 

ook moord! Maar ik heb het nog nooit gezien dat een persoon daarvoor achter de 

tralies ging. Dan heb je ineens een systeem tegenover het individu. En dat systeem is 

gebaseerd op onderdrukking. En er zijn nog teveel terreinen waar die onderdrukking 

via concrete personen tot uiting komt. Ik denk hierbij aan de macht die men aan ci-

piers en andere personen geeft. En dat moet eruit! Dat moet eruit door opleiding, 

door sensibilisering. 

 

�Interview: Jan Soetewey 

 

De Rode Draad 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 25 

 

Fragment van God?  

Gevangenisaa lmoezen ier  aan het woord 
 

Aalmoezenier 

 

Sinds januari 2005 ben ik voor één dag in de week aangesteld als protestantse aal-

moezenier in de gevangenissen van Ieper en Brugge. Op de andere dagen ben ik pre-

dikant van de protestantse kerk van Ieper, hoewel het gevangeniswerk mij zeker 

meer dan een dag bezighoudt. Mijn taak is om mensen te bezoeken: ‘op cel’ of als dat 

kan in een gemeenschapsruimte. Ik bezoek mensen van verschillende levensbeschou-

wingen, in goed overleg met mijn collega’s. Vaak ontstaat een persoonlijk contact ge-

woon op de gang of bij iemand anders op cel of in een eredienst. Elke donderdag-

avond is er eredienst, eerst voor ‘Mannen 2’ (kortgestraften en voorarresten), daarna 

voor ‘Mannen 1’ (gestraft langer dan 5 jaar). In een eigen kapel zitten we om de tafel 

om de oude verhalen langszij te brengen: hoe heeft een bijbelwoord/verhaal zeggings-

kracht binnen deze context, misschien wel om de gevangenissituatie te spiegelen, te 

verruimen, te verademen. 

Op een donderdag na Pasen lazen we samen het verhaal van Johannes 20, 19 vv. 

Over de leerlingen die na de dood van Jezus bij elkaar zijn, bevangen door angst. Jo-

hannes’ geloofsverhaal: hoe Jezus, zijn levensverhaal, dwars door die angstige muren 

heenbreekt en hen vrede toeroept en vervolgens hen aanblaast: zijn adem, zijn geest-

kracht als bevrijdende manier van leven. We hebben het samen in de kring in praktijk 

gebracht: hoe je elkaar kunt aanblazen: moed, hoop, troost, kracht, weerbaarheid, 

vertrouwen… we hadden er een lange adem voor over en deelden daarna matses en 

druiven, als teken van bevrijd leven, ook al bevind je je nog in de woestijn. 

 

Bevrijding uit angstland 
 

Voor mij een wezenlijk levensmodel. Het verhaal van ‘Egypte’. Als een aanklacht te-

gen wat kwetsbaar leven onderdrukt, als een bemoediging voor mensen om eindelijk 

bevrijd te worden van angst en onrecht. Dat helpt mij om samen met gevangengehou-

den mensen klaarheid te scheppen. Hoe heb je zelf angst aangejaagd, wat betekent dat 

voor een slachtoffer, en wat doet dat aan jouzelf, als je een ander bedreigt of nog er-

ger. Waarop iemand in de kring vraagt: ik besef dat ik verkeerde dingen heb gedaan, 

maar daardoor ben ik toch niet een slecht mens? We zitten vaak midden in die vra-

gen: als je wat gebeurde niet kunt goedmaken, wat betekent vergeving, nieuw begin 

van leven? Ik kom daar later op terug. Want eerst wil ik kwijt, dat dit bevrijdingsmo-

del van Exodus voor mij ook een kritische spiegel is geworden naar het gevangenis-

systeem. Ik houd het daarbij bij mijn ervaringen in België, andere heb ik niet. 

Regelmatig valt er ook in de media te lezen, hoe dit systeem bepaald niet helpt om 

mensen vrij te maken van hun verleden, maar hen eerder vast blijft pinnen op dat ver-

leden. Ik kom te vaak gevangenen tegen die, vaak tegen hun eigen klippen op, wel an-

ders zouden willen, na wat zij hebben gedaan, maar noch die kans krijgen, noch enige 

begeleiding om dat waar te maken, noch een perspectief om naar nieuw begin toe te 

werken. Het verschil tussen de intenties van de wetten van justitie en de praktijk is in 

mijn beleving erg groot. Mede omwille van de politieke winden die vooral het ‘harder 

straffen’ aanblazen en die andere manieren van denken over straf al lang niet politiek 

interessant vinden. Ondanks de kritische geluiden uit de eigen gelederen van de rech-

terlijke ‘macht’ en van de ‘gevangenbewaarders’. 

Voor menig gedetineerde is de gevangenis een onderdrukkend angstland, waar bevrij-

ding ver te zoeken is en brengt het huidige systeem eerder onverschilligheid, verbitte-

Van Abel J. 

Herzberg heb ik de 

hoopvolle gedachte 

meegekregen dat 

ieder mens een 

‘fragment van de 

Eeuwige’ is. 

Herzberg heeft de 

verschrikkingen van 

de nazikampen 

overleefd, of zoals 

Jorge Semprún (1) ooit schreef: “ik heb 

de dood niet overleefd maar er 

doorheen geleefd, eraan voorbij’. Dus 

als deze Abel zulke motivatie kan 

volhouden ook naar diegenen toe die 

zijn leven tot een verschrikking 

maakten, is hij voor mij wel een 

bijzondere getuige. Hij weet maar al te 

goed, hoe verziekt een mens kan zijn 

en wat het betekent: ‘van kwaad tot 

erger’, maar hij blijft geloven in dat 

fragment in ieder mens. Misschien wel 

omdat hij wilde blijven geloven dat geen 

mens alleen maar slecht is. Zoals ik 

ook opgevangen heb uit zijn joodse 

traditie: een mens kan slechte dingen 

doen, maar achter hartverscheurende 

praktijk schuilt (!) nog steeds een mens. 

De mens is meer dan zijn (wan)daad. 

De kunst is om dat ‘fragment’ te blijven 

zoeken en hopelijk terug te vinden, 

misschien wel met terugwerkende 

kracht. Zoals ik zelf zou wensen als 

mijn leven was geworden ‘van kwaad 

tot erger’. 

Voor ik vanuit deze voor mij belangrijke 

beweegreden verder op zoek ga naar 

wat mij inspireert en/of op de been 

houdt in mijn gevangeniswerk zal ik mij 

eerst even voorstellen. 

Het Derde Testame nt  

(1): Jorge Semprún Maura (1923 - 7 juni 
2011) was een  Spaanse schrijver en politi-
cus. Vrijwel al zijn werk schreef hij in het 
Frans. (Wikipedia) 

 
Abel Herzberg 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 26 

 ring, wanhoop en woede teweeg, dan dat het helpt aan exodus: een uitweg vinden en 

bevrijding van leven, een weg van misdadig naar weldadig. 

 

De klank van Thora 
 

In de basiswet lees ik (ontwerp 2004 ‘betreffende het gevangeniswezen en de rechts-

postie van gedetineerden’), in de basisbeginselen, artikel 5: 

§ 1. De vrijheidsstraf of de vrijheidbenemende maatregel wordt ten uitvoer gelegd in 

psychosociale, fysieke en materiële omstandigheden die de waardigheid van de mens 

eerbiedigen, die het behoud of de groei van het zelfrespect van de gedetineerde mo-

gelijk maken en die hem aanspreken op zijn individuele en sociale verantwoordelijk-

heid. 

§ 2. Bij de uitvoering van de vrijheidsstraf of vrijheidsbenemende maatregel wordt er 

zorg voor gedragen dat de orde en veiligheid worden gevrijwaard. 

 

Het gaat nu te ver om in te gaan op een gezonde verhouding tussen deze twee para-

grafen, maar in onze samenleving komen we vaker tegen dat de roep om orde en vei-

ligheid ten koste gaat van de beloofde (geloofde?) menswaardigheid. 

In de Thora vind ik de ruimte voor goed leven in bijvoorbeeld de scheppingsverhalen. 

De geschonken levensruimte voor kwetsbaar en kostbaar leven. Als die levensruimte 

wordt verziekt, door ‘slangenstemmen’ die ons aanpraten om onze grenzen niet 

meer te kennen (‘als god worden’), dan blijkt dat de wortel van oeverloos geweld, 

met de ‘Abels’ (!) als slachtoffer. 

Maar in dat alles tegelijkertijd de roep om die oeverloosheid te doorbreken en niet te 

geloven in wraak op wraak, vergelding op vergelding. 

In het licht van die verhalen zie ik regelmatig hoe daders zelf ook slachtoffer zijn ge-

worden, zeker ook van dat stemmetje dat zich meester maakt van zwakke plekken in 

ieder mens: jij, je kunt als god worden, meer verdienen, grenzeloos machtig worden, 

als je maar… het is het uithangbord van het kapitalisme. 

Des te meer besef ik hoe die stemmen zo ontzettend welkom zijn in deze neoliberale 

samenleving en dat veel daders die ‘zich als god gedragen’ zich vrij kunnen bewegen 

en zelfs vrijgesproken worden van bijvoorbeeld de misdaad van een bonus opstrijken. 

Of zich op andere manieren mateloos verrijken, schaamteloos en straffeloos. Of hun 

positie danig en ongegeneerd misbruiken. 

Ik volg daarin graag de uitleg van mensen als Karel Eykman (10 geboden als leefre-

gels), die duidelijk aangeven wat ‘gij zult niet stelen’ royaal betekent: er mee voor zor-

gen dat elk medemens krijgt waar hij of zij recht op heeft; en ‘je zult niet doodslaan’: 

er mee verantwoordelijk voor willen zijn dat geen mens hoeft te creperen van hon-

ger, onrecht, geweld, geldzucht enz.  

Vanuit die dringende uitnodiging tot bevrijding kun je het niet meer maken om de 

kloof tussen arm en rijk als noodlot te verklaren, of de schuld van de verarmden. Het 

is grof onrecht en in strijd met de ‘wet en de profeten’. 

Stel dat de gevangenissen overvol zouden raken door dergelijke wandaden, dan zou ik 

nog uit willen blijven gaan van het eerste deel van het eerder genoemde basisartikel: 

van ‘behoud en groei van zelfrespect’ (naast het leren respect hebben voor anderen!), 

van het hem of haar aanspreken op ‘individuele en sociale verantwoordelijkheid’, in 

de geest van: ‘zoek eerst het Koninkrijk en de gerechtigheid en dan komt de rest’. 

Moeder Maria zong al van ‘machtigen een troontje lager en eenvoudigen verhoogd’. 

Met andere woorden: voor menig actief profiteur van de vrije markt verlang ik naar 

meer ‘gevangenis’ (om de hebzuchtige hersencellen schoon te wassen en onze samen-

leving te beschermen tegen dit getolereerde (?) wangedrag), voor de huidige gedeti-

neerden verlang ik meer naar de kans om menswaardig en sociaal te kunnen leven. 

Opgenomen in een samenleving, die mensen terecht wil brengen. Een verlangen om 

én recht te zetten én terecht te brengen. 

 

Het Derde Testame nt  

Jorge Semprùn 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 27 

Vergeven? 
 

Als ik uit sommige kerkelijke kring hoor praten over omgaan met seksueel misbruik 

en de levenslange gevolgen daarvan, word ik niet goed van het te snel praten over 

vergeven. Vergeven als doekje voor het bloeden, je wordt dan vergeven van het ver-

geven. Het Griekse bijbelwoord voor vergeven is ‘loskomen’: hoe kan iemand die 

slachtoffer is geworden van de gruwelijke ervaring van moord, ooit nog loskomen van 

de eerste gevoelens van haat, wraak, bitterheid. De oma van Luna (haar kleinkind, 

ooit neergeschoten door Hans Van Temsche) beschrijft haar gevecht (in haar boek 

Hans, -Na de dodentocht van Van Temsche). Hoe ze haar leven niet verder wilde leven 

met wraak- en haatgevoelens. Daarmee maakt ze wat gebeurde niet mooier, integen-

deel, maar geeft een getuigenis van loskomen, met zelfs nog een begin van ruimte 

voor de mens achter de verschrikkelijke daad. Een moedige en bemoedigende zoek-

tocht. 

In de gevangenis bezoek ik allerhande mensen met hun verhaal. De verhalen van 

drank-, drugsverslaving, agressie, de verhalen van fraude en diefstal, over verkrachting 

en kindermisbruik, over moord en doodslag. Vooral als je ook (andere) slachtoffers 

kent, hun gevecht om met hun ‘levenslang’ om te gaan, is het moeilijk om zulke ver-

halen te volgen, zeker als de neiging er is tot ‘goedpraten’. Neemt niet weg dat ik in 

dat alles wil blijven zoeken naar dat ‘fragment van God’, om te kijken hoe leven weer 

goed gemaakt kan worden. Dat brengt je hoe dan ook bij oorzaken om te verhelde-

ren: hoe vaak denk ik niet ‘als ik dit had meegemaakt…' niet om goed of weg te pra-

ten, maar om beter te verstaan; bij spiegels om boete te doen (waarbij ik niet beter 

ben dan die ander), bij de kans om op te biechten. Dat brengt je ook bij de vraag, tot 

zelfs in onherstelbare situaties: kan deze mens er ooit een streep onder zetten (na al 

het vorige!) en weer bouwen aan leven, menswaardig én sociaal? 

Ook dat zie ik als een goede invulling van vergeven: loskomen van je verleden, dus 

ook van de oorzaken daarvan, de wortels van het kwaad, de zucht om er bij te horen 

en daar alles voor over te hebben, los ook van gebrek aan warmte en gezonde aan-

dacht, los van een verleden dat bepaald geen leven was. Maar als ik zo denk over ver-

geven, dan zie ik weinig ruimte in de gevangenissen om ooit los te kunnen komen van 

een vaak verdoemd verleden. 

 

Vernederen of verhogen? 
 

Maar al te vaak kom ik op cel en is de betrokkene in alle staten: woedend, bitter, ver-

drietig. Want zijn rapport is (opnieuw) negatief. Iemand loopt te fluiten om zichzelf 

nog wat opgewekt overeind te houden. Rapport: je bent vast iets aan het verbergen 

achter die vrolijkheid; iemand is voorzichtig geworden voor sociale contacten binnen 

de gevangenis (uit ervaring). Rapport: hij is asociaal. Niet meer: hij gedraagt zich niet 

zo sociaal, maar hij is asociaal, of narcistisch, manipulatief en ga zo maar door. Het 

ene rapport lijkt verdacht veel op het andere. Ik zie ook zeker de zorg van de behan-

delaars: dat het weer verkeerd zal gaan en die kans is best groot als er nauwelijks be-

geleiding bestaat om aan ‘ander leven' te werken. 

Maar ik ervaar ook een angst om te geloven in de goede kant van een mens. Zeker 

als hij of zij daar hard aan werkt (voorbeelden te over), maar meestal te horen krijgt: 

je zult dit wel zo doen om te ontkomen aan… een steeds maar verdacht daglicht. 

En dan is er uiteindelijk einde straf: een mens mag naar buiten, samenlevingsvreemd 

en vaak met bittere gevoelens.  

In de hierboven geciteerde wet lees ik iets anders, iets dat een mens zou kunnen hel-

pen om ‘verhoogd te worden’: niet meer aangedreven door die verduivelde stemme-

tjes om jezelf waar te maken, maar aangeblazen door stemmen die zoeken naar ‘ware 

gedaante’, zeg maar naar dat goede ‘fragment van de Eeuwige’. Op zoek naar nabij-

heid en warmte, veiligheid en solidariteit, naar zelfvertrouwen en respect voor ander 

leven, naar vrede met wie je bent, in een stukje samenleving dat vrede zoekt. Mét 

 

Het Derde Testame nt  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 28 

recht. 

Als ik af en toe, in de erediensten in Ieper, de namen noem van gedetineerden, in de 

intenties van de gebeden, dan heb ik dat voor ogen: samen ruimte scheppen voor 

mensen met hun verleden, om met recht naar perspectief te zoeken. Want zonder 

sociale omgeving kan dat niet (‘volk van mensen onderweg’). Ook niet zonder een 

samenleving die nieuwe ruimte schept en zich niet beter voordoet dan de rest. Ik 

hoop dus voortdurend op meer levensruimte (Genesis) en meer bevrijding uit angst-

land (Exodus) en meer verbondenheid in het werken aan gerechtheid (Thora). Hoop 

die leven doet van ‘meer dan het gewone’, uitgewerkt in een indrukwekkende Berg-

rede (Matth. 5-7) 

 

Nooit vergeten 

 

Na dit artikel citeer ik een lied van Jan van Opbergen, met als uitvergrote regels: 

“dat wij U zien, zoals Gij zijt: 

leven aan leven toegewijd/ en niets mag dood verdwijnen.” 

In het verband van dit artikel: te beginnen bij minstens 1000 geïnterneerden, die tegen 

de verschillende openlijke aanklachten in, nog steeds ‘in de vergeetput zitten’ (onder 

andere te zien in de  Panorama-uitzending “te gek om los te lopen”). Mensen, met 

psychische aandoeningen of een verstandelijke beperking, veroordeeld tot leven in 

een gevangenis. Profeten en andere zieners herinneren mij er aan om hun lot tegen 

het licht te blijven houden, bij het Europese Hof voor de Mensenrechten, bij de Liga 

voor de Mensenrechten, bij de Ombudsdienst voor Justitie, en zeker bij de politiek 

verantwoordelijken… 

Van Mozes heb ik geleerd dat hij niet alleen bezig was met zijn persoonlijk geloof, 

maar dat de stem van ‘Ik ben erbij’ hem bij de farao bracht. Om het onrecht van ver-

drukking aan te klagen en de bevrijding uit te roepen. En als hij niet durfde, kreeg hij 

een metgezel, een bondgenoot. Vanuit het vertrouwen en de hoop: dat geen leven 

kan zonder perspectief, noch zonder bevrijding. Ik ben zo vrij om dat vol te willen 

houden. 

 

�Henk van Andel,  

Ieper, augustus 2011 

 

 

 

 

 

 

Het Derde Testame nt  

Lied van Jan van Opbergen 
 

Kom in ons midden, Geest van God, 

verbrandt de haat, verbreek het slot 

op ieders eenzaam zorgen. 

Open de deuren van ons hart, 

ontdooi de angst die ons verwart, 

gun ons weer zicht op morgen. 

Geef mensen aan elkander weer, 

leidt ons tot vrede, ommekeer, 

zodat wij ongewapend 

en vrij van weerwil, valse schijn, 

weten van mensen die nog zijn 

vergeten en gehavend. 

Niemand ontkomt aan uw gezicht, 

geen mens verbergt zich voor uw licht, 

want, God, Jij leeft in mensen. 

Gij roept om aandacht, recht en brood, 

Jij zucht met ons in pijn en dood 

en kunt alleen maar wensen, 

dat wij U zien zoals Gij zijt: 

Leven aan leven toegewijd, - 

en niets mag dood verdwijnen. 

Zult Gij ons vinden mettertijd, 

want Gij besteedt uw eeuwigheid 

om levend te verschijnen. 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 29 

 

Tax Freedom Day: NO! 
 Tax Justice Day: YES! 

“Belastingen zijn de prijs voor de beschaving. En 

onze beschaving is de verzorgingsstaat of sociale 

welvaartsstaat. (…) Solidariteit is het 

belangrijkste woord in de sociale welvaartsstaat. 

Zonder solidariteit is er geen beschaving. Zij die 

vandaag een oorlog voeren tegen belastingen en 

tegen de overheid willen die solidariteit afbreken. 

(…) Zij propageren de ultraliberale Tax Freedom 

Day. Wij willen de belastingsdruk niet verhogen. 

Maar wij willen de belastingsdruk verschuiven. 

Van arbeid naar kapitaal. Van de werknemers 

naar de renteniers. Van de gewone mensen die 

belastingen betalen naar de vermogens, grote 

bedrijven, vennootschappen, vrije beroepen, naar 

al diegenen die vandaag hun fiscale en sociale 

verantwoordelijkheid ontlopen via allerlei legale en 

illegale constructies en ontsnappingsroutes. 

Belastingen zouden een prachtig 

solidariteitsmechanisme moeten zijn. Want fiscale 

rechtvaardigheid is het fundament waarop onze 

welvaart en ons welzijn zijn gebouwd, fiscale 

solidariteit is het cement. Vandaag zijn het echter 

de werknemers die solidair zijn met de rijksten en 

meest vermogenden en telkens opnieuw de 

plundering van de schatkist van de gemeenschap 

moeten bijpassen. Wij willen dat de 

belastingsdruk herverdeeld wordt. Onder allen. 

Zodat iedereen meebetaalt. En de sterkste 

schouders eindelijk de zwaarste lasten dragen. 

Dat is fiscale rechtvaardigheid. Dat is Tax Justice 

Day.” 

Met deze woorden kondigde Eric Goeman, de coördinator van het Financi-

eel Actie Netwerk (FAN), op 31 mei op de Kunstberg te Brussel voor de 

eerste keer de Tax Justice Day, de dag van de rechtvaardige belasting, aan. 

Dat FAN is een samenwerkingsverband van de drie grote vakbonden 

(ACV, ABVV, ACLVB), LBC-NVK, kwb, Bond Beter Leefmilieu, 11.11.11, 

Oxfam, Attac Vlaanderen en Netwerk Vlaanderen. De dag werd georgani-

seerd samen met het Réseau pour la Justice Fiscale (RJF). Die datum van 31 

mei was natuurlijk niet toevallig gekozen want van begin juni tot midden juli 

zijn een paar miljoen Belgen bezig met het invullen van hun belastingsaangif-

te. En we moeten niet rond de pot draaien: voor de overgrote meerder-

heid van die Belgen is de allergrootste bekommernis die belastingsbrief zo 

in te vullen dat ze zo weinig mogelijk belasting moeten betalen. De kern-

boodschap van FAN/RJF klinkt daarentegen wel heel anders: Het is heel 

zinvol om belastingen te betalen, maar die belastingen moeten wel eerlijk 

worden geïnd en rechtvaardig gespreid zodat de sterkste schouders de 

zwaarste lasten dragen (zie artikel in KenteringenDigit april 2010). 

 

Met hun Tax Justice Day willen FAN/RJF reageren op de uit de Verenigde 

Staten overgewaaide Tax Freedom Day, de dag van bevrijding van de belas-

ting. Het internationaal consultingkantoor PricewaterhouseCoopers (PwC) 

berekent ieder jaar op basis van de globale belastingsdruk tot welke dag we 

'voor de staat werken' en vanaf welke dag we 'bevrijd' zijn van die verdom-

de belastingen en dus eindelijk ons eerlijk verdiend loon voor onszelf mo-

gen houden. Voor dit jaar bedroeg die globale belastingsdruk 43,8% zodat 

de Belgen dit jaar tot 10 juni moesten werken om al die belastingen te be-

talen. De onderliggende boodschap is overduidelijk: tot de Tax Freedom 

Day hou je niets over voor jezelf. Dus, hoe vroeger die Tax Freedom Day 

valt, lees: hoe minder belasting je betaalt, des te meer hou je over voor 

jezelf.  

FAN formuleert hierbij minstens twee grote kritieken.  

 

De eerste kritiek betreft die algemene belastingsdruk. ‘Algemeen’ wil hele-

maal niet zeggen dat die voor iedereen even groot is. Dat België samen 

met de Scandinavische landen aan de wereldtop staat inzake belastingdruk, 

geldt enkel voor de lonen uit arbeid. Hier staat België echt aan de top met 

55% als je belastingen en bijdragen aan de Sociale Zekerheid optelt. Met 

andere woorden: de Tax Freedom Day voor werknemers ligt ergens voor-

bij midden juli. Helemaal anders is het voor de bedrijfswereld en zij die van 

hun vermogen kunnen leven. Officieel bedraagt de vennootschapsbelasting 

(belasting op de bedrijfswinsten) 33,99%. In de realiteit bedraagt de gemid-

delde vennootschapsbelasting 13,6% en de 500 vennootschappen met de 

grootste winsten betalen gemiddeld slechts 3,76%. Voor de bedrijven valt 

de Tax Freedom Day dus reeds midden februari. En sommige heel grote 

bedrijven zoals Arcelor Mittal, ABInBev, Electrabel betalen net als sommige 

grote vermogens nauwelijks belastingen. Hun ‘Tax Freedom Day’ begint al 

op 2 januari of zoiets.  

 

Een tweede en nog belangrijker kritiek gaat over de achterliggende idee 

In  Beweging  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 30 

van de Tax Freedom Day: de belastingen die je betaalt en de bijdragen 

voor de Sociale Zekerheid worden je afgenomen zonder dat je er iets voor 

in de plaats krijgt. Iedereen weet dat dit helemaal niet klopt. Denk maar 

aan de talrijke sociale uitkeringen (pensioenen, gezondheidszorg, werkloos-

heid, kindergeld, enz.), het onderwijs, het openbaar vervoer, de veiligheids-

organen (politie, justitie, brandweer). De kwestie is dus niet of we te veel 

of te weinig belasting betalen, maar wel of de belasting die we betalen op 

een efficiënte manier wordt gebruikt en vooral dat die belasting op een 

eerlijke en rechtvaardige manier wordt geïnd. En hier wringt bij velen het 

schoentje. Want waarom zou ik met plezier zelfs meer belasting betalen, 

terwijl anderen via fraude of ontwijking proberen zo weinig mogelijk belas-

ting te betalen? 

 

En geef toe, een dergelijke redenering is begrijpelijk. Daarom is een eerlijke 

inning en een rechtvaardige spreiding van de belastingen een basisvoor-

waarde om algemeen tot een meer positieve houding tegenover belastin-

gen en bijdragen te komen. Daarom voert het FAN/RJF sinds meer dan een 

jaar campagne voor een rechtvaardige fiscaliteit onder het motto: Laat het 

grote geld niet ontsnappen! De organisatie van de allereerste Tax Justice 

Day vormde hiervan het hoogtepunt voor dit jaar.  

Voor meer info: www.hetgrotegeld.be. Veel interessante en kritische info 

over de financiële wereld vind je ook op www.openbarebank.be. 

 

�Jozef Mampuys 

 

In  Beweging  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 31 

 

Het pens ioenspook  

 Gilbert De Swert kijkt het pensioenspook in de ogen 
 

Het pensioendebat viert bijna zijn zilveren jubileum. In 1987 schreef Jean-Luc Dehae-

ne in een rapport over de hervorming van de Sociale Zekerheid (SZ) voor het eerst 

over de uitdaging van de vergrijzing. Sindsdien is het debat over de toekomst van on-

ze pensioenen niet meer stilgevallen. Reeds in de jaren negentig leidde dit tot een 

aantal maatregelen, o.a. het geleidelijk optrekken van de pensioenleeftijd voor vrou-

wen tot 65. Met de oprichting van de Studiecommissie voor de Vergrijzing in 2001 en 

de aanzwellende pensionering van de babyboomgeneratie (1946-1964) vanaf het begin 

van deze eeuw, kwam de discussie in een stroomversnelling. Ook in dit tijdschrift 

groeide de aandacht voor dit debat en de mogelijke concrete gevolgen (1). Steeds 

meer draaide de discussie over de betaalbaarheid in de toekomst van de SZ en van de 

pensioenen in het bijzonder. Echt veel concrete maatregelen zijn er sindsdien wel niet 

gekomen. In 2005 was er het Generatiepact waarin de toegang tot het brugpensioen 

werd verstrengd. Het resultaat daarvan is op dit ogenblik dat de feitelijke pensioen-

leeftijd, de gemiddelde leeftijd waarop mensen definitief stoppen met werken, is ge-

stegen. Met andere woorden: we werken met zijn allen gemiddeld genomen langer 

dan vijf jaar geleden. Sindsdien worden we van alle kanten, door de overheid, de 

werkgevers, liberale (zijn er andere?) economisten en de media echt gebrainwashed 

met de onontkoombare idee dat enkel langer werken een oplossing kan bieden voor 

de financiële problemen die door de vergrijzing zijn ontstaan. De laatste in de rij is Di 

Rupo die in zijn formateursnota meerdere maatregelen voorstelt om de werkelijke 

pensioenleeftijd weer wat op te trekken. Voor het eerst worden zelfs het onaantast-

baar gewaande ambtenarenpensioen aangepakt. Ook aan de berekeningswijze wil hij 

sleutelen waardoor het pensioenbedrag gaat dalen … tenzij je langer blijft werken. Je 

moet meer dan gewoon haar op je tanden hebben om tegen de stroom in te roeien 

om te beweren dat we niet per se langer moeten werken om onze pensioenen en de 

SZ in het algemeen betaalbaar te houden.  

 

Tegen stroom inroeien: dat is het minste wat je van ‘Het Pensioenspook’ van Gilbert 

De Swert kan zeggen. De auteur, tot voor enkele jaren hoofd van de nationale studie-

dienst van het ACV, is hiermee niet aan zijn proefstuk. Amper een jaar geleden publi-

ceerde hij zijn omvangrijk ‘CrisisMoordenboek’ (2) dat in ons nummer van september 

2010 besproken werd (3). Het is een vlijmscherpe analyse en kritiek van de financiële 

crisis die, spijtig genoeg, nog niets aan actualiteit heeft ingeboet. Voordien roeide De 

Swert ook al stevig in tegen de stroom van de eindeloopbaanverzinsels met zijn boek 

’50 grijze leugens. Over vergrijzing en langer werken’ (4).   

In zekere zin neemt hij met ‘Het Pensioenspook’ de draad van toen weer op. En hij 

doet dat op de hem eigen manier: het in vraag stellen, het bevragen van wat als we-

tenschappelijk onderbouwd, evident, onvermijdbaar enz. wordt voorgesteld. Op die 

manier doet hij de lezer nadenken en op zijn minst tot het besluit doen komen dat 

het allemaal niet zo eenvoudig is als het ons wordt voorgesteld en ingelepeld. Maar 

De Swert doet meer dan dat. Zonder daarom altijd het achterste van zijn tong te la-

ten zien, neemt hij ook duidelijk stelling in het debat. Tegenover de mantraboodschap 

van langer werken, meer bijdragen en minder pensioen luidt zijn boodschap dat de SZ 

en de pensioenen ook in de toekomst betaalbaar blijven. Langer werken is daarvoor 

niet de enige manier, en zelfs niet de beste manier. Voilà, meer moet dat niet zijn. De 

rest van het boek dient om deze boodschap te onderbouwen. 

 

Veel rampberichten over de vergrijzing steunen op demografische gegevens. In de 

Van Kaft  tot Kaft  

(1): Zie: Jozef Mampuys, Langer werken 
ondergraaft de welvaartsstaat!, in 
{KENTERINGen] 3de jrg. nr. 10 (dec. 2005) 
en Langer leven = langer werken?, in 
{KENTERINGen]Digit 3de jrg. nr. 5 
(dec.2010). 
(2): Uitg. EPO, 2010. 
(3): Jef Mariën, CrisisMoordenboek, in 
{KENTERINGen]digit, 3de jrg. nr.4 (sept. 
2010). 
(4): Uitg. EPO 2004. 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 32 

 toekomst zullen er minder actieven en steeds meer niet-actieven zijn. De verhouding 

tussen beide wordt onhoudbaar. Maar De Swert toont met dezelfde cijfergegevens 

aan dat dit al bij al nog zal meevallen. In 2010 staan er tegenover 100 effectief wer-

kenden 140 niet-werkenden (alle categorieën van jongeren, ouderen, werklozen, ge-

wone thuisblijvers en al de rest). In 2030 zou die verhouding oplopen tot 144 en in 

2060 tot 152. En als er dan toch nood zou zijn aan meer actieven dan kan men best 

eerst beginnen met de meer dan 500.000 werklozen aan het werk te helpen in plaats 

van ouderen die ‘op’-gewerkt zijn, nog langer te laten werken. 

De vergrijzing gaat natuurlijk meer geld kosten. Maar is ze daarom onbetaalbaar? He-

lemaal niet zegt onze spookbestrijder. Volgens het laatste rapport van de Studiecom-

missie voor de Vergrijzing (juni 2011) zal de vergrijzing tegen 2030 een extrakost van 

12,9 miljard euro meebrengen. Maar die kost komt er niet plots maar ontstaat gelei-

delijk, net zoals de vergrijzing geleidelijk gaat. De Swert omschrijft het in koerster-

men: “Vergrijzing, dat is niet een sociale Muur van Geraardsbergen oprijden, ook niet 

een Alpe d’Huez, (…) dat is simpel elk jaar Scherpenheuvel per fiets binnenrijden. 

Zacht glooiende helling. De pijn in de kuiten is minder financieel dan politiek”. Con-

creet betekent de vergrijzing een meerkost van zowat 650 miljoen per jaar. Vergelijk 

dat even met de 20 miljard euro die men nu op vier jaar tijd wil besparen, dan is die 

meerkost voor de vergrijzing bijna een peulschil. Voor de periode tussen 2030 en 

2060 zou die meerkost zelfs dalen naar jaarlijks 380 miljoen euro. De Swert besluit 

met een Twitterbericht: “Bevolking grijzer. Kost toch beperkt. Niet meer dan 1000 

bankiersbonussen. Die verdienen dat niet, u wel. Worden toch gesubsidieerd, u dan 

ook. Geld is er”. 

 

Maar die meerkost moet wel opgebracht worden. De Swert ziet minstens drie goede 

manieren om dat te doen. De eerste is door de overheid zelf. Bijvoorbeeld door het 

Zilverfonds. Maar dat is op een fiasco uitgelopen omdat de forse daling van de intrest 

op de overheidsschuld onder de Paarse regeringen niet, zoals voorzien, in dat zilver-

fonds werden gestort maar voor andere zaken werden gebruikt, onder andere voor 

een forse belastingsvermindering van meer dan 4 miljard euro.  

De tweede manier is prima: meer werk. Dat betekent meer inkomsten en minder 

uitgaven. Alleen kan meer werk op (minstens) twee manieren: meer werkenden of 

langer werken. Wat je nu hoort, is dat we vooral allemaal langer moeten werken. 

Maar er zijn nog genoeg werkzoekenden die nog geen werk hebben: jongeren, alloch-

tonen, vrouwen en ook ouderen die, eens ontslagen, nergens nog worden aangeno-

men. Eerst als die allemaal aan het werk zijn, kan men misschien eraan denken wie al 

werk heeft langer te laten werken. Iets wat overigens vanzelf zou gaan indien de loop-

baan mensen daartoe in staat stelt in plaats van hen op 25 jaar helemaal uit te persen.  

Een derde manier waar nauwelijks over wordt gesproken is de groei en de producti-

viteit. Alle vooruitzichten gaan uit van een jaarlijkse groei van onze economie met 

1,5%. Dat betekent dat België (niet alle Belgen) tegen 2030 weer een derde rijker zal 

zijn dan nu. De meerkost van de vergrijzing bedraagt ongeveer 1/7 daarvan. Met an-

dere woorden, dank zij de groei en de toegenomen productiviteit kan de meerkost 

van de vergrijzing gemakkelijk worden betaald. De vraag is dus niet langer of de pensi-

oenen betaalbaar blijven, maar wel op welke wijze, door wie gaat die meerkost wor-

den opgehoest. 

 

Voor Gilbert De Swert is het duidelijk: Het ‘gat’ in de Sociale Zekerheid is geen de-

mografische noodlot maar een ideologische constructie. In de kern gaat het om een 

verdelingsprobleem, een verdeling van de productiviteitswinsten. En de mantra van 

het langer werken dient alleen om dit kernprobleem te verdonkeremanen. “Kortom, 

‘meer werken’ of ‘langer werken’ is een archaïsche slogan, die de geesten rijp moet 

maken voor de gedachte dat werknemers niet zouden moeten delen in de productivi-

teitsstijgingen”. De discussie over de toekomst van de SZ en de pensioenen is in de 

kern een discussie over welke maatschappij wij willen. De keuze is dus een maat-

Van Kaft  tot Kaft  

Pensioentoren Brussel 



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 33 

 schappelijke keuze en geen door demografische en/of financiële ontwikkelingen on-

ontkoombare keuze. En die keuze gaat ondermeer over een betere verdeling van de 

rijkdom, maar niet alleen daarover. Niet enkel over marktrijkdom maar ook over 

minder werken om meer mensen te laten werken en met zijn allen beter te kunnen 

leven.  

 

Het relatief kleine boekje bevat zo’n schat aan gegevens, inzichten, discussiepunten, 

voorstellen al dan niet met een utopisch tintje, dat het onmogelijk is om hiervan in dit 

kort bestek een overzicht te geven. Om nog maar een voorbeeld te geven. Wie wil 

weten hoe men in andere landen het pensioenprobleem aanpakt of wie argumenten 

zoekt voor de superioriteit van ons repartitiestelsel (de huidige generatie werkenden 

betaalt de pensioenen van de huidige generatie gepensioneerden) op het kapitalisatie-

stelsel (iedereen spaart zijn eigen pensioen bijeen), komt ook ruimschoots aan zijn 

trekken. 

Maar natuurlijk Gilbert De Swert blijft Gilbert De Swert. Zijn zeer eigen schrijfstijl 

maakt de lectuur niet altijd gemakkelijk. Maar dat heeft natuurlijk ook met de materie 

zelf te maken. Je moet heel goed je aandacht bijhouden met de vele cijfers, argumen-

taties, redeneringen, hink-stap-gedachtensprongen en de vele nieuwe woorden van 

eigen makelij. Of wat dacht u van 'demagografie', 'pijnsioenen', 'poensioenen', 

'belsioenen', 'persioenen', 'pijlerpeiling', 'onrustpensioen', 'grijstest', 'beeftijd'? En dan 

beperk ik mij bij de keuze van mijn voorbeelden enkel tot wat in de titels te vinden is. 

Maar het prikkelt en maakt het lezen ook tot een waar taal- en leesgenot. 

Wil je goed gewapend zijn tegen tenminste één onderdeel van de komende bespa-

ringstsunami dan moet je dit boek zo vlug mogelijk lezen. En waarom niet in groep 

lezen om elkaar te helpen bij het begrijpen en het argumenteren? Dus als de bliksem 

naar de ‘betere’ boekhandel waar het boek vanaf 20 september in de rekken ligt. 

 

�Jozef Mampuys 

Van Kaft  tot Kaft  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 34 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vanuit mijn cel staar ik in de donkere nacht 

Aan het getraliede raam houd ik de wacht 

Ik wacht op iets dat nooit terug zal komen 

Want van ons samenzijn kan ik alleen maar dromen 

Ik schat de afstand tot bij een heldere ster 

Want ook jij zijt nu zo onbereikbaar ver  

Zo ver dat ik je nooit meer aan kan raken 

Ver als die ster hoog boven de daken 

En toch houd ik aan mijn raam de wacht 

En staar vanuit mijn cel in de donkere nacht. 

 

Vanuit mijn cel staar ik in de donkere nacht 

Aan het getraliede raam houd ik de wacht 

Ik kijk weemoedig naar het licht van de maan 

Dat naar binnen dringt door het kleine raam 

Diezelfde maan, die schijnt op mijn gezicht 

Verlicht ook het stukje grond waar jij nu ligt 

En ik wil neerknielen en bidden aan uw graf 

Zoals de maan, lijkt het dichtbij  - doch, het is zo veraf 

En toch houd ik aan mijn raam de wacht 

En staar vanuit mijn cel in de donkere nacht. 

 

Vanuit mijn cel staar ik in de donkere nacht 

Aan het getraliede raam houd ik de wacht 

Maar... hoelang ik hier ook blijf wachten 

steeds zijn het eenzame, donkere nachten 

En al hoor ik ver weg een torenklok slagen 

Ik weet dat het voor mij nooit meer zal dagen 

Want van ons samenzijn kan ik alleen nog dromen 

En wachten op iets dat nooit terug kan komen 

En toch houd ik aan mijn raam de wacht 

En staat vanuit mijn cel in de donkere nacht 

 

(een levensdelinquent aan zijn slachtoffer) 

Brood en Rozen  

 

Nachtwake  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 35 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Over de wegen in mijn dromen 

en ook gedurende de dag, 

loop ik blindelings te bedelen 

om een warmhartige oogopslag 

 

Omwille van mijn verleden 

word ik telkens weer aangerand 

door kwade tongen. 

Hun oordeel neemt bezit van de straat... 

 

Wrokkig dool ik rond 

in het puin van mijn verleden. 

Vrouwen en kinderen: 

verloren tederheden. 

 

Ik heb nochtans geboet, 

mijn slachtoffer vergoed, 

mijn schuld beleden 

 

(uit: Poëzie uit de gevangenis door J.G.) 

 

 

Uit Metanoia, 

driemaandelijks contactblad 

katholieke aalmoezeniers bij het gevangeniswezen  

(4de kwartaal 2001) 

Brood en Rozen  

 

Ex-gedet ineerde  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 36 

'Illégal' is een harde realistische 

actiethriller die je een blik gunt in de 

wereld van de gesloten asielcentra, 

deportatie en immigratiepolitie. In 

oktober 2010 kwam hij in de zalen uit. 

Deze Belgisch-Luxemburgse-Franse film 

sleepte al twee prijzen in de wacht: op 

het filmfestival van Cannes en op dat 

van Angoulème. Illégal was ook de 

officiële Belgische inzending voor een 

Oscar.  

Maar vóór de film uitkwam, hadden 

Keltoum Bedorf en Han Soete van 

DeWereldMorgen een interview met de 

Belgische regisseur Olivier Masset-

Depasse. Het verscheen op 28 

september 2010 in DeWereldMorgen. 

We nemen het hier met dank over.  

DWM:Het is een geëngageerde film die een verhaal vertelt, maar ook een 

reflectie is op onze maatschappij. Het is toch niet evident om zoiets te 

maken? 

 

Olivier Masset-Depasse: Eigenlijk heeft de film mij gemaakt. Het is geen film die 

voorzien of gepland was. Ik zag op tv een programma over gesloten centra en ik 

hoorde over de detentie van kinderen. Ik voelde me er fysiek niet goed bij. Zeker 

toen ik vernam dat zo’n detentiecentrum maar op 15 kilometer van mij thuis ligt. Ik 

voelde me verplicht om dit te onderzoeken. 

Mijn onderzoek startte op het internet. Hoe meer ik ontdekte, hoe meer ik geïnte-

resseerd geraakte. Al gauw kreeg ik het idee om er een film over te maken.Het werd 

echt een obsessie om te weten te komen wat er echt gebeurt achter die muren. We 

zien altijd de façade, de prikkeldraad, maar nooit wat er zich daarachter afspeelt. Wat 

er gebeurt op de luchthavens tijdens de deportatie? Ik wilde dat tonen. We hebben 

een jaar het thema onderzocht en al de gegevens verwerkt in de film. We zijn naar 

zo’n gesloten centrum gegaan en hebben verschillende mensen geïnterviewd. De be-

wakers, de vluchtelingen, de politie, ... Ik wilde zoveel mogelijk mensen interviewen 

om een zo volledig mogelijk beeld te kunnen schetsen. Nadien moesten we alles ver-

werken tot een fictiefilm, het is geen documentaire." 

 

We hebben de film los van elkaar gezien en vonden allebei dat het een vrij 

harde film is. Het verhaal is al niet vanzelfsprekend en bovendien maken 

de manier van filmen en de beelden met veel contrasten het verhaal nog 

zwaarder. Waarom heb je voor deze aanpak gekozen? 

 

De dingen zien er in de film nog iets beter uit dan in de realiteit, hoor. We willen de 

dingen niet esthetiseren, maar ze zo waarheidsgetrouw mogelijk weergeven. 

Na verschillende gesprekken met mensen-zonder-papieren vond ik dat ze in een per-

manente thriller leefden. Telkens als ze buiten gaan, loert het gevaar. Iemand die ik 

ken en in de sector werkt, zei me dat ik nog te vriendelijk ben in mijn film. Dat de 

dingen er in realiteit vaak vele harder aan toegaan. 

lIlégal is een geëngageerde actiefilm. Ik zou graag zien dat er in Europa meer politieke 

thrillers worden gemaakt. We zitten in een maatschappij waar het entertainment 

voorrang krijgt. Maar dit is geen entertainende film. Het is een film die wil blijven 

plakken. Ik zal blij zijn als dat lukt en nog meer als de film debat teweegbrengt. 

 

In je film laat je de kijker helemaal opgaan in het hoofdpersonage, de Rus-

sische vrouw, de andere personages zijn slechts figuranten. Waarom? 

 

Het is een subjectieve film. De kijker beleeft alles vanuit het perspectief van het Rus-

sische hoofdpersonage, Tania. Ik wilde graag een sterke identificatie van de kijker met 

het hoofdpersonage. Zodat de kijker zich na de film realiseert: verdorie, ik had Tania 

kunnen zijn. Ik wilde de kijker zo dicht mogelijk bij Tania brengen en hem niet de keu-

ze laten om afgeleid te worden door andere personages. 

Ik heb heel wat films gezien over hetzelfde onderwerp. En de personages zijn meestal 

Afrikanen, Pakistani en dergelijke. Dat wekt dan wel compassie op, maar er is geen 

identificatie omdat die personages uit een andere cultuur komen. Ik vertrok vanuit 

een reële basis. De Russische gemeenschap in België is talrijk en vragende partij voor 

een verblijfsvergunning. Ik heb me daarop gebaseerd. Het uitgangspunt is: voilà, ze is 

blank, ze lijkt op ons, wij hadden in haar plaats kunnen staan. En dat is wat ik mis bij 

Kunst-Greep  

 

I l léga l  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 37 

 veel andere films over dat onderwerp. 

 

Zelfs de slechte personages zoals de bewakers en de psychologe hebben in 

je film nog een goede kant. Je hebt er geen goede versus slechte persona-

ges van gemaakt. 

 

Dat is ook de realiteit, hé. Het is niet altijd zwart-wit. Ik geef ook de andere kant van 

het personage omdat dat ook belangrijk is in de realiteit. Het niet weergeven van ex-

pliciet goede en expliciet slechte personages mag geen excuus zijn om niets te doen. 

Ik wil dat de complexiteit de mensen doet nadenken. Dat ze debat teweegbrengt. Al-

les is zacht, maar het is een soort onmenselijke zachtheid. Van al de getuigenissen die 

ik gehoord heb, is het dat vooral wat me raakte. Ze weten niet waar ze naartoe gaan, 

wat er gaat gebeuren, ze zijn constant op hun hoede. Ze worden behandeld als crimi-

nelen. 

 

Is de film een aanklacht tegen de onmenselijkheid van de geciviliseerde 

samenleving? 

 

Ja, dat is ook de bedoeling. Voor mij verwijst de titel van de film niet naar de mensen-

zonder-papieren, maar naar het systeem. Illegaal zijn de gesloten centra, de psycholo-

gische marteling die de mensen moeten ondergaan. Ze lossen er ook helemaal niets 

mee op. Het is ook echt zo dat er meer en meer alleenstaande vrouwen met kinde-

ren naar hier komen. De strijd van de moeder om haar zoon terug te zien, is hier 

symbolisch. 

We zullen een moeder nooit kunnen beletten om haar kind terug te zien. Het weer-

spiegelt ook het algemeen gevoel van iemand zonder papieren. Het zijn mensen die 

constant in levensgevaar zijn. Ze zijn op zoek naar een betere toekomst. Iemand die 

de oceaan wil oversteken in een vissersbootje of als verstekeling, kan je nooit stop-

pen. Je moet hem doden als je het hem wil beletten. 

Mijn vraag is of het echt nodig is om die mensen dit alles te laten ondergaan. Ik zeg 

niet dat het voor iedereen elke keer zo gebeurt, maar het gebeurt genoeg om te zeg-

gen: pas op. Er is een kink in de kabel. Er is iets mis. 

 

Er is een hele infrastructuur opgezet om mensen te deporteren, maar 

voor elke persoon die ze uitzetten, komen er toch tientallen nieuwe bin-

nen. 

 

Het geld wordt verkeerd aangewend en heel de deportatiepolitiek is dweilen met de 

kraan open. Ik heb er een anekdote over. Ik was tijdens mijn research in een gesloten 

centrum in het kantoor van de directrice. Ze was aan de telefoon en ik hoorde haar 

praten met een Pool die twee weken voordien vanuit het gesloten centrum gedepor-

teerd is naar Polen. Hij belde omdat hij zijn gsm had vergeten. Ze vroeg hem naar zijn 

adres in Polen om de gsm op te sturen. De Pool zei haar: “Maar nee mevrouw, je 

hoeft die niet op te sturen. Ik ben in de buurt. Ik kom wel even langs om die op te 

halen”. 

Hetzelfde met de Roma-zigeuners in Frankrijk die uitgezet worden. De overheid geeft 

hen wat geld om te vertrekken. Dan vragen ze hen: “wat ga je doen met het geld?” 

“Ah, nu hebben we wat geld om ons land te bezoeken. We komen nadien wel terug, 

hoor”. De gesloten centra zijn voor mij een politiek discours. Het is om de burgers 

hier gerust te stellen, dat ze die vluchtelingen écht aanpakken. Maar het probleem ligt 

niet bij die vluchtelingen. Het is bij al de rest erom heen. We zijn te erg gefocust op 

onze rijkdom, maar vergeten dat die eigenlijk van anderen is. 

  

Het is toch ook geen oplossing om de grenzen open te zetten en iedereen 

toe te laten? 

Kunst-Greep  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 38 

  

Mijn film gaat niet over het al dan niet openen van de grenzen. Ik wijs op de manier 

waarop die mensen behandeld worden en vraag me af wat de overheid ermee wil be-

reiken. Is het dat allemaal waard? Niemand kan die mensen ooit beletten op zoek te 

gaan naar een betere toekomst. Het enige dat we kunnen proberen, is het evenwicht 

in hun landen van oorsprong opnieuw te herstellen. En door op te treden tegen de 

maffia ie de mensenhandel controleert. Er is ook een hele maffia en corruptie bij het 

verkrijgen van papieren binnen ambassades. Misschien is dat een thema voor mijn vol-

gende film. Migratie is immers de grootste uitdaging van onze tijd. 

 

Je stelt in je film veel vragen, maar je geeft maar weinig antwoorden. 

 

Het is mijn job als filmmaker om vragen op te werpen. Het is aan de activisten en aan 

de politiek om met antwoorden te komen. Zelfs als ik antwoorden heb, zal ik ze niet 

brengen omdat ik dan uit mijn rol als filmmaker val en een activist of een politicus 

wordt. Mijn doel met de film is om het probleem te signaleren zodat de mensen ach-

teraf niet kunnen zeggen dat ze het niet wisten. 

 

�Keltoum Bedorf en Han Soete 

www.dewereldmorgen.be/node/23321 

Kunst-Greep  



{KENTERINGen]digit - september 2011 - 39 

 

l aatste pag ina 

 

 

MANIFIESTA 
Bredene aan Zee 

 

zaterdag 

24 september 2011 
 

Vanaf 11 uur: 

concert en animatie 

boekenforum 

kinderdorp 

cultuurforum 

eet– en infostands 

duinenwandeling 

en veel, veel meer 

 

Inkom: vvk 10 euro - 8 euro (reductietarief), kinderen - 12 

jaar gratis 

Plaats: Staf Versluys Centrum, Kapelsraat 76, 8450 Bredene 

Contact en info: via de website www.manifiesta.be 

Info@manifiesta.be 

Organisatie: Geneeskunde voor het Volk en Solidair 

Een beetje Cuba op ManiFiesta! 

Festival met Cubaanse gasten. 

Debatten over ecologie, de economische 

hervormingen, de Cuban Five. 

Film. 

2de Dag van het Socialisme 

zaterdag 29 oktober 2011 

Vooruit Gent 

info: 
www.rondetafelvansocialisten.be 

 

Een andere wereld is mogelijk 
Maatschappelijke spanningsvelden en theologieën in context 

 

Wie morgen een andere wereld wil, moet weten hoe die 

vandaag in mekaar zit. Deze vormingsreeks reikt handvatten 

aan om onze maatschappij met al zijn tegenstrijdigheden, 

dilemma's en onrechtvaardigheden beter te begrijpen.  

Daarom ontleden we een aantal actuele spanningsvelden 

zoals o.m. kapitaal-arbeid, de groeiende kloof tussen arm en 

rijk, ecologische vraagstukken, emancipatiestrijd van ver-

drukte groepen en volken. Welke perspectieven bieden de 

altermondialistische beweging en het Wereld Sociaal Forum? 

Welke visies en praktijken hebben bevrijdingstheologieën 

hierrond ontwikkeld? 

 

Begeleiding: Josephine Wilschut en Jan Soetewey 

Data: 9 donderdagen van 10 tot 16u: 6, 13, 20 okt.; 10, 17, 

24 nov.; 1, 8, 15 dec. 2011 

Plaats: Zaal Chapo, Statiestraat 146, Antwerpen-Berchem 

Organisatie: v.z.w. Motief i.s.m. SHH-ATW 

Inl. en inschr.: Motief, tel. 03-216.94.83; info@motief.org; 

www.motief.org 

 


