SECOUEZ_85. qxd 26/ 02/2011 11:04 Page 8 $

A =

Articulations est un dossier composé d'interviews, d'analyses contribuant aux débats traversant I'actualité
politique, sociale, culturelle et économique.

Des points de vue contradictoires d'acteurs ou d'observateurs impliqués de pres qui permettent a chacun
de se forger ses propres convictions et de se méler de ces questions qui nous concernent tous.
Toutes nos analyses sont disponibles sur www.cesep.be

|

Depuis une dizaine d'années, le discours politique xénophobe a
entrepris de changer de peau. Il s'est mué en islamophobie. La
menace n'est plus représentée par " I'étranger " ou " I'immigré
" mais par " l'islam ". Du c6té de la droite extréme, cette mue
est plus ou moins avancée selon les pays. Sa figure la plus
neuve, la plus " branchée " est présentée par le PVV de Geert
Wilders aux Pays-Bas. Mais des formations plus anciennes et
traditionnelles comme le Viaams Belang, le FPO autrichien ou le
FN francais sous |'impulsion de Marine Le Pen se sont engagées
dans cette voie.

La métamorphose de la xénophobie en islamophobie présente
un triple avantage. D'abord, elle permet de rejeter I'accusation
de racisme. S'il est moralement et pénalement condamnable de
proner la haine des Arabes (ou de n'importe quel autre peuple
ou ethnie), la dénonciation radicale d'une communauté
religieuse ne reléve-t-elle pas de la controverse idéologique
|égitime ? Ensuite, cette métamorphose permet a ses tenants de
s'annexer deux socles de valeurs historiquement plutét marqués
a gauche : la laicité et le féminisme. Enfin, les deux points
précédents ont pour effet de permettre de jeter des passerelles

dans le champ politique et de frayer la voie a des alliances
inédites. Il y a une ironie de I'histoire a constater que c'est pré-
cisément pendant la méme période qu'est apparue, au sein de
I'Islam mondial (pays musulmans et diaspora issue de I'immigra-
tion dans les pays occidentaux), une vague nouvelle de combats
pour I'émancipation des femmes et leur égalité avec les
hommes. Ironie redoublée par l'apparition d'un courant dit de
" féminisme islamique " (deux notions dont l'incompatibilité est
un des premiers articles de foi du credo islamophobe), qui non
seulement s'exprime et agit mais, sous certains de ces aspects,
représente une forme radicale de féminisme.

1l nous a donc paru urgent de présenter un dossier aux lecteurs
d'Articulations, pour permettre a la fois de situer ce courant sous
I'angle tant politique que théorique, de dissiper certains mythes
a son sujet et d'ouvrir le débat. Les points de vue rassemblés ici
présentent d'ailleurs des différences d'approche et d'évaluation,
ce qui ne pourra que contribuer a élargir le questionnement. La
seule attitude qui nous semble a rejeter est celle de la crispa-
tion bornée sur des certitudes aussi immuables que peu infor-
mées. C'est celle de tous les dogmatismes, religieux ou laiques.

Dossier réalisé par Jean VOGEL

Qu'est-ce gue le féminisme islamique ?

Quelques données historiques et théoriques

Le féminisme islamique existe en tant que courant d'idées inter-
national depuis une vingtaine d'années environ (il existe bien
entendu des précurseurs). Depuis la moitié des années 2000, il
est entré dans une nouvelle phase de son développement. II
n'est certes pas apparu dans le vide. Dés le début du XXe sie-
cle, il y eut des féministes dans les pays musulmans, méme si
leur inspiration était laique et qu'elles étaient le plus souvent
liées aux mouvements nationalistes ou ouvriers de leur pays. Se
battant pour la participation des femmes a la lutte de libération
et a la construction d'un Etat national, ces premiéres féministes
abordaient plus rarement le domaine privé et familial, dans la
mesure ou celui-ci était régi par des prescriptions religieuses. Il
existe également ce qu'on peut appeler une " branche féminine "
de l'islamisme politique qui se place dans la perspective d'une
" islamisation " de la vie sociale et de I'Etat, laquelle peut recou-
vrir des significations diverses, mais en général pas I'égalité
hommes-femmes.

Un féminisme radical
Le féminisme islamique n'est pas, sur le plan doctrinal, une
idéologie conciliatrice, une simple adaptation du discours de

I'émancipation féminine a I'une ou l'autre variante de I'orthodox-
ie religieuse musulmane, au prix d'un rabotage de ses arétes. II
s'agit clairement, sur le plan théorique, d'une forme radicale de
féminisme. Ce radicalisme se manifeste sur plusieurs points.
D'abord, la conception de I'égalité. Selon Margot Badran, une
universitaire américaine spécialiste de ce courant : " La notion
centrale du féminisme islamique, c'est I'égalité absolue (al-
musawa) entre tous les étres humains (insan) comme principe
religieux. L'égalité des genres est le principe de base ; c'est
également la condition sine qua non de la justice sociale, autre
priorité du mouvement. "! Ensuite, I'égalité entre les hommes
et les femmes n'est pas cantonnée a la sphére juridique et
publique mais est cherchée aussi au niveau du couple et de la famille.
Au niveau historique, le féminisme islamique apparait comme
une tentative de détricoter le lien entre islam et patriarcat (tant
dans les rapports sociaux que dans les représentations) - alors
qu'ils ont depuis toujours été congus comme inextricables.

Deés 1987, la sociologue marocaine Fatima Mernissi, dans son
livre Le harem politique, remettait en cause la validité des
hadiths (récits misogynes) attribués au prophete Mahomet.

A l'origine du courant, il y a la contradiction ressentie par des

b



SECOUEZ_85. qxd 26/ 02/2011 11:04 Page 9

femmes croyantes entre ce qu'elles pensaient étre le message
profondément égalitaire du Coran et l'inégalité marquée des
pratiques, des coutumes et du droit dit islamique dans le monde
musulman. Pour résoudre cette contradiction, ces femmes ont
choisi de s'engager dans le domaine, jusque-la réservé aux
hommes, de la théologie et notamment de l'interprétation des
textes sacrés (ijtihad). Deux femmes sont fréquemment citées
aux origines intellectuelles du féminisme islamique. La premiére
est Amina Wadud, une universitaire afro-américaine qui s'était
convertie a I'Islam en 1972 et, aprés s'étre jetée passionnément
dans son étude, a publié en 1992 son premier livre Le Coran et
la femme. Relire le texte sacré dans une perspective féminine.

Sur le plan de la méthode, elle met au centre de sa lecture la
notion de " genre " élaborée par les Women's Studies et
procede a une exploration systématique de I'égalité dans le
Coran. Elle en déduit que le patriarcat ou toute autre affirma-
tion d'une supériorité masculine est anti-islamique. D'une part,
seul Dieu est au-dessus des humains qui sont égaux et
proclamer certains humains supérieurs a d'autres revient a les
" associer " a Dieu, ce qui est une hérésie. D'autre part, chaque
individu - homme ou femme - est au méme titre un agent de
Dieu sur la Terre. Outre ses theses générales, Amina Wadud
procéde a une contextualisation et a une relativisation des pas-
sages du livre sacré qui permettent la polygamie ou qui
autorisent un homme a battre sa femme. Ce travail devrait per-
mettre de dégager la teneur universelle (égalitaire) du message
de son insertion historique : " L'islam, dans son articulation ori-
ginelle, est trés patriarcal. Il y a des aspects de l'articulation
coranique qui corroborent le patriarcat contemporain. Mais je ne
pense pas que ce patriarcat fasse partie de I'universalité de I'is-
lam. Je pense au contraire que c'est un déplacement fonction-
nel, qui a permis a l'islam d'entrer dans le cadre de son temps. "
Traduit rapidement en de nombreuses langues, son livre offrait
une approche d'ensemble d'un concept islamique de I'égalité
entre les sexes.

Dix ans plus tard, Asma Barlas, une citoyenne américaine d'o-
rigine pakistanaise, publie " Femmes croyantes " dans I'Islam :
Déconstruire les interprétations patriarcales du Coran. Se situ-
ant dans la continuation d'’Amina Wadud, elle s'attachait avant
tout a répondre a la question : le Coran est-il un texte machiste ?
La contextualisation du texte sacré était double. Elle constatait
d'abord que nombre de normes et de pratiques patriarcales
existant dans la société arabe avant la venue du prophéte
Mahomet - et que celui-ci aurait essayé de corriger - avaient
survécu. Elle soulignait ensuite qu'a I'époque de la grande co-
dification juridique de I'Islam (IXe-Xe siecles), les docteurs de la
loi avaient été fortement influencés par les structures et les cou-
tumes du temps. Elle en tirait pour conclusion que la famille
patriarcale traditionnelle possédait un caractére " non islamique ".
Ces deux auteures ont donc jeté les bases d'une reformulation
de l'interprétation des textes religieux, dans une acception éga-
litaire, qui a eu un profond écho et entrainé nombre de débats.
D'autres auteures ont adopté une démarche parallele mais
moins axée sur la théologie, comme Ziba Mir-Hosseini, une
anthropologue du droit d'origine iranienne et installée a
Londres, qui s'est surtout consacrée a la discussion du droit
musulman (figh), c'est-a-dire au socle juridico-théologique qui
sert a légitimer les lois appliquées dans les Etats musulmans, les
Etats qui, en tout ou en partie, veulent fonder leur Iégislation
sur une source normative religieuse. Dans ces pays, le droit de
la famille est souvent par excellence le champ d'application du
droit musulman. L'approche de Ziba Mir-Hosseini critique la con-
fusion, extrémement répandue, entre la sharia, qui est censée
étre une loi d'origine divine inspirée par le Coran, et le figh, qui
représente la jurisprudence musulmane élaborée par des humains.

—é—

009

Selon elle, le figh date d'une époque ol les pratiques égalitaires
n'étaient pas la norme et il est nécessaire d'élaborer un nouveau
droit qui réponde a la réalité sociale changée et, notamment a
I'aspiration a I'égalité des genres. La codification immuable des
regles du figh est l'instrument d'une préservation de la domina-
tion masculine.

Cette distinction a d'ailleurs ouvert un champ pratique trés
fécond a travers l'action du réseau WLUML (Women Living
Under Muslim Laws) lancé par une Algérienne vivant en France,
Marieme Helie-Lucas, pour soutenir la résistance des femmes
algériennes contre les discriminations inscrites dans le nouveau
code de la famille. Le WLUML a entrepris une vaste collecte des
normes en vigueur dans les pays musulmans et, au terme de dix
ans d'enquéte, il a publié un recueil de codes musulmans, lois
laiques et regles coutumiéres dans une vingtaine de pays. La
diversité des regles en vigueur montraient bien qu'il s'agissait de
lois humaines et non de créations intemporelles qui n'avaient
rien d'immuables.

Depuis 2005, le féminisme islamique semble étre entré dans
une nouvelle phase. L'interaction entre engagement militant et
réflexion théorique s'est renforcée. Le caractere transnational
du mouvement, et en particulier les échanges entre féministes
islamistes des pays occidentaux et des pays musulmans, se sont
multipliés a la faveur notamment de trois rencontres interna-
tionales qui se sont tenues a Barcelone en 2005, 2007 et 2008.
Au plan théorique, on assiste aussi a une radicalisation.
L'approche initiale de Amina Wahud et d'’Asma Barlas avait été
parfois critiquée comme " fondationaliste " (a ne pas confondre
avec " fondamentaliste " !) au sens ou elles auraient cherché a
concilier une lecture contextualisée du Coran et une attitude
foncierement apologétique a son égard. En d'autres termes, on
vise par la une attitude qui reconnait toute liberté d'interpréter
le livre sacré mais pas celle d'en critiquer ou d'en rejeter des
parties (chaque phrase, chaque verset d'un livre sacré est lui-
méme sacré).

Dans son nouveau livre, A lintérieur du jihad pour le genre : la
réforme des femmes dans I'Islam (2006), Amina Wahud
dépasse sa position antérieure en indiquant que, selon elle, il ne
fait pas voir dans le Coran un texte définitivement fixé, mais
" une parole ou un texte en cours. Ce qu'il faut dire et redire
(...), c'est que l'on peut discuter le texte, le contester et méme
lui répondre 'non’, (...) Personnellement, je suis tombée sur des
passages ou la fagon dont le texte dit ce qu'il dit est tout sim-
plement inadéquate ou inacceptable, quels que soient les efforts
interprétatifs qu'on lui consacre. "

On voit mal ce que méme le plus sourcilleux des libre-exami-
nistes pourrait encore trouver a redire a une telle position...

1l est sans nul doute encore trop tot pour prendre la mesure du
" féminisme islamique " au niveau de I'histoire des idées, de
savoir s'il s'agit d'une idéologie de " transition ", d'une de ces
improbables hybridations intellectuelles couvées dans le monde
universitaire des Etats-Unis ou, au contraire, d'un élément d'une
transformation moderniste radicale de la religion musulmane.
Mais, du point de vue politique et pratique, il ne fait pas de
doute qu'il s'agit d'une figure neuve du combat pour I'émanci-
pation des femmes.

Jean VOGEL

1. Margot Badran, " OU en est le féminisme islamique ? ", Critique internationale, n°
46, janvier-mars 2010. Notre article repose sur les théses de cette auteure.

b



SECOUEZ_85. qxd 26/ 02/ 2011

11: 04 Page 10

Vers un mouvement de pensée et d'action feministe

_
musuiman en Occident -

L'islam fait partie intégrante du paysage européen et ne cesse,
a travers ses actrices et ses acteurs, d'étre questionné. Sa com-
posante féminine l'est de fagon singuliére : constamment inter-
pellée sur différents thémes, la femme de confession musul-
mane est plus que jamais invitée a produire un discours clair sur
le sens et les expressions de sa spiritualité. De méme que sur
les termes et les enjeux de sa participation sociale tout en
restant fidele a ses références religieuses. Le contexte interna-
tional et la vague d'islamophobie qui traversent les sociétés
européennes viennent par ailleurs ajouter une vision réductrice
et erronée de la femme musulmane rendant peu justice a la plu-
ralité constitutive de ces femmes. C'est a partir de cette réalité
de terrain que les femmes européennes de confession musul-
mane doivent jouer un role déterminant et témoigner avec force
et détermination qu'il est possible de vivre harmonieusement
une vie spirituelle et citoyenne.

Les femmes de confession musulmane de cette nouvelle
génération ne souhaitent plus étre pergues comme une minorité
aspirant a étre reconnue dans la société civile, mais comme des
sujets de leur histoire aux cotés d'autres femmes avec qui elles
partagent des luttes analogues. Aujourd'hui, elles relevent le
défi de promouvoir une véritable solidarité féminine. Nous
reviendrons sur ce point.

C'est sur le religieux qu'elles s'appuient pour défendre leur droit
a l'instruction, au travail, a plus d'équité face au monde des
hommes, estimant que des coutumes archaiques sont venues,
au cours des siécles, léser les femmes musulmanes des pri-
vileges que l'islam, dans son essence leur avait accordés. En
empruntant des voies qui souvent étonnent, elles redéfinissent
leur identité féminine en développant une double stratégie
d'émancipation : elles vont, d'une part, promouvoir une inter-
prétation autonome des Textes dans une perspective féministe
et, d'autre part, elles développent un discours citoyen pour lut-
ter contre toutes les formes de discrimination afin de retrouver
les termes d'une véritable émancipation digne et fidele aux
valeurs universelles.

La deuxieme génération de femmes musulmanes en Occident
est souvent tiraillée entre les pratiques culturelles du pays d'o-
rigine des parents ayant émigré et le mode de vie de leur nou-
veau pays. Le féminisme musulman aide ces femmes a extraire
le culturel du religieux et leur donne une approche islamique de
la compréhension de la question de I'égalité des sexes et de leur
propre potentiel.

" Un féminisme sans frontiéres "

Aujourd'hui, les femmes européennes de confession musulmane

organisent elles-mémes leurs luttes pour les droits humains sur

tous les fronts simultanément. Leurs stratégies abordent le
probléme de maniére appropriée :

- D'une part, elles s'appuient sur un travail au sein du cadre
religieux, avec la réinterprétation du Coran dans une perspec-
tive féministe pour tout ce qui concerne les discriminations
qu'elles vivent au sein de leur propre communauté de foi et

parfois aux cOtés d'autres hommes ( Ex : la question des

mariages forcés, les violences conjugales, la question de la vir-
ginité au mariage, le droit d'avoir une activité professionnelle
voire d'étudier ...)

- D'autre part, elles affirment le principe " dialogique " entre
I'universel et la spécificité cultuelle ou culturelle en ayant une
exigence de reconnaissance citoyenne égalitaire. C'est a partir
d'une appartenance religieuse, d'une histoire et de leur
mémoire qu'elles revendiquent des normes communes de
droit, de justice et de citoyenneté sur tous les plans.

Décoloniser la pratique féministe

Nous assistons aujourd'hui a un discours féministe qui se
revendique universaliste, mais agit sur le mode exclusif et
essentialise les femmes musulmanes et/ou issues de I'immigra-
tion afin de bien maintenir sa position de "suprématie
idéologique ".

Christine Delphy? souligne I'imbrication des oppressions sexistes
et racistes dans le discours d'une certaine mouvance féministe.
Cette mouvance considéere la femme musulmane comme étant
I'Autre, avec la classique terminologie d'opprimée, d'inférieure,
de femme traditionnelle, voilée,...

L'Autre, est donc construite comme " différente ". Nous sommes
face a un " elles " et " nous " symbolique, terreau du racisme
mais surtout a un rapport de pouvoir qui placerait la femme
" blanche " dans un rapport de domination avec les femmes
" racisées " ( Laetitia Dechaufour, 2007), il s'agit bien la d'un
rapport de pouvoir entre les femmes elles-mémes. La femme
" arabe/immigrée " est instrumentalisée afin de conforter une
opposition entre un Occident moderne, éclairé contre un Orient
barbare et obscurantiste. Aussi, tout comme il est essentiel de
dénoncer le rapport de domination des hommes sur les femmes,
il faut reconnaitre qu'il existe un rapport de domination des
femmes " blanches " sur les femmes " racisées " (L. Duchaufour).
Prenons a titre d'exemple les débats autour du foulard isla-
mique qui ont agité la classe politique mais aussi les mouve-
ments féministes en France et en Belgique : afin de lutter con-
tre le symbole par excellence de I'oppression de la femme, en
France, une loi a été votée, et en Belgique, le chef d'établisse-
ment peut l'interdire a travers le Réglement d'Ordre Intérieur. Or
ceux qui prétendent se battre pour I'émancipation des femmes,
soutiennent et cautionnent une loi et un reéglement qui juste-
ment renvoient ces écoliéres vers un espace domestique jugé
oppressant par ces mémes mouvements ... Une certaine frange
des mouvements féministe auraient d{ privilégier la cause pour
la libération et la lutte contre toutes les formes de domination
et non pas le " symbole "3.

Il y a a reconnaitre les grands acquis des luttes féministes en
Occident, mais il y a aussi a questionner ce modéle et dire que
le féminisme occidental ne détient pas le monopole de la résis-
tance contre toutes les formes de domination. Tout comme il
faut refuser les préjugés idéologiques qui nient toute compati-
bilité entre la croyance et la lutte féministe...

Chandra Mohanty4 a émis une critique juste et qui garde toute
son actualité plus de 10 ans aprés : Elle considere que la



SECOUEZ_85. qxd 26/ 02/ 2011

11: 04 Page 11

recherche féministe occidentale dépeint les femmes du tiers-
monde comme des victimes. Telle est la critique formulée dans
" Under Western Eyes : Feminist Scholarship and Colonia
Discourse" 5. Mohanty reproche a la recherche féministe occi-
dentale de créer I'image d'une " femme du tiers-monde " sans
nuances, comme une victime sans esprit d'initiative, opprimée
par la famille, la culture et la religion.

Mohanty examine les représentations du " tiers-monde " dans
les écrits de féministes du " premier monde " sur des sujets
comme les mutilations sexuelles féminines et I'approche
" Femmes en développement ". Les textes qu'elle étudie décrivent
constamment les femmes comme les objets de ce qu'elles subis-
sent ou des victimes, au choix, de la " violence masculine ", du
" processus colonial ", du " systéme familial arabe ", du
" processus de développement économique " ou du " code
islamique" et non comme des actrices capables de réagir.

" Elle montre également comment le cadre comparatif dans
lequel les féministes des pays dits développés élaborent leur cri-
tique des conditions d'oppression des femmes des pays en voie
de développement, sur la base de revendications universelles,
les conduit non seulement a se méprendre sur l'action des
féministes des pays en voie de développement, mais aussi a se
forger une conception faussement homogéne de ce qu'elles
sont et de ce qu'elles veulent “6.

Si, en effet, on critique beaucoup Il'universalisme tel qu'il existe
aujourd'hui, pour son ethnocentrisme implicite et orienté vers
les soi-disant "valeurs occidentales", la plupart des femmes
reconnaissent néanmoins le besoin, soutiennent le principe, et
ceuvrent pour une nouvelle définition de I'universalité dans les
droits humains.

Aujourd'hui, les femmes occidentales de foi musulmane
percoivent la nécessité urgente non seulement de liens mais
d'une solidarité de sexe entre féministes d'horizon et de sensi-
bilité diverses.

Vers une coalition nationale et transnationale

Le mouvement qui nous intéresse ici plus particulierement, a
savoir celui qui prone cette relecture des sources, ce mouve-
ment féministe musulman émergeant en Occident, et, par-dela,
une libération de la femme de l'intérieur de l'islam, peut par-
faitement s'inscrire dans la perspective des mouvements fémi-
nistes occidentaux puisque son combat rencontre I'objectif prin-
cipal du mouvement féministe, a savoir la lutte contre les dif-
férents types de subordination des femmes.

Les similitudes I'emportent sur les divergences puisqu'en
général, et méme si le mouvement féministe occidental est lui
aussi traversé par différents courants de pensée, I'essentiel des
revendications porte sur I'égalité homme-femme dans la sphére
publique et privée.

Néanmoins, il me semble que la possibilité d'une coalition
nationale et transnationale doit étre pensée a partir des cri-
tiques précitées.

Dans cette logique, il y a urgence a interpeller les mouvements
féministes et I'ensemble de la société civile afin que les femmes
occidentales de foi musulmane et/ou issues de I'immigration
soient avec toutes les femmes des forces de propositions au
sein du politique, des pouvoirs publics, qu'elles se réapproprient
un activisme axé sur des pratiques sociales et politiques. Il s'a-
git de combattre les oppressions " multicouches " dans une
société " multiculturelle " et " multiraciale ".

Il ne s'agit pas de parler d'une seule et méme voix, car cela con-
tredirait le principe de la diversité qu'il faut respecter, mais de

faire passer un message aupres des partis politiques, des mou-
vements sociaux et d'élaborer des stratégies collectives de résis-
tance contre un systéme inégalitaire.

En définitive, nous considérons que seul un féminisme ouvert a
I'Autre, débarrassé de ce que Sophie Bessis appelle " la culture
de la suprématie occidentale ", trouvera naturellement sa place
au sein des mouvements de femmes en général pour construire
des solidarités féministes et pour ensemble, lutter contre toutes
les formes de dominations et subordinations, les inégalités
économiques et sociales et les discriminations que vivent les
femmes ici ...Et ailleurs.

par Malika HAMIDI

*, Extrait de " Féministes musulmanes : De la réappropriation du religieux aux
stratégies de libération fidéles aux valeurs universelles " (Article paru dans les
Cahiers Marxistes n°238 avec le soutien du Groupe de Recherche Marx et les
Sciences Sociales de I'Institut de Sociologie de I'Université Libre de Bruxelles) -
Octobre-Novembre 2008

2. Christine DELPHY " De I'affaire du voile : de I'imbrication du sexisme et du
racisme ", www.Imsi.net

3. Malika HAMIDI " Racisme, idéologie post coloniale ...Et les femmes dans tout
cela ? ", article paru dans le journal MRAX INFO, Mars 2008

4. Théoricienne féministe postcoloniale, professeure au Women's Studies (Syracuse
University)

5. Chandra MOHANTY, " Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial
Discourse ", in C. Mohanty, A. Russo and L. Torres (eds) Third World Women and
the Politics of Feminism, Bloomington: Indiana University Press, 1991

6. Judith BUTLER, " Vie précaire, les pouvoirs du deuil et de la violence apres le 11
septembre 2001 " Editions Amsterdam, 2004




SECOUEZ_85. qxd 26/ 02/ 2011

11: 04 Page 12

o "

" Il faut reconnaitre aux autres gu'elles peuvent s'émanciper

-
i

en suivant des voies qui leur sont propres "

Entretien avec Ouardia DERRICHE

JV : Comment en es-tu venue a faire connaissance avec
le féminisme islamique ?

OD : Je figure sur une série de listes qui m'envoient
leurs informations et j'ai pris conscience de l'existence de
femmes musulmanes qui s'interrogeaient sur elles-mémes et qui
assez rapidement ont osé le mot " féministes ". Je n'en ai jamais
fait partie - non que je m'en défende, mais je ne vais pas me
prévaloir de ce qui ne m'est pas propre. Il y a eu un certain
nombre de rencontres, notamment aux facultés universitaires
St-Louis, malheureusement presque toujours dans un contexte
polémique - sur la question du foulard par exemple.

JV : Dans le monde culturel francophone, chez une par-
tie des " féministes historiques ", la notion méme de
" féministes islamiques " semble inconcevable, un véri-
table oxymore ...Est-ce que toi, tu as dii faire un effort
sur toi-méme ?

OD : Eh bien non ! Les premiéres fois que j'ai enten-
du parler de femmes inscrites dans ce créneau, elles m'ont paru
comme des groupies des intégristes, qui montraient un visage
féminin (pas féministe !) pour donner un visage un peu plus
présentable a l'idéologie des intégristes. Mais du cOté des
Occidentales, j'ai toujours été révulsée par leur " religiophobie ",
une méfiance devant tout ce qui pouvait ressembler de prés ou
de loin a de la spiritualité. Le fait qu'il s'agisse de femmes, s'ac-
compagne aussi de misogynie, de mépris.

Les féministes islamiques étant des femmes qui vivent ou sur-
vivent dans des univers majoritairement musulmans, j'ai trouvé
ensuite que c'était une bonne chose, pour agir sans se couper
du monde dont elles étaient originaires, de partir de ce qu'elles
avaient en commun avec leurs compatriotes. Il faut se rappeler
que la-bas tu es d'un seul mouvement un individu, un citoyen
d'une certaine nationalité mais aussi un musulman. Tu n'as pas
le droit de dire " moi, je refuse l'islamité ". Si ces femmes veu-
lent agir sur d'autres femmes et surtout que leur action puisse
déboucher sur des changements structurels, il parait plus réa-
liste de partir de ce qu'elles ont en commun avec les autres, en
l'occurrence leur commune islamité. A ce niveau, on peut
d'ailleurs se contenter de partir des mémes référents, sans étre
soi-méme croyante. Mais ici, ce qui était neuf, c'est que ces
femmes avaient elles-mémes la foi tout en affirmant la préten-
tion de relire elles-mémes les textes sacrés et d'en faire une lec-
ture nouvelle, en rupture avec la misogynie et le conservatisme,
qui sont I'une des causes de ce que, dans le monde musulman,
les femmes ont un statut particuliérement bas. C'est un beau
défi et je pense que la réforme de la Mudawana au Maroc est
un des acquis de ce genre de démarche. Tant que les féministes
maghrébines avaient tablé sur un combat en-dehors du
religieux, leur impact était limité. Lorsqu'elles ont fait ce
retournement au Maroc (a la différence de I'Algérie et de la
Tunisie), le succés a suivi. Pour la premiére fois, on a utilisé un
texte " religieux " comme base d'une véritable réforme profane.
Du point de vue symbolique, le fait d'avoir altéré un texte
religieux a consacré sa désacralisation. C'est d{i au fait que les
féministes marocaines ont travaillé main dans la main avec des

féministes musulmanes, méme si celles-ci ne s'appelaient pas
comme ca. Cest aussi a partir de la que se sont créés des
réseaux entre féministes du pays et des femmes de la diaspora
qui disposaient des outils notamment intellectuels du mouve-
ment des femmes en Occident.

JV : Est-ce qu'une démarche fondée sur un référent
religieux n'est pas condamnée a laisser certaines ques-
tions dans la pénombre ? Je pense par exemple a I'IVG.

OD : On ne fait pas assez confiance aux capacités
d'adaptation de ces sociétés, y compris aux capacités d'adapta-
tion des personnes investies du pouvoir de dire le religieux. D'ou
I'importance de ce phénoméne tout nouveau qu'il commence a
y avoir des femmes qui prennent ce pouvoir. Dés lors, indiquer
a l'avance la présence de " lignes rouges " qui ne pourront étre
franchies a partir de I'histoire de I'Occident ne me semble pas
trés opérationnel. Ces femmes ne sont pas des réactionnaires,
elles partent du réel - de leur réel - pour Iui imprimer des
avancées. Il me semble qu'elles ont plus de chances de réussir
qu'en apportant par en-haut des choses qui ne correspondent
pas au réel des gens. Il y a des greffes qui ne prennent pas...,
elles ne correspondent pas a ce qu'il y a dans la téte des prin-
cipales concernées. Alors que quand on leur parle a partir de
référents communs, de justice, d'équité, de respect de la per-
sonne humaine, la elles entendent et elles peuvent accompagner.
Je ne comprends pas l'attitude de certaines féministes occiden-
tales qui refusent de lire ou de rencontrer des femmes comme
Nadia Yassine au Maroc et préférent avoir des contacts avec
cette petite minorité de femmes qui ont généralement accom-
pagné les pouvoirs dictatoriaux de ces pays, qui leur ont servi
de commis voyageurs - des pouvoirs qui d'ailleurs n'avaient rien
de féministes et n'ont jamais émancipé leurs femmes. Voir I'Algérie !
Des femmes comme Wassyla Tamzali ou, pire, Djemila
Benhabib, par exemple, sont la pour rassurer les esprits, elles
disent a un public occidental ce que celui-ci a toujours pensé et
entendu. Sans entrer dans une polémique personnelle, ce sont
des femmes qui, par leur éducation familiale, n'ont jamais trem-
pé dans la religiosité et qui ont des réactions d'occidentales.
L'univers de socialisation qui imprégne la sensibilité est quelque
chose de trés important. J'ai vécu plus longtemps en Belgique
qu'en Algérie, mais mon enfance et ma jeunesse dans un
univers populaire algérien me permettent de ne pas étre sourde
a ce discours. Cela ne veut pas dire que je le partage, mais je
n'y suis pas sourde. Je suis dans la rupture a certains égards
mais pas dans le rejet et encore moins dans le mépris. Mon
expérience avec beaucoup d'occidentales - en gros - c'est
qu'elles jugeaient avoir tout a m'apprendre mais rien a appren-
dre, que la seule fagon de s'émanciper, c'était la leur. Mais il faut
toujours se rappeler qu'on ne fait pas le bonheur des gens malgré
eux. Si on est vraiment féministe et progressiste, il faut travailler
ensemble avec ces femmes, s'entraider a avancer ensemble
vers notre émancipation commune, en tenant compte des lour-
deurs qui se trouvent ici ou la, et sans imposer les unes aux
autres des choix qui nous sont dictés par nos spécificités respec-
tives. Sinon, c'est du paternalisme tout simplement. J'irai méme



SECOUEZ_85. qxd 26/ 02/2011 11:04 Page 13

plus loin : par cette facon de refuser de reconnaitre aux autres
qu'elles peuvent s'émanciper en suivant des voies qui leur sont
propres, on leur rend la tache encore plus difficile et on devient
objectivement complice de ceux qui maintiennent ['ordre
machiste et patriarcal. On contribue a faire connoter négative-
ment des valeurs ou des objectifs qui devraient étre partagés.

JV : N'existe-t-il pas aussi le risque symétrique du
précédent, a savoir de gommer la question des femmes
au nom des priorités de I'anti-impérialisme ou de I'an-
tiracisme ?

OD : Le tragique, c'est qu'a force de discréditer tous
les modes d'émancipation différents, on en arrive a conforter
ces sociétés dans une espece de repli identitaire par laquelle
elles considérent que ce contre quoi les femmes combattent
correspond a leur identité propre. Etre conservateur, étre réac-
tionnaire, étre machiste, ce serait I'expression d'une identité
propre, I'alpha et 'oméga de l'authenticité culturelle d'une per-
sonne et changer la-dessus, ce serait comme se mutiler. On con-
tribue par la a immobiliser ces sociétés. En parcourant des
forums sur internet, je suis frappée de voir comment ce sont
parfois de trés jeunes gens qui, pensant défendre leur " authen-
ticité " contre les attaques dénigrantes, retournent le stigmate
en affirmant la valeur de comportements tout a fait archaiques

ou immatures, en particulier vis-a-vis des femmes. Comme si les
comportements machistes faisaient partie de la " personnalité
de base ". Du coup, la moindre velléité des femmes de s'é-
manciper s'attire un " Vous voulez faire comme ces putes occi-
dentales ! Vous n'étes pas des notres ! Vous trahissez ! " C'est
pour cela que j'ai dit que ces femmes étaient tragiquement
immobilisées. Et bien entendu, les autorités de ces pays vont
encourager cette situation, elles en profitent a tous points de vue.
Je trouve que notre role internationaliste - le féminisme, comme
la démocratie, ce n'est pas seulement pour soi - est d'aider ces
sociétés a avancer et non de les entraver.

Aujourd'hui, ce qui frappe beaucoup de sociétés arabes, c'est au
contraire une régression, un mélange de réaction, de machisme,
de ressentiment social, qui a été hautement encouragé par les
autorités. La il y a de véritables enjeux, pas comme avec la
querelle du foulard et le fétichisme qui I'entoure des deux cotés,
méme si je comprends celles qui ont la démarche de retourner
le stigmate dont leurs méres ont été I'objet. Moi, pour rien au
monde je ne porterais le foulard, mais je ne comprends pas ces
gens qui voient rouge dés qu'ils en croisent un.

Propos recueillis
par Jean VOGEL

I'égalite rprom irrisiam.”

Entretien avec Leila EL BACHIRI:

JV : Sous quel angle avez-vous abordé la question du
féminisme islamique ?

LEB : Je l'ai fait en fonction du sujet de ma these sur
laquelle je travaille en ce moment, consacrée au discours
islamique dominant a Bruxelles sur la question de la femme. J'ai
pu constater qu'il y avait deux courants dominants a Bruxelles
qui se présentent comme gestionnaires de I'Islam. Il s'agit d'une
part du néo-salafisme, qui reléve d'une actualisation du wah-
habisme et a une vision patriarcale et traditionnelle de la
femme, et, de l'autre, un courant issu des Freres Musulmans,
qui a évolué et s'est autonomisé et est représenté entre autres
par une association comme " Présence musulmane " autour de
Tarig Ramadan. Au départ, les acteurs sont essentiellement
masculins. Ensuite, dans le second courant, on voit émerger des
actrices religieuses qui se définissent en tant que féministes
musulmanes. Dans ma these, je distingue donc des discours
masculins dominants et I'émergence d'une féminisation du discours.

JV : Que disent-ils respectivement sur la place et le role
des femmes ?

LEB : Dans le courant néo-salafiste, la place des
femmes est vraiment inexistante en tant qu'actrices dans le
champ religieux. Ce sont des hommes, souvent formés en
Arabie saoudite, qui prennent la parole et expriment une vision
trés conservatrice de la place de la femme, prénent une ségré-

gation sexuelle et I'assignation de la femme a I'espace privé.
C'est la vision d'un patriarcat, certes bienveillant, qui est
véhiculée dans ces mosquées-la. En ce qui concerne le mouve-
ment conscientisateur des fréres musulmans, la femme est net-
tement plus présente au niveau sociétal, on va valoriser son
engagement social, mais il faut tout de suite le cadrer car il s'a-
git d'abord d'une militance religieuse. Les femmes actives dans
ce courant sont d'abord des militantes musulmanes qui se sont
muées progressivement en féministes islamiques ou musul-
manes. Comme Amina Wadud elles se définissent simultané-
ment comme pro-foi et pro-féminisme, mais il s'agit d'un fémi-
nisme réapproprié " a la sauce religieuse ".

Le féminisme islamique est quelque chose qui varie en fonction
du contexte, du pays, et qui se construit dans le discours. Il faut
rappeler que le féminisme dit islamique a débuté en Iran.
Historiquement, le féminisme musulman en terre d'Islam a émergé
a partir de la société civile, ses militantes mobilisaient a la fois
le référentiel universel des droits de I'nomme et un référentiel
religieux pour contester le caractére patriarcal du code de la
famille qui s'inspire de la sharia (droit islamique). C'étaient des
militantes musulmanes du monde associatif qui se définissaient
également comme féministes et en Iran, elles contestaient le
pouvoir théocratique existant et remettaient en cause le carac-
tére patriarcal de I'Islam. Elles étaient ressenties comme une
menace par le pouvoir établi.

b



SECOUEZ_85. qxd 26/ 02/2011 11:04 Page 14

—é—

-
[

. e . - -

Par la suite ce sont des femmes islamistes dans le monde uni-
versitaire qui se sont réapproprié, durant les années 1990, cette
terminologie du féminisme islamique en affirmant qu'on pouvait
promouvoir les droits de la femme a partir des textes religieux
(Coran et Sunna) qui sont porteurs d'égalité de genre et qu'il
fallait a cette fin écarter les lectures patriarcales antérieures
inscrites dans la jurisprudence (le figh) qui sont les seules cau-
ses de la " dégradation " de la condition féminine. On le voit, il
s'agit d'un discours clairement apologétique : alors que les
textes contiennent a la fois des versets discriminants et des ver-
sets égalitaires, on affirme que les textes sont par essence éga-
litaires.

Aprés I'Iran, on a vu le féminisme islamique s'affirmer en
Malaisie, avec le mouvement Sisters of Islam, qui s'était consti-
tué en réaction contre l'islamisme et l'islamisation de la société.
L'instauration de la sharia représentait pour elles une perte d'ac-
quis de leurs droits, une régression. Elles ont établi alors une
stratégie pour ne pas laisser le monopole du discours religieux
aux oulémas, elles procédent a une déconstruction des hadiths
misogynes, en collaboration avec des théologiens au niveau
international qui soutiennent ce projet d'égalité hommes-
femmes et aussi avec des féministes laiques. En réalité, elles
s'efforcent de construire un contre-pouvoir en utilisant le
référentiel religieux commun.

Au Maroc, tout s'est joué a partir de la réforme du code de la
famille (Mudawana) qui comportait le principe d'une hiérarchie
entre 'homme et de la femme au sein du couple, qui implique
l'autorité maritale, la répudiation et d'autres inégalités. Les
féministes de culture musulmane y ont d'abord mobilisé le
référentiel universel des droits de I'homme mais au cours de
débats de société, au printemps 2000, elles se sont heurtées a
une trés forte opposition islamiste. Les féministes avaient intro-
duit des amendements au projet gouvernemental visant a
proclamer I'égalité dans le couple, a abolir la répudiation, a judi-
ciariser le divorce, etc. Il y a eu une énorme manifestation a
Casablanca contre ce projet, ou I'on a vu des femmes islamistes
s'y opposer aussi, en disant que les féministes étaient a la solde
de I'Occident impérialiste, et que c'était la sharia qui devait
garantir les droits des femmes. C'est alors que les féministes
marocaines ont compris qu'il leur fallait retravailler sur les textes
religieux pour obtenir un contrepouvoir. Il y a donc eu une forme
de synthése, encouragée par le Roi, qui a permis de faire passer
cette réforme qui, sans étre pleinement satisfaisante, est por-
teuse d'évolutions et d'améliorations de la condition féminine.

JV : Est-ce que de I'autre c6té, les femmes musulmanes
aux positions initialement conservatrices, comme Nadia
Yassine, ont aussi évolué ?

LEB : Ce qui s'est passé a ce propos au Maroc se
retrouve aussi ailleurs et illustre bien la dynamique de globali-
sation qui contribue a fagonner le féminisme islamique. Par
exemple, des actrices religieuses d'ici se sont alliées avec
notamment des féministes islamiques du Maroc et ont créé en
2008 le Groupe International d'Etude et de Réflexion sur la
Femme en Islam (GIERFI dont le siége est a Barcelone). Nadia
Yassine a une position un peu plus nuancée, elle dit qu'il faut
améliorer la condition féminine uniquement a partir des textes
religieux et elle garde un projet politique d'islamisation de la
société. Les autres actrices du GIERFI, méme si elles partagent
certaines idées de cet islam idéologique, restent autonomes,
tout en s'inscrivant dans la démarche apologétique d'améliora-
tion du sort de la femme a partir et dans le cadre des textes
strictement religieux. Mais elles évoluent dans leurs positions.
Au départ, dans les milieux de réislamisation, méme I'emploi du
terme " féminisme " était mal percu car associé a I'Occident. Ce

|

n'est qu'avec le premier congres international sur le féminisme
islamique a Barcelone en 2005 que ce concept est mobilisé par
les actrices religieuses. Il a fallu tout un travail interne pour se
I'approprier et méme si des considérations stratégiques jouent,
des changements s'opérent au niveau des mentalités et des rap-
ports de genre, ces femmes s'approprient la parole dans un
champ jusque-la réservé exclusivement aux hommes. On
observe également une évolution au niveau des concepts.
Traditionnellement, le discours islamiste opposait la " complé-
mentarité " des sexes a I'"' égalité " pronée par les féministes
occidentales. Aujourd'hui, le féminisme islamique revendique
I'égalité tout en se présentant comme un féminisme différentia-
liste : pour I'égalité dans la différence. La féminité et la mas-
culinité doivent étre préservées dans I'égalité et donc la ques-
tion du genre doit tenir compte des spécificités biologiques. La
valeur famille est aussi importante dans le discours des fémi-
nistes musulmanes.

JV : Est-ce qu'il y a une relation avec le discours des
féministes différentialistes occidentales ?

LEB : En Europe, il y a eu dans le passé de grands
débats entre féministes égalitaristes et différentialistes, mais
aujourd'hui tres peu de féministes se définissent en tant que dif-
férentialistes parce que cela essentialise les roles sexués. On
n'est plus dans les années 1980, la démarche qui prévaut
actuellement est constructiviste et égalitariste, en faveur d'une
indifférenciation des roles.

JV : Est-ce qu'on peut déja avoir une appréhension
d'ensemble du féminisme islamique ?

LEB : II faut comprendre qu'il y a des dynamiques qui
s'instaurent, qui sont en construction. Selon Chahla Chafig, spé-
cialiste de la question du genre dans l'islamisme, le féminisme
islamique doit étre congu comme une stratégie par rapport au
féminisme de culture musulmane qui remettait en question le
systéme théocratique et I'islam idéologique en tant que porteurs
d'inégalités. Une des idées phares de ce féminisme islamique
c'est son caractére globalisant, qui présente I'islam comme une
identité englobante qui va effacer les trajectoires personnelles
et les modes de rapport individuel avec le religieux, et qui va
présenter 'Occident comme un impérialisme auquel les femmes
féministes laiques en terre d'Islam seraient aliénées. Ces
femmes se voient disqualifiées par rapport a cette définition du
féminisme islamique qui veut s'approprier le combat des
femmes dans les pays musulmans, méme si, comme au Maroc,
féministes laiques et islamiques ont pu travailler ensemble.
Quoi qu'il en soit, cette présence de féministes islamiques dans
les lieux de réislamisation bouleverse les rapports de genre et
de sexes, méme si la finalité est la promotion de lislam
idéologique. En terre d'Islam, la différence peut se formuler
ainsi : les féministes musulmanes utilisent la religion pour pro-
mouvoir I'égalité des sexes, les féministes islamiques utilisent
I'égalité pour promouvoir I'Islam. C'est une vision un peu
tranchée pour faire ressortir leur différence, ce qui ne veut pas
dire que des adhérentes a I'un ou l'autre groupe n'aient pas des
positions beaucoup plus nuancées.

Propos recueillis
par Jean VOGEL

1. Leila El Bachiri est doctorante a I'ULB. Elle va prochainement publier dans la pen-
sée féministe (Université des Femmes) une partie des travaux de sa thése qui traite

du discours des actrices religieuses et du féminisme islamique.

b



	SECOUEZ_85 10
	SECOUEZ_85 11
	SECOUEZ_85 12
	SECOUEZ_85 13
	SECOUEZ_85 14
	SECOUEZ_85 8
	SECOUEZ_85 9

