
     

              brood & ROZEN 2003/3, jaargang 8

B
E

LG
IE

-B
E

LG
IQ

U
E

P
.B

.

9000 G
e

n
t 1

3/5327

B
R

O
O

D
 &

 R
O

ZE
N

, Tijdschrift voor de G
eschiedenis van S

ociale B
ew

egingen, 2003/3. A
fgiftekantoor: 9000 G

ent 1, juli-augustus-septem
ber 2003 / driem

aandelijks, P
206677. V

U
: W

outer S
teenhaut,  B

agattenstraat 174, 9000 G
ent 

 

Brood & Rozen
Tijdschrift voor de Geschiedenis van Sociale Bewegingen

2 0 0 3 / 3



TGSB 2003/3

�

Brood & Rozen
Tijdschrift voor de Geschiedenis van Sociale Bewegingen

2 0 0 3 / 3



�

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

�

Edito

Bijdragen

Kroniek

Opgemerkt

Recensie

Beeld

Die andere 11 september...
Paule Verbruggen..................................................  p. 5

Chilenen in ballingschap in België (1973-1980).
Hun vluchtproces, opvang en integratie
Yolanda Cieters.....................................................  p. 7

Over oude wijn in nieuwe zakken: van 
haardtoelage tot sociaal-pedagogische toelage
Sophie Bollen .....................................................  p. 33

“La Bergère d’un immense troupeau d’âmes”.
Betsie Hollants’ leven in dienst van katholieken, 
joden en vrouwen
Geraldine Reymenants.........................................  p. 49

Vijftig jaar Vlaamse televisie
Jan Ceuleers ....................................................... p. 65

Consumerism versus Capitalism?
Rita Calcoen, Martijn Vandenbroucke.....................  p. 72

Archiefbank Vlaanderen.
Een register van Vlaamse private archieven
Michel Vermote ................................................... p. 83

Efficiëntie is dictatuur: 3e Alternatieve 
boekenbeurs in Gent, 29 maart 2003
Hans Mortelmans.................................................  p. 87

19e Wereldcongres van de International 
Political Science Association (IPSA), 
Durban, 29 juni - 4 juli 2003
Geert Van Goethem ............................................  p. 88

Jasmien Van Daele, Van Gent tot Genève. 
Louis Varlez. Een biografie.
Dirk Luyten.........................................................  p. 91

Hannelore Vandebroek, Het geslacht van de arbeid. Opvat-
tingen over vrouwenarbeid in Belgische katholieke intellectu-
ele kringen (1945-1960)
Sophie Bollen......................................................  p. 99

Ton Oosterhuis, Niet om het gewin, maar 
voor het gezin
Jan Laplasse...................................................... p. 105

Hoofdredactie: Paule Verbruggen
Eindredactie: Ludwine Soubry, Paule Verbruggen
Kernredactie: Bert Boeckx, Rita Calcoen, Piet Creve, Bart De Nil, Denise De Weerdt, Hendrik 
Ollivier, Ludwine Soubry, Omar Van Hoeylandt, Paule Verbruggen
Redactieraad: Wouter Dambre (journalist), Eric Defoort (KUB), Hendrik Defoort (erfgoedcoördi-
nator Cultuurstad Gent), Gita Deneckere (UGent), Maria De Waele (MIAT), Marc Hooghe (VUB), 
Marc Jacobs (VCV), Anne Morelli (ULB), Patrick Pasture (K.U.Leuven), Koen Raes (UGent), Bob 
Reinalda (KU-Nijmegen), Marc Reynebeau (journalist), Peter Scholliers (VUB), Marcel van der Lin-
den (IISG), Rudi Van Doorslaer (SOMA), Sylvia Van Peteghem (UGent), Guy Vanthemsche (VUB)
Vormgeving: Patricia Rau
Illustraties: Geert Bonne, Rita Calcoen, Yolanda Cieters, Hans Mortelmans, Sonny Plasschaert, 
Geraldine Reymenants
Secretariaatswerk: Michèle Beernaerts, Pascale Welvaert
Verzending en abonnementen: Luc Beirnaert, Gwendolina Van Hoecke
Druk: Druk in de Weer, Forelstraat 35, 9000 Gent

Abonnementen en losse nummers
Individueel: 18,59 euro
Organisaties: 37,18 euro
Bibliotheken en archieven: 18,59 euro
Buitenland: 37,18 euro
Losse nummers: 4,96 euro
Themanummers: 8,68 euro
Als abonnee bent u tegelijk lid van Amsab. De leden ontvangen Brood & Rozen en krijgen korting 
op de Amsab-publicaties.
Rekeningnummer: 877-1009202-27

Brood & Rozen is gedrukt op recyclagepapier

Alle illustraties behoren tot de Amsab-collectie, tenzij anders vermeld

ISSN: 1370-7477

Amsab-Instituut voor Sociale Geschiedenis vzw (Bagattenstraat 174, 9000 Gent) verwerkt uw 
persoonsgegevens uitsluitend voor het beheer van uw Brood & Rozen-abonnement en om u te 
informeren omtrent zijn werking. Wanneer u niet wenst dat wij u aanschrijven om u hieromtrent 
te informeren, volstaat het ons dit te melden. De Wet verwerking persoonsgegevens kent u het 
recht van mededeling en verbetering toe. Daartoe volstaat het contact op te nemen met Wouter 
Steenhaut, directeur van Amsab.

		        
Omslagillustratie: Affiche die waarschijnlijk in Cuba is uitgegeven, 1976

Rozen
Brood 

Brood & Rozen
Tijdschrift voor de Geschiedenis van Sociale Bewegingen 
Driemaandelijks tijdschrift uitgegeven door 
Amsab-Instituut voor Sociale Geschiedenis
Bagattenstraat 174, 9000 Gent
Tel.: (09) 224 00 79
Fax: (09) 233 67 11
e-mail: broodenrozen@amsab.be
Voorzitter: Herman Balthazar
Directeur: Wouter Steenhaut



		 Die andere 11 september…

11 september is een nieuw ijkpunt in onze collectieve herinnering. Voor zowat de 
hele wereld zijn de twee WTC-torens tot symbool verworden ... van het niets ont-
ziende terrorisme óf van een overwinning op het verwaande westerse kapitalisme, 
al naargelang de persoonlijke overtuiging.

Bijna niemand denkt nog aan die andere 11 september, dertig jaar geleden.
Chili, 1973: op een uiterst brutale manier maakte het leger een einde aan het 
progressieve Unidad Popular-regime van Salvador Allende. Soldaten bestormden 
fabrieken, universiteiten en dorpen, duizenden mensen werden gevangengenomen 
en samengedreven in het voetbalstadium Estadio Chile. Velen werden daar ter plekke 
vermoord, onder wie de zanger-gitarist Victor Jara. De militairen hakten zijn vingers 
af en toen Jara daarop het lied van de Unidad Popular aanhief, maakten ze hem af. 
De wereld was geschokt.

De socialistische senator Allende was op 4 september 1970, met de steun van alle 
linkse partijen, tot president van Chili verkozen. Tussen 1970 en 1973 voerde hij een 
reeks ingrijpende hervormingen door, waaronder de nationalisatie van een aantal 
sectoren zoals de bank, de textielsector en de kopermijnen. Vooral dit laatste was 
bijzonder gewaagd vermits de mijnsector in handen was van Amerikaanse projectont-
wikkelaars. Er kwamen loonsverhogingen en landbouwhervormingen. Rechtse reactie 
bleef niet uit: het leger, de CIA en de multinationals voerden systematisch oppositie. 
De economische situatie verslechterde, met als gevolg stakingen en steeds grotere 
onvrede van de bevolking. Tegen alle verwachtingen in ging de Unidad Popular er 
bij de verkiezingen van maart 1973 op vooruit. De sfeer werd steeds grimmiger, 
het straatgeweld nam toe. Op 11 september 1973 pleegde het leger, onder leiding 
van generaal Augusto Pinochet, een staatsgreep. Allende stierf diezelfde dag bij 
een aanval van het leger op het presidentieel paleis. Zelfmoord of moord, we zullen 
het nooit zeker weten. Pas in 1990 kreeg hij een officiële begrafenis. 

In de periode van repressie die volgde onder het regime van Pinochet (1973-1990) 
werden tienduizenden mensen opgepakt, van wie er drieduizend stierven of ‘ver-
dwenen’ . Duizenden ballingen zwermden over de wereld uit, kwamen ook naar 
België. Nog dit jaar publiceerde Yolanda Cieters het boek Chilenen in ballingschap. 
Het migratieproces, de opvang en de integratie van Chileense ballingen in België 
( 1973-1980). Speciaal voor de verjaardag van die andere 11 september vroegen 
we haar een bijdrage hierover voor Brood & Rozen.

Ter nagedachtenis van de duizenden doden en als uiting van solidariteit met die 
Chilenen die hun land moesten ontvluchten of die vervolgd werden. 
En omdat we alert moeten blijven voor alle vormen van terreur of fundamentele 
schendingen van de mensenrechten, onder welk regime of in welk land ter wereld 
ook…
 
									        Paule Verbruggen

Hier zijn we met vijfduizend,
in dit hoekje van de stad.
We zijn met vijfduizend.
Met hoeveel zijn we dan samen,
in de steden en in het hele land ?
Hier alleen al 
tienduizenden handen die zaaien
en fabrieken draaiende houden.
Hoeveel menselijkheid
blootgesteld aan honger, kou, paniek, pijn,
morele druk, terreur en waanzin ?
Zes van ons zijn verloren,
als opgelost in het heelal.
Een is dood, een ander geslagen zoals ik niet geloofde
dat ooit een mens een mens kon slaan.
De vier anderen zochten het einde van hun angst –
de ene sprong in het luchtledige,
de andere beukte zijn hoofd tegen een muur,
maar allen hebben de lege blik van de dood.
Welke gruwelen schept het gezicht van het fascisme !
Ze voeren hun plannen uit met messcherpe precisie.
Niets is voor hen van belang.

Bloed levert hun medailles op,
slachten is een heldendaad.
O God, is dit de wereld die jij hebt geschapen,
diende hiertoe je zeven dagen van wonderbare arbeid ?
Binnen deze vier muren bestaat alleen een aantal
dat niet vooruitgaat,
alleen steeds meer naar de dood verlangt.

Maar opeens wordt mijn bewustzijn wakker,
en ik zie dat dit alles geen hartslag heeft,
alleen het gedreun van machines;
de militairen zetten hun zoete gezichten op,
als vroedvrouwen.
Laten Mexico, Cuba en de wereld
het uitschreeuwen tegen deze wreedheid !
Wij zijn tienduizenden handen
die niets vermogen.
Hoeveel in het hele land ?
Het bloed van onze president, onze compañero,
zal toeslaan met meer kracht dan bommen en geweren !
Zo zal ook onze vuist weer toeslaan !

Hoe zwaar valt het zingen
wanneer ik moet zingen van gruwel.
Gruwel waarin ik leef,
waarin ik sterf. 
Mijzelf te zien tussen zovelen,
en zoveel momenten van oneindigheid
waarin stilte en geschreeuw
het einde van mijn lied inluiden.
Wat ik zie zag ik nooit eerder.
Wat ik voelde en nog voel
Zal leven geven aan het ogenblik….

Gedicht dat Victor Jara schreef in het Estadio Chile, 
september 1973 (Joan Jara, Victor, Een onvoltooid beeld)



�

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

�

Chilenen in ballingschap in België (1973-1980).
Hun vluchtproces, opvang en integratie

Yolanda Cieters, trajectbegeleidster bij het onthaalbureau                                             
voor nieuwkomers COMPAS, Brussel

11 september 1973 is een datum die in het geheugen van elke Chileen staat gegrift. 
Dit jaar zal het dertig jaar geleden zijn dat de regering van Salvador Allende werd 
omvergeworpen en plaats moest ruimen voor een zestien jaar durende militaire 
dictatuur onder leiding van Augusto Pinochet. Deze bijdrage belicht de gevolgen 
van deze maatschappelijke omwenteling voor de ballingen uit Chili die in België 
zijn aangekomen tussen oktober 1973 en december 1979. Wat betekende het 
fenomeen van de ballingschap ten tijde van de dictatuur van Augusto Pinochet in 
Chili (1973-1989)? Wie waren de ballingen, welke waren de redenen voor hun 
komst naar België, hoe verliep hun vluchtproces, hun opvang in ons land en welke 
instanties en groepen speelden hierbij een rol? Elk van deze gegevens zullen kort 
aan bod komen in de aanloop tot de centrale vraag van deze bijdrage, namelijk hoe 
verliep het integratieproces van deze Chileense ballingen die in de jaren 1970 hun 
land ‘tijdelijk’ verlieten, maar van wie velen intussen hun leven definitief in België 
hebben uitgebouwd?

Ballingschap ten tijde van de militaire dictatuur in Chili

De staatsgreep van 11 september 1973 in Chili werd gevolgd door een repressief dic-
tatoriaal bewind onder leiding van generaal Augusto Pinochet. Het economisch beleid 
werd drastisch omgegooid in neoliberale richting. Allende’s regering en diens aanhan-
gers werden door de militaire junta verantwoordelijk gesteld voor het hoog opgelopen 
klassenconflict, de verstoring van recht en orde, de administratieve corruptie en de 
economische chaos waarmee Chili zich in 1973 zag geconfronteerd. De “demagogische 
politici” die in opdracht van het “internationaal communisme” de gevestigde orde wilden 

b
i

j
d

r
a

g
e

Allende schouwt het leger, 1973



�

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

�

trokken, van wie 200.000 politieke ballingen en 500.000 personen die voornamelijk 
om economische motieven zijn vertrokken.(4)

De motieven voor het vertrek van de ongeveer 1200 Chilenen die in België aan-
kwamen vóór de jaren 1980 waren hoofdzakelijk politiek-ideologische oppositie en 
vervolging en familiale relaties. Na de jaren 1980 traden de familiehereniging en de 
economische problematiek op de voorgrond. De drastische neoliberale economische 
herstructurering, zeker met de crisis van 1982, leidde tot afdankingen en werkloos-
heid en bracht velen in een onhoudbare situatie. Politieke en economische factoren 
waren hierbij nauw met elkaar verweven. Zij die na 1980 Chili verlieten waren vaak 
familieleden of vrienden van personen die reeds in de jaren 1970 naar het buitenland 
waren vertrokken. 

Het vluchtproces naar België

De eerste maanden na de staatsgreep zochten vele Chilenen en niet-Chilenen asiel in 
de ambassades van een aantal Latijns-Amerikaanse en Europese landen te Santiago. 
Tussen september 1973 en juni 1974 heeft de Belgische ambassade aan 85 Chilenen, 
20 niet-Chilenen en 1 Belg onderdak verleend.(5) In de eerste maanden na de staats-
greep was het aandeel niet-Chilenen in de groep vluchtelingen uit Chili opvallend 
groot. Velen onder hen waren zelf reeds vluchtelingen uit andere dictatoriale regimes 
in Zuid-Amerika zoals Uruguay en Brazilië of aanhangers van de UP-regering. Na 
1974 waren ze eerder een uitzondering.
De toegang tot de ambassade werd bekomen via politieke of familiale contacten met 
de ambassadekringen, via VN-medewerkers of via Belgen in Chili of in België. In de 
meeste gevallen was de vlucht naar de Belgische ambassade geen bewuste keuze voor 
België als dusdanig. Er was nog geen sprake van een gevestigde gemeenschap van Chi-
lenen in België en sociaal-economische factoren of andere structurele aspecten hadden 
evenmin een bepalende invloed. In de noodsituatie die in Chili heerste probeerde 
iedereen gewoon op zijn manier, via alle mogelijke kanalen, een uitweg te vinden. De 
ambassade was voor de betrokkenen een onmiddellijk bereikbaar toevluchtsoord.(6) 
Voor de asielzoekers die naar de ambassades waren gevlucht moest zo vlug mogelijk een 
oplossing worden gezocht. Vanwege het Comite pro Paz Chili (COPACHI-Comité 
voor de Vrede in Chili), het Comite Nacional de Ayuda a los Refugiados (CONAR-
Nationaal Comité voor Hulp aan Vluchtelingen)(7) en het United Nations High Com-
missioner for Refugees (UNHCR-Hoog Commissariaat voor de Vluchtelingen) werd 
een oproep gelanceerd om voor de asielzoekers in de buitenlandse ambassades opvang 
te vinden. Het COPACHI en het CONAR fungeerden als belangrijke schakels tus-
sen de bedreigde personen en de buitenlandse ambassades. Het UNHCR hield zich 
bezig met de procedureregeling voor de asielaanvraag en onder zijn auspiciën werden 
mensen uit de ambassades naar andere landen verplaatst.(8)

omverwerpen moesten definitief de mond worden gesnoerd. Alle sporen van de linkse, 
democratisch gekozen Unidad Popular (UP)-regering dienden te worden uitgewist. 
De UP was een coalitie van linkse en centrum-linkse partijen die tijdens het president-
schap van Salvador Allende (1970-1973) de regering vormden. Ze was samengesteld 
uit de Partido Comunista (PC-Communistische Partij), de Partido Socialista (PS-So-
cialistische Partij), de Partido Radical (PR-Radicale Partij), de Movimiento de Accion 
Popular Unitaria (MAPU-Beweging voor Eenheidsactie van het Volk), de MAPU-OC 
(OC staat voor Obrero Campesino: Arbeiders en Boeren) en de Izquierda Cristiana 
(IC-Links Christenen). De Movimiento de Izquierda Revolucionario (MIR-Beweging 
van Revolutionair Links), een communistische revolutionaire beweging opgericht in 
1964 naar het model van Fidel Castro’s guerilla-organisatie, maakte geen deel uit van 
de UP-coalitie; ze had geen vertrouwen in de electorale weg. 
De kritieke toestand van de Chileense samenleving was volgens de militairen echter 
ook te wijten aan de inherente zwakte van het Chileense democratische partijsysteem 
dat ruimte bood voor corruptie, radicalisme en demagogie. Het Chili van 1973 was 
volgens hen te gepolitiseerd. De militairen wensten een fundamentele herstructurering 
van de Chileense democratie, het partijsysteem en de politieke instellingen.(1) 

Een essentieel instrument hierbij was de politieke ballingschap. Dit fenomeen is geen 
onbekend verschijnsel in de geschiedenis van Latijns-Amerika. Het werd gebruikt als 
middel om interne politieke oppositie monddood te maken en machtsverstorende 
elementen te verwijderen. Meestal ging het om een beperkt aantal mensen, voorna-
melijk invloedrijke personen, en was het verblijf in het buitenland van korte duur. De 
ballingschap van de jaren 1960 en 1970 was echter van een geheel andere aard. Door 
de installatie van dictatoriale regimes in Brazilië en de Zuidkegel (Uruguay, Chili, 
Argentinië) kreeg het fenomeen een massaal en collectief karakter. De aanwezigheid 
in het buitenland was veelal ook van langere duur.(2)

In Chili was er de expliciete en de impliciete verbanning. Expliciete verbanning werd 
ingesteld via een administratieve beslissing tot uitzetting uit het land, of via een gerech-
telijke beslissing tot omzetting van een gevangenisstraf (vanaf april 1975). Impliciete 
verbanning hield in dat vele mensen op de duur gedwongen waren het land te ont-
vluchten door politieke vervolging of vrees voor vervolging, of door de onmogelijkheid 
een stabiel leven te leiden (vb. tengevolge van economische marginalisatie, ontslag 
omwille van politiek-ideologische overtuiging, de uitsluiting van ex-gevangenen van 
de arbeidsmarkt, ...). Anderen vertrokken omdat hun partner of naaste familieleden 
expliciet of impliciet werden verbannen of omwille van een principiële oppositie tegen 
het nieuwe politieke regime.(3)

De meeste cijfers over het aantal vluchtelingen uit Chili tijdens de dictatuur schom-
melen rond de 150.000 à 250.000. De Chileense Commissie voor Mensenrechten heeft 
het aantal politieke ballingen en hun families geschat op 200.000 à 250.000. In 1993 
stelde het Oficina Nacional del Retorno (Officieel Bureau voor de Terugkeer, opge-
richt in Chili in 1990) vast dat ongeveer 700.000 Chilenen na 1973 naar het buitenland 



10

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

11

we naar Argentinië: ik, mijn vrouw en mijn kinderen. Door de enorme toeloop van vluchtelingen 
in het Noorden van Argentinië, bestond hier geen mogelijkheid om ons onderdak te bieden. Daarop 
vertrokken we naar Buenos Aires, waar we in een jongerenhome van de kerkraad konden verblij-
ven. Een week later kon ik er aan de slag als medewerker voor de opvang van vluchtelingen uit 
Chili, Uruguay en Brazilië. Ondertussen had ik een aanvraag ingediend in de Belgische ambas-
sade om naar België te komen.” Q. voelde dat hij zo snel mogelijk uit Argentinië diende 
te vertrekken. Er waren ontzettend veel vluchtelingen en bovendien werd het er te 
gevaarlijk voor hem gezien zijn werk. In juni 1974 kreeg hij een vrijgeleide. Het was 
voornamelijk de Belgische pater, die na de staatsgreep naar België was teruggekeerd, 
die zijn verblijf en werk in Buenos Aires, alsook zijn komst naar België had geregeld. 
De Belgische overheid financierde zijn overtocht.
E. kwam via een gezinshereniging naar België. Haar man zocht zijn toevlucht in de 
Belgische ambassade en werd in december 1973 naar ons land overgebracht. Hier werd 
hij opgevangen door Entraide Socialiste. E. volgde in 1974, samen met haar dochter. 
“De reden voor mijn komst naar België had te maken met de vlucht van mijn man. Het was zijn 
vlucht die mijn bestemming heeft bepaald. Zelf was ik eveneens militante in linkse groeperingen en 
vooral aan de universiteit, maar mijn echtgenoot was veel sterker geëngageerd. Het was de VN die 
mijn overtocht heeft geregeld.” Entraide Socialiste wilde vervolgens stappen ondernemen 
opdat ze als vluchteling zou worden erkend, maar dit weigerde ze. Ze achtte het in 
haar geval niet nodig het statuut aan te vragen: “Ik kon in België blijven omdat mijn man 
vluchteling was. Aangezien hij via een overheidsprogramma was aangekomen, hebben we de hulp 
verkregen die binnen dit programma voorzien werd.”

Programmavluchtelingen na 1974

In december 1974-januari 1975 besloot de ministerraad het onthaal van een volgende 
groep van 150 vluchtelingen uit Chili toe te staan. De opvang van deze vluchtelingen 
werd verzekerd door Entraide Socialiste en het inmiddels opgerichte Collectif d’Accueil 
aux Réfugiés du Chili (COLARCH-KOLOCH, Kollektief voor het Onthaal van 
Chileense Vluchtelingen) die hiertoe een contract sloten met het UNHCR. Vanaf dit 
tweede overheidsprogramma gaf de overheid, onder impuls van COLARCH, prio-
riteit aan de opvang van politieke gevangenen. In april ’75 was immers een akkoord 
afgesloten tussen het ICEM, het UNHCR en de Chileense overheid om de straf van 
veroordeelden via een decreet om te zetten in ballingschap. Eens de gevangene was 
veroordeeld en hem/haar een visum was toegekend door een buitenlandse overheid 
regelde het ICEM de overtocht. Zowel COLARCH als de ministeries van Justitie 
en van Buitenlandse Zaken waren van mening dat de visa prioritair moesten worden 
toegekend aan politieke gevangenen in Chili. Het bekomen van een visum was voor 
hen immers de enige mogelijkheid om hun straf in verbanning om te zetten. Ook de 
gezinsleden van de betrokkenen werden tot de visumquota gerekend.(12) 

Vanaf oktober 1973 bood België asiel aan Chilenen. Vanuit de ambassade vertrokken 
de asielzoekers direct naar de luchthaven. Het verlaten van de ambassade gebeurde 
zeer geleidelijk, meestal in groepjes van twee tot vier families of koppels. De laatste 
vluchteling vertrok op 12 juni 1974.(9)

L. leefde een maand in de residentie van de Belgische ambassadeur, samen met 75 
andere mensen, zowel kinderen als volwassenen: “In feite wilde ik naar Argentinië vluch-
ten, maar dat werd me door Argentijnse vrienden en een VN-functionaris afgeraden, omdat men 
aan de grens mensen zou oppakken en zelfs vermoorden. Eén van de ambassades die openstond 
was deze van België.” De reden voor haar vlucht was haar actieve betrokkenheid in de 
organisatie van een volkswijk (poblacion) te Santiago. Toen steeds meer vrienden werden 
gevangengenomen of verdwenen, besloot ook zij te vluchten. Ook F., professor aan de 
universiteit, is onmiddellijk na de staatsgreep naar de Belgische ambassade gevlucht. 
Hij gaf les in een faculteit waar tijdens de jaren 1960, in een internationale context van 
contestatie, een groot aantal hervormingen waren doorgevoerd. Zijn faculteit werd 
door rechts als een haard van opstand beschouwd. “In oktober ’73 ben ik naar de ambas-
sade van België getrokken. Iedereen trachtte op zijn eigen manier zijn plan te trekken. Zelf ben 
ik er via familiale contacten terechtgekomen, uitgenodigd door de ambassadeur in diens residentie. 
Gedurende 45 dagen heb ik daar verbleven, samen met een 60-tal anderen.” 

De overkomst van de vluchtelingen uit de ambassade werd gefinancierd door de Belgi-
sche overheid. Het eerste overheidsprogramma werd op 11 januari 1974 goedgekeurd in 
overeenkomst met het UNHCR en het Internationaal Comité voor Europese Migratie 
(ICEM). In het totaal werden in het kader van dit eerste wedervestigingsprogramma 
164 personen (=55 families) in België toegelaten.(10) Dit waren niet enkel vluchtelingen 
afkomstig uit de ambassade. Er waren tevens een aantal personen en families die in 
Chili asiel hadden gezocht bij het Comité Pro Paz, dat onder auspiciën stond van het 
UNHCR en over vluchtelingencentra beschikte in Chili, en enkele mensen die recht-
streeks uit de gevangenis en de concentratiekampen in Chili kwamen. Daarnaast waren 
er vluchtelingen die onmiddellijk na de staatsgreep naar andere Zuid-Amerikaanse 
landen waren uitgeweken (voornamelijk naar Peru en Argentinië) in plaats van asiel 
te zoeken in Chili zelf. Ook in deze landen hadden velen onder hen in vluchtelingen-
huizen verbleven die onder auspiciën stonden van het UNHCR. Ook de gezinsleden 
van de betrokkenen werden tot het overheidsprogramma gerekend.(11) 
Q. is in het kader van een overheidsprogramma vanuit Argentinië naar België over-
gekomen. Hij was arbeider en syndicaal afgevaardigde in een fabriek in Chili. In de 
vakbond werkte hij samen met een Belgische pater. Tengevolge van zijn syndicale 
activiteiten werd hij na de staatsgreep gevangen genomen. Eind ’73 werd hij in voorlo-
pige vrijheid gesteld, maar hij diende zich dagelijks aan te melden bij de politie en zijn 
doen en laten werd geregeld gecontroleerd. “Ik had geluk de Kerk achter me te hebben en 
ook op een aanzienlijke steun vanuit mijn werkomgeving te kunnen rekenen. Toch werd me door 
collega’s aangeraden het land te verlaten, aangezien de situatie verergerde. Clandestien vertrokken 



12

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

13

België heeft, mede dankzij de aanhoudende inzet van de opvangorganisatie COLARCH 
en haar secretaris-generaal, mevrouw D. de Wouters, tot in 1981 zijn goedkeuring ge-
geven aan de uitwerking van acht wedervestigingsprogramma’s. In het totaal werden via 
die overheidsprogramma’s 1100 visa toegekend aan vluchtelingen uit Chili (vanaf 1973), 
Argentinië, Uruguay (vanaf 1976, tengevolge van de staatsgrepen in beide landen), 
Bolivia en El Salvador (vanaf 1981, naar aanleiding van het militair regime in Bolivia 
en de politieke conflicten in Centraal-Amerika). Zij konden voor hun overtocht en 
onthaal in België rekenen op overheidssteun. De meerderheid van de visa werd verleend 
aan vluchtelingen uit Chili. Tussen 1973 en 1980 zijn 585 officiële vluchtelingen uit 
Chili in België gearriveerd. De laatste politieke gevangene van de Chileense dictatuur 
werd in maart 1994 door COLARCH opgevangen.(13) 
Om deze visumprogramma’s vorm te geven, moest een lijst met kandidaatsnamen 
worden opgesteld die aan de bevoegde Belgische overheidsinstanties kon worden voor-
gelegd. Die bevoegdheid werd volledig toevertrouwd aan COLARCH. Het collectief 
werkte hierbij nauw samen met het Frente Politico de Solidaridad in België (nadien de 
Coordinadora de Organizaciones Chilenas genoemd)(14), waarvan zowel de UP-partijen 
als de MIR deel uitmaakten. Vele vluchtelingen waren namelijk actieve militanten in 
hun herkomstland, en wilden hun verzet tegen de dictatuur in ballingschap verder-
zetten. In 1974 werd het Comité de Refugiados provenientes de Chile (Comité van 
Vluchtelingen afkomstig uit Chili) opgericht en parallel met deze organisatie begonnen 
ook de politieke partijen, zoals de UP en de MIR, zich te reorganiseren in ballingschap. 
Daaruit groeide het Frente Politico de Solidaridad. 
Het bijeenbrengen van de kandidaatsnamen gebeurde vooreerst via de verschillende 
partijen die deel uitmaakten van het Frente. Deze samenwerking met ‘Chileens Links in 
ballingschap’ betekende uiteraard dat de meeste vluchtelingen via de Chileense partijen 
naar België kwamen. Maar ook familieleden, kameraden uit de gevangenis of andere 
vrienden en kennissen die reeds in België aanwezig waren, gaven namen door. Van bij 
de aankomst van de eerste Chilenen ontwikkelde zich een hele ketting van contacten. 
Andere kanalen waren de deelorganisaties van COLARCH, de Belgische ambassade in 
Santiago, internationale instanties zoals het UNHCR, ICEM, Amnesty International, 
het Internationale Rode Kruis, en organisaties in Chili zoals het FASIC (Fundacion 
de Ayuda Social de las Iglesias Chilenas-Stichting voor Sociale Hulp van de Chileense 
Kerken) en het Comité pro Paz dat later het Vicaria de la Solidaridad (Vicariaat voor 
de Solidariteit, opgericht door Kardinaal Silva van Santiago in 1975) werd. 
Alle namen die via deze verschillende wegen binnenkwamen werden doorgegeven aan 
het Frente dat verifieerde wie deze personen waren, of er meer informatie over hen 
kon achterhaald worden en of ze bekend waren binnen het Chileense partijmilieu. 
Vervolgens legde het Frente de lijst met namen voor in een algemene vergadering 
van COLARCH met deelname van alle deelorganisaties. Deze samenwerking bood 
de mogelijkheid aan COLARCH kennis te nemen van personen in gevaar of in de 
gevangenis. Het bezorgde informatie over het profiel en de achtergrond van de vluch-

Bombardement van het presidentieel paleis La Moneda waar Allende zich 
verschanste en later op de dag de dood vond (A. Alcalde, Allende, 1975)



14

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

15

via Panama, Mexico en Costa Rica naar België. De meesten onder hen hadden een 
toevlucht gezocht in de ambassades van voornoemde Centraal-Amerikaanse landen 
in Santiago.Vanuit deze ambassades werden ze overgebracht naar de respectievelijke 
landen, waar ze echter als ‘in transit’ werden beschouwd en dus genoodzaakt waren 
zich naar andere landen te begeven.(17) 
Vanaf midden ’74 kwamen de niet-programmavluchtelingen niet langer via Centraal-
Amerika, maar rechtstreeks uit Chili of uit de buurlanden Peru en Argentinië. Voorna-
melijk de aanwezigheid van een familielid, partijleden of andere Chileense kennissen 
in België is bepalend geweest voor de bestemming van hun migratieproces. Tussen 
de jaren 1973 en 1980 zijn minstens 616 vluchtelingen uit Chili op eigen middelen 
naar België overgekomen.(18)

J. kwam in 1979 met de steun van het CNUCH naar België. In Chili had hij anderhalf 
jaar in gevangenschap geleefd omwille van zijn partijactiviteiten en bovendien was zijn 
broer, eveneens militant, onmiddellijk na de coup vermoord. Na zijn vrijlating was het 
voor hem zeer moeilijk: “Ik werd zoals vele anderen beschouwd als een voorstander van een 
welbepaalde zaak, die tegen het militaire project inging. Het was voor mij nog zeer moeilijk ergens 
toegelaten te worden. Alle deuren werden als het ware gesloten. Tot 1978 heb ik als zelfstandig 
ambachtsman gewerkt, maar de situatie werd onhoudbaar en ik heb besloten het land te verla-
ten.” Hij kwam naar België omdat zijn schoonzus hier reeds als erkende vluchtelinge 
verbleef. Zij ondernam alle mogelijke stappen bij alle mogelijke organisaties en kon 
een financiële bijdrage van het CNUCH bekomen. Twee maanden later zijn ook zijn 
vrouw en nadien zijn ouders en broers overgekomen. J. werd niet binnen een over-
heidsprogramma opgenomen: dit was immers bestemd voor politieke gevangenen en 
hijzelf bevond zich ‘in vrijheid’ in Chili. 

Ongeacht in welke periode of via welke kanalen men naar België kwam, betrof de bal-
lingschap een voornamelijk jonge generatie. De meeste volwassenen waren tussen de 
18 en de 35 jaar oud. Tevens waren er veel kinderen vermits een groot aantal ballingen 
in gezinsverband kwam. De sociaal-economische samenstelling van de Chilenen in 
ballingschap vertoont een grote heterogeniteit met mensen uit verschillende maatschap-
pelijke sectoren en verschillende sociale klassen. De militairen in Chili stelden immers 
een repressieapparaat in werking dat gericht was op alle geledingen van de bevolking. 
Ook mensen in sectoren die aanvankelijk niet geviseerd werden, zoals medewerkers 
van kerkelijke instellingen en mensenrechtenorganisaties, PDC-leiders en -leden, 
werden geleidelijk als gevaarlijk beschouwd omwille van hun kritische houding en 
weerstand tegen het regime. Voor België kan gesteld worden dat in een eerste periode 
bijna uitsluitend sprake was van hoogopgeleiden of universiteitsstudenten, maar dat 
vanaf 1975 de groep veel heterogener werd: partij- en vakbondskaders, leden van so-
lidariteitsbewegingen, personen uit de militaire, culturele en universitaire wereld, vele 
studenten (onder wie zowel humaniora- als universiteitsstudenten), intellectuelen, 
mensen uit de middenklasse en lager of niet-opgeleiden.(19)

telingen en bood een zekere garantie om infiltratie van juntaleden tegen te gaan. Voor 
de Chilenen was deze samenwerking een essentieel kanaal om achtergeblevenen in 
Chili te helpen. Aankomende vluchtelingen beschikten op die manier ook onmiddel-
lijk over contacten met partij- en landgenoten.(15)

R. kon voor zijn komst naar België rekenen op partij- en gevangeniskameraden, Amnesty 
International, FASIC in Chili, COLARCH in België en de financiële bijdrage van de 
Belgische overheid. Hij behoorde tot de zeemacht in Chili. Deze sector was één van 
de eersten die de voorbereidingen van de staatsgreep had aangeklaagd en werd daarom 
onmiddellijk na de coup voorwerp van aanhoudingen. R. werd gevangengenomen en 
veroordeeld tot drie jaar gevangenschap in een concentratiekamp. Daarna kwam hij in 
voorwaardelijke invrijheidsstelling en werd hem aangeraden Chili te verlaten. Hij had 
een visum voor België, Zweden en Duitsland: “Ik verkoos België omdat ik dacht dat dit land 
het meest geleek op het zuiden van Chili. Bovendien was het eenvoudiger om Frans te leren dan 
één van de andere talen en België vormde het hart van Europa. Het was hier ook niet zo koud als 
bv. in Zweden.” Eén van zijn partijkameraden leefde in België en wist voor hem een 
visum te bekomen: “Deze kameraad kende ik via de gevangenis, want voordien was ik geen 
militant. In de gevangenis kreeg ik vanwege verschillende partijen sympathie en daar heb ik de 
politieke wereld leren kennen en werd ik militant. Vanuit de partij werden stappen ondernomen 
om me uit de gevangenis vrij te krijgen. Zo werd voor mij een visum geregeld.” Het visum werd 
hem overgedragen via Amnesty International. Vanuit de gevangenis werd hij samen 
met enkele anderen door het FASIC opgevangen en kort daarop werden ze naar de 
luchthaven gebracht. Samen met zijn vrouw en kinderen is hij in een groepje van 15 
anderen in 1976 in België aangekomen.

Vluchtelingen uit Chili buiten een overheidsprogramma

Naast deze programmavluchtelingen zijn ook asielzoekers buiten een overheidspro-
gramma naar België gekomen. Deze vluchtelingen kregen geen financiële tegemoet-
koming vanwege de Belgische overheid. Ze kwamen naar België met eigen middelen 
of met de steun van familieleden, vrienden, partijkameraden, een solidariteitsorgani-
satie zoals CNUCH/NUKCH (Comité National Universitaire de Solidarité avec le 
Peuple Chilien/Nationaal Universitair Solidariteitskomitee met het Chileense Volk), 
Chili-comités en Amnesty International. Ook Belgische zusterpartijen of vakbonden 
sprongen bij. De Chileense politieke partijen Partido Socialista (PS), Partido Comunista 
(PC) en Partido Democrata Cristiano (PDC) beschikten over eenzelfde structuur als 
de socialistische, communistische en christen-democratische partijen in Europa (en 
België). Zowel partijen als vakbonden hebben op nationaal en internationaal vlak hun 
Chileense geestesverwanten ondersteund (vb. via beurzen, politieke druk, solidariteits-
acties, ...) en mee geijverd voor een herstel van de democratie in Chili.(16)

In het eerste jaar na de coup kwamen de niet-programmavluchtelingen voornamelijk 



16

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

17

Aankomst 
van Chileense 
vluchtelingen 
in Zaventem, 
1976 (archieven 
COLARCH)

de vluchtelingenkwestie en oefende hierbij een belangrijke druk uit. Ten slotte werd 
vanuit de deelorganisaties van het COLARCH gewerkt aan een sensibilisering van de 
publieke opinie en aan het verkrijgen van inkomsten, hulpmiddelen en bijstand voor 
de opvangtaak.(22) 

Ieder van deze voornoemde opvangorganisaties had een eigen werkwijze voor de 
opvang van vluchtelingen: een opvangcentrum (vb. Zon en Zee van Caritas in Wes-
tende, of een centrum van Entraide Socialiste in La Hulpe), onthaalgroepen (waarbij 
personen in de omgeving een bijzondere relatie aangingen met de hulpbehoevenden), 
een tijdelijke opvangplaats (jeugdherberg, studentenhome, ...) of gastfamilies (vnl. bij 
het CEAL en het COLARCH).
De onthaaltaak van de organisaties die bevoegd waren voor de opvang van program-
mavluchtelingen uit Chili, kaderde binnen het project Onthaal en Economische en Sociale 
Integratie, ondersteund door het UNHCR en gefinancierd door de Belgische overheid. 
Vanaf de aankomst op de luchthaven tot de dag dat de betrokkene werk vond of recht 
kreeg op een uitkering, kon op de opvangorganisatie een beroep gedaan worden voor tal-
loze taken: het vinden van een eerste verblijfplaats en vervolgens een eigen woonplaats, 
de begeleiding naar instellingen, de bijstand bij het zoeken naar werk, de inschrijving in 
een RVA-taal- en/of beroepsopleiding, het zoeken naar goedkope kleding en meubels, 
de informatie betreffende het scholennetwerk voor de kinderen, enz.(23) 
Voor de niet-officiële vluchtelingen beschikten de opvangorganisaties over minder 
middelen. Aan hen gaven ze voornamelijk informatieve, administratieve en een be-
perkte materiële bijstand. Verdere regelingen inzake opvang en installatie dienden zelf 

Het onthaal van vluchtelingen uit Chili in België

Aanvankelijk stonden de organisaties Caritas, Entraide Oecuménique/Solidarité Pro-
testante, Aide aux Personnes Déplacées en Entraide Socialiste in voor de opvang van 
vluchtelingen uit Chili. Hun taak bestond in het onthaal van programmavluchtelingen; 
ze hielden zich niet bezig met hun vertrek, hun reis, enz. ... Hun opvangwerk was 
trouwens niet specifiek gericht naar vluchtelingen uit Chili; het was een taak die hun 
traditioneel door de overheid was toegewezen bij de komst van vluchtelingen.(20)

In het eerste jaar na de staatsgreep heeft ook het CEAL (Comité Belge Europe-Amé-
rique Latine) zich ingezet voor de opvang van vluchtelingen uit Chili. Het CEAL 
vervulde van bij zijn oprichting in 1970 een rol als informatie-, sensibiliserings- en 
drukkingskanaal. Na de staatsgreep werd ook een onthaalsecretariaat opgericht voor 
de opvang van Chileense vluchtelingen.(21) De onthaalpraktijk van CEAL verschilde 
van voornoemde opvangorganisaties in die zin dat het comité zich vooral richtte op 
niet-programmavluchtelingen. CEAL kreeg dus geen overheidssteun en deed bijge-
volg een beroep op partijen (voornamelijk de PS en de PC), vakbonden (het ABVV), 
mutualiteiten, universiteiten, christelijke organisaties, Chili-comités, ngo’s en bereid-
willige personen. 
Begin 1975 sloot CEAL aan bij het reeds genoemde opvangcollectief COLARCH. 
COLARCH werd in 1975 opgericht op initiatief van Oxfam (onder impuls van P. Ga-
land, die toen secretaris-generaal was van Oxfam en voorzitter van CEAL) en van het 
ABVV-Brussel-Halle-Vilvoorde (onder impuls van R. De Schutter). Elf progressieve 
organisaties van verschillende ideologische en filosofische strekking verenigden hierbij 
hun krachten om de politieke vluchtelingen een opvang te bieden en hen te steunen 
bij hun integratie: Amnesty International, Amnesty International Vlaanderen, Comité 
National Universitaire de Solidarité avec le Peuple Chilien (CNUCH), Broederlijk 
Delen, Oxfam, FGTB Brussel-Halle-Vilvoorde, Comité Belge Europe Amérique La-
tine (CELA), Entraide et Fraternité, Femmes Prévoyantes Socialistes, Femmes pour 
la Paix en Solidarité Mondiale. 
Het COLARCH richtte zich aanvankelijk uitsluitend op de vluchtelingen afkomstig 
uit Chili en ging ervan uit dat zijn opvangtaak een tijdelijke operatie zou zijn. Zijn 
objectief was de vluchtelingen zo snel mogelijk een zekere autonomie te bezorgen. 
Het opvangcollectief was op meerdere vlakken vernieuwend in de Belgische opvang-
traditie. Ten eerste had het een uitgesproken pluralistische samenstelling. Daarnaast 
was er de samenwerking van het COLARCH met het Frente Politico de Solidaridad 
en Solidarité Socialiste voor de opstelling van de visumlijsten. De bevoegdheid voor 
het uitwerken van lijsten met namen voor de visumprogramma’s was door de over-
heid volledig toevertrouwd aan het COLARCH. Het collectief ijverde voorts intensief 
om de politieke gevangen en mensen in gevaar een visum te bezorgen. De taak van 
het COLARCH beperkte zich dus niet tot louter opvang. Het speelde een rol bij de 
overkomst van de vluchtelingen, volgde nauwgezet de houding van de overheid in 



18

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

19

kandidaat-vluchteling gedurende zes maanden bij eenzelfde werkgever tewerkgesteld 
bleef, kon zijn arbeidsvergunning, op het ogenblik dat hij als vluchteling werd erkend, 
met terugwerkende kracht worden afgeleverd. Vanaf juli 1974 voorzag het ABOS ook 
jaarlijks in een tien- tot twintigtal vervolmakingsbeurzen in het kader van de bijstand 
aan vluchtelingen uit Chili.(25)

Integratie

De noden in de eerste periode na aankomst verschilden natuurlijk van persoon tot 
persoon. Het regulariseren van de asielaanvraag en het op punt zetten van de verschil-
lende administratieve demarches, waren een eerste wens. Door sommigen werd meteen 
het nodige gedaan om echtgenote en kinderen te laten overkomen. Anderen wilden 
elkaar als familieleden terug aanvoelen en tot rust komen in de nieuwe situatie. Ze 
hadden een traumatische en psychologisch zeer zware tijd achter de rug en kwamen 
daarenboven terecht in een volledig nieuwe omgeving waar ze nauwelijks konden com-
municeren en waar het alledaagse leven heel anders verliep dan in Chili. Sommigen 
wensten daarentegen zo snel mogelijk terug actief te zijn en geen tijd te verliezen. Ze 
wilden de taal leren of beginnen werken. T. getuigde dat, in tegenstelling tot haar eigen 
verlangen naar rust, haar man na zijn lange gevangenschap nood had om in de vrijheid 
die hij hier in België vond, naar buiten te komen en dingen te ondernemen. 
Hoe dan ook werden de vluchtelingen geconfronteerd met het verlies van hun maat-
schappelijk referentiekader, en met de noodzaak te leven in een nieuwe, onbekende 
maatschappij met een andere taal, andere sociale verhoudingen en een verschillend 
maatschappelijk functioneren. Een reorganisatie van hun sociale, politieke, economi-
sche, juridische en psychologische bindingen, waartoe een relatie diende te worden 
aangegaan met het gastland, werd hoe dan ook noodzakelijk. De meesten zagen hun 
aanwezigheid in België nochtans als een tijdelijke fase. “Mijn valies stond klaar om te ver-
trekken en werd pas na jaren geopend”: deze symbolische uitdrukking werd door vele van 
de geïnterviewde Chileense ballingen gehanteerd. De vluchtelingen dachten niet aan 
een langdurig verblijf of aan het aangaan van duurzame relaties. Voor velen is hierin pas 
vanaf het midden van de jaren 1980 een wijziging gekomen, toen men besefte dat een 
terugkeer niet langer realistisch was. Sommigen wijzen erop dat ze zich pas vanaf dan 
gericht hebben op “integratie”. Keuzes inzake woonplaats, beroep of opleiding werden 
hierbij definitiever en constructiever. Integratie betekende in hun ogen dat ze ook meer 
inspanningen leverden om in contact te komen met de plaatselijke bevolking, en om 
zich in te leven en aan te passen aan plaatselijke gewoonten, waarbij de contacten met 
Chilenen verminderden. 
Toch geven de ervaringen die de geïnterviewden verwoordden met betrekking tot de 
uitbouw van hun leven in België aan dat hun integratieproces zich niet louter op het 
sociaal-culturele domein voltrok. Reeds vanaf de aankomst in België had dit proces zich 

getroffen te worden. In hun geval waren een of meerdere contacten in België zeer 
belangrijk in de eerste periode na aankomst. Het verzekerde hen onder meer van een 
tijdelijk onderkomen en van begeleiding bij administratieve formaliteiten.
Zeker door de programmavluchtelingen werden de opvangvoorzieningen erg op prijs 
gesteld. Enkelen onder hen stelden dat ze de snelle installatie die dit meebracht niet 
hadden verwacht: onmiddellijk een verblijfplaats, vaak onmiddellijk een werkplaats, 
gratis meubelen en kleding, zakgeld, de snelle toekenning van het statuut ... Even 
belangrijk was de morele betrokkenheid van de plaatselijke bevolking. Het gevoel van 
aanvaarding en interesse, alsook de kennis die in België heerste over de gebeurtenissen 
in Chili, was van bij de aanvang een stimulerende factor in het integratieproces. 
Tijdens de interviews met vluchtelingen uit Chili werd meermaals benadrukt hoe 
eenvoudig de toekenning van het vluchtelingenstatuut in die periode verliep. Bijna 
niemand is onbegeleid naar het UNHCR gegaan voor zijn statuutaanvraag. Sommigen 
waren vergezeld van een Belgisch contactpersoon, anderen van een Chileense kame-
raad of familielid die de taal beheerste. De programmavluchtelingen werden in Chili 
voorzien van een ‘machtiging tot voorlopig verblijf ’ en hun aanvraag tot erkenning 
van het vluchtelingenstatuut werd in feite reeds vóór het vertrek naar België aanvaard 
door het UNHCR. In België diende het statuut nog wel te worden erkend, maar dit 
was eerder een formaliteit.(24)  Zo vertelde H.: “Na 48 uur was de erkenningsprocedure 
geregeld. Ik ging, kwam binnen, zette me neer, zei dat ik politiek vluchteling uit Chili was en 
verkreeg mijn statuut.” Zelfs een verhoor werd niet afgenomen: “Kwam men uit Chili, 
dan stelde de erkenning geen probleem.” Ook door de niet-programmavluchtelingen werd 
de snelheid van de erkenningsprocedure beaamd, maar toch duurde het bij hen wel 
enkele maanden voor alle documenten in orde waren. 
De snelle erkenning en regularisatie van de verblijfssituatie van de Chileense vluch-
telingen in de jaren 1970 heeft een bepalende rol gespeeld op het vlak van hun moge-
lijkheden en rechten in België en was een fundamentele basis voor hun integratie: ze 
verbleven niet in de illegaliteit, ze hadden toegang tot een beroeps- of taalopleiding 
van de RVA, ze hadden recht op een OCMW-uitkering, ze konden snel beschik-
ken over een arbeidsvergunning en ze hadden recht op werkloosheidsuitkeringen.
Van overheidswege werden tevens een aantal specifieke voorzieningen getroffen. Zo 
werden de personen van Chileense of andere afkomst die na 1 november 1973 in het 
kader van een overheidsprogramma in ons land waren toegekomen en erkend waren 
als vluchteling, vrijgesteld van de wachttijd van zes maanden die in de ziektewet is 
voorzien vóór van de prestaties in geval van ziekte en invaliditeit kan worden genoten. 
Inzake werkloosheid kon de arbeid die door de betrokkene in Chili was verricht in 
aanmerking worden genomen. Een belangrijk initiatief was de inrichting van taalcur-
sussen Frans of Nederlands voor vluchtelingen uit Chili, bekostigd door de RVA. De 
lessen waren vooral gericht op een zo vlug mogelijke tewerkstelling van de vluchte-
lingen. De minister van Arbeid ging ermee akkoord aan de kandidaat-vluchtelingen 
een attest te verlenen waaruit bleek dat ze konden worden tewerkgesteld. Indien de 



20

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

21

velijke beroepssectoren. Ten slotte besloten een aantal personen na de taalopleiding 
of na een eerste werkervaring een universitaire studie aan te vatten. Het vinden van 
werk in het verlengde van deze studie was minder evident dan in het geval van de 
beroepsopleidingen. Van de geïnterviewden had slechts één persoon dit geluk. Eén 
persoon heeft nooit een beroep uitgeoefend dat aansloot bij zijn studie in België. De 
anderen deden er een tot tien jaar over, van wie sommigen met een extra opleiding 
of periodes van werkloosheid. Een gebrek aan tweetaligheid, de reeds hoge leeftijd 
bij de afronding van de studies, alsook de toenmalige hoge werkloosheid worden als 
redenen hiervoor aangehaald. Tevens moet rekening gehouden worden met de hogere 
ambities die men nastreefde als universitair. Geen van hen echter weet het aan een 
discriminerende houding. 
Opleiding en tewerkstelling golden voor de geïnterviewden enerzijds als essentiële 
factoren voor hun financieel-economische onafhankelijkheid, maar leidden anderzijds 
tot contacten met de plaatselijke bevolking, en tot een kennismaking met de instellingen 
en de structuur van hun nieuwe leefomgeving. Volgens L. bood de werkplaats de beste 
mogelijkheid om opgenomen te worden in de samenleving: “Eénieder die actief is op de 
arbeidsmarkt integreert zich op die manier [...]. Het is ten eerste een plaats om contacten te leggen 
en ten tweede een plaats waar zich een zekere aanpassing voordoet, waar je probeert te doen zoals de 
andere werknemers, zoals je nieuwe omgeving.” Sommigen nuanceerden het belang van de 
contacten op het werk. Ze maakten hierbij een onderscheid tussen de arbeidsplaatsen 
waar ze louter werkten voor het inkomen en de arbeidsplaatsen waar ze hun opleiding 
en ervaring wel konden benutten. Bij deze laatste kwam het arbeidsmilieu meer overeen 
met de eigen interesses en kwalificaties en speelden de contacten een belangrijkere 
rol. Voor C. was werken een strategie om zich te onttrekken aan het gettogevoel dat ze 
tijdens haar eerste jaar in België ondervond. Via het werk hoopte ze zich “economisch, 
sociaal en cultureel te integreren.” Het betekende voor haar een nieuwe start.

Politieke mobilisatie en solidariteit met Chili

De meeste vluchtelingen hadden reeds vanaf de eerste weken contact met andere 
Chilenen. In sommige gevallen kwamen kameraden de betrokkenen afhalen aan de 
luchthaven of verleenden hen onderdak. Anderen hadden familieleden in België die 
hen op hun beurt introduceerden bij Chilenen of leerden elkaar kennen in het op-
vangcentrum. De partij was voor velen het ontmoetingspunt bij uitstek en werd vooral 
door de militanten zeer snel na aankomst opgezocht. Ook namen vele Chilenen deel 
aan de RVA-taallessen en sommigen hadden tevens in hun directe woonomgeving 
contacten met Chilenen. 
Zo verwijst C. naar haar eerste jaar in Leuven. Ze herinnert zich deze tijd als “leven in 
een getto.” Ze kende toen nauwelijks Belgen. Samen met haar partner bewoog ze zich 
voornamelijk in het Chileense en Latijns-Amerikaanse milieu. Bijna alle Chilenen met 
wie ze omging waren bovendien van dezelfde politieke partij en zetten zich in voor de 
hulp aan mensen in hun herkomstland. Het eerste jaar vond ze dit erg aangenaam maar 

ingezet, ondanks de overtuiging van een snelle terugkeer. Hierbij ging ook een zekere 
integratiegerichtheid van de ontvangende samenleving uit. Het ‘tijdelijkheidsperspec-
tief ’ waarmee ze lang leefden was dus geen absolute barrière voor hun noodzakelijk 
reorganisatieproces. Hun verlangen naar snelle autonomie, hun politiek engagement 
en bekommernis om solidariteit met Chili, en de (gedeeltelijke) reconstructie van hun 
sociaal referentiekader, waren factoren die enerzijds inspeelden op het objectief van 
terugkeer, maar anderzijds mee leidden tot hun integratie in België.(26)

Het verlangen naar een snelle autonomie 

Hoewel de materiële en financiële bijstand van opvangorganisaties, solidariteitscomités 
en Chileense familieleden of kameraden essentieel was in de periode onmiddellijk na 
aankomst, streefden vele vluchtelingen reeds na een drie- à zestal maanden naar het 
doorbreken van deze afhankelijkheidssituatie. 
Op de eerste plaats was er de wens naar een zelfstandige woonplaats en zodoende 
het loskomen van de gastfamilie of het opvangcentrum. Op het vlak van de taalken-
nis meenden vele geïnterviewden dat die noodzakelijk was bij het zoeken naar werk. 
Anderen nuanceerden dit: werk vinden zonder taalkennis was niet echt een probleem, 
de werkplaats was zelfs een aangewezen omgeving om de taal te leren. Voor geschoold 
en gekwalificeerd werk bleek de kennis van de taal wel degelijk een vereiste. Taalkennis 
zorgde ook voor een betere communicatie. Het gaf de mogelijkheid zich zelfstandig te 
behelpen in de administratie, zich als persoon te verdedigen, zijn mening uit te druk-
ken, contacten te leggen, en het wekte sympathie op vanwege de omgeving. Taalkennis 
werd ten slotte ervaren als een middel om de samenleving en haar mentaliteit beter 
te begrijpen. 
Een andere factor in het doorbreken van de afhankelijkheidssituatie was de toegang 
tot de arbeidsmarkt. Als erkende vluchteling verkreeg men een arbeidsvergunning en 
in de meeste gevallen stelde het vinden van een eerste werkplaats weinig problemen.
Voor de meesten was de eerste beroepsactiviteit verschillend van het werk in Chili of 
beantwoordde ze niet aan de studie die men in Chili had gevolgd. Vooral onder de 
hooggeschoolden was de eerste werkplaats van een lagere sociaal-maatschappelijke 
status. Het betrof voornamelijk handenarbeid of lager bediendenwerk. Van de tien 
geïnterviewden die nog vóór een taal-, studie-, of beroepsopleiding begonnen te 
werken, waren er acht die binnen de drie maanden na aankomst een job hadden. 
Deze eerste werkplaats werd in vele gevallen gevonden via het solidariteitsnetwerk 
of de opvangstructuur die in België was uitgebouwd. T. kreeg een baan via Amnesty 
International en Q. was reeds na vijftien dagen aan het werk door de tussenkomst van 
de pastoor van zijn gemeente. E. vond haar schoonmaakwerk via Spaanse vrouwen 
in Brussel die haar in dit circuit introduceerden. Anderen volgden eerst de RVA-taal-
les, vaak onmiddellijk gevolgd door een RVA-beroepsopleiding. Een baan vinden in 
het verlengde van deze opleiding werd door geen van hen als een probleem ervaren. 
Vanuit de beroepsopleiding konden ze gemakkelijk doorstromen naar de respectie-



22

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

23

na een tijd begon dit gevoel haar te storen. J. daarentegen verhuisde na enkele jaren uit 
Sint-Niklaas en vestigde zich in Neder-Over-Heembeek, in een buurt met een 60-tal 
Chilenen. Deze wijk werd “Chile Chico” (klein Chili) genoemd omdat er zoveel Chile-
nen woonden. Hij verklaarde die concentratie uit het feit dat het een sociale woonwijk 
was, en omdat de ene familie de andere aantrok om er zich te vestigen. Hem is dat 
samenwonen met andere Chilenen erg bevallen: “We kwamen bij elkaar voor verjaardagen, 
bezoekjes en er werd een gelijknamige sport- en socioculturele vereniging opgericht.” 
Uitzonderlijk waren de geïnterviewden die vertelden dat ze tijdens hun jaren in 
België nauwelijks met Chilenen waren opgetrokken. Dit was het geval voor T. Ze 
was aanvankelijk sterk geëngageerd in een Chileense partij in België, maar was erg 
ontevreden over de manier van werken en heeft daarop het partijleven verlaten. Ze 
stelde bovendien dat de klassenverschillen en de sociale scheidslijnen in ballingschap 
gemarkeerd bleven, ook binnen de politieke partijen. Na haar verhuis naar Brussel 
woonde ze ook een tijdje in Chile Chico, maar ze noemde het een “Chileens ghetto”: 
“Ik had er weinig contacten met de Chilenen. Ze organiseerden zeer veel, maar ik heb er nooit aan 
deelgenomen.” Ze ervaarde een sterke sociale controle onder de Chileense bewoners. Dit 
betekende echter niet dat ze zich niet met Chili bezighield of dat de verbondenheid 
was verdwenen, maar er is een verschil tussen de plaats die ‘Chili’ inneemt en de rol 
die ‘Chilenen’ spelen in het leven in België. 
Het verenigingsleven van de Chilenen was in de eerste jaren van hun ballingschap 
expliciet georiënteerd op solidariteit met Chili. “Politiek” werd dit door de meesten 
genoemd want de solidariteit situeerde zich binnen een politiek kader: hun aanwezig-
heid in België was het gevolg van een gedwongen emigratie omwille van de politieke 
situatie in hun land. Het was voor een wijziging van die situatie dat vanuit de balling-
schap inspanningen moesten geleverd worden. De solidariteit werd in de eerste plaats 
gedragen door de diverse Chileense politieke partijen in ballingschap. Deze begonnen 
zich vanaf begin ’74 te reorganiseren en te structureren. De activiteiten van de politieke 
partijen waren tweevoudig. Enerzijds hielden militanten zich binnen hun partij bezig 
met een analyse van de gebeurtenissen in Chili, het opstellen van politieke documen-
ten, enz. Het andere luik van de partijactiviteiten betrof initiatieven om het militaire 
regime aan te klagen en ondersteuning te bieden aan de slachtoffers en het verzet in 
Chili. Dit gebeurde onder andere via de reeds genoemde samenwerking van het Fre-
nte met het COLARCH bij het opstellen van de lijsten voor de visumprogramma’s. 
Dit samenwerkingsverband van de plaatselijke opvangorganisaties met het Chileense 
partijennetwerk werd door velen als positief ervaren. Het was een goede methode om 
duidelijkheid en zekerheid te verkrijgen omtrent de motieven van de vluchtelingen. 
Van het amalgaam dat vandaag van immigranten wordt gemaakt was toen geen sprake. 
Q. meent dat de consultatie van het plaatselijke politieke netwerk van vluchtelingen 
en het opstellen van overheidsprogramma’s een goede werkwijze was om dit te ver-
mijden. Sommige van de geïnterviewden waren daarentegen niet tevreden over de 
werking van de partijen in ballingschap. Ze vonden het erg gesloten groeperingen die Affiche met een oproep tot solidariteit met de Chileense vluchtelingen, 1974



24

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

25

Slechts een aantal mensen hebben hun politieke activiteit verdergezet in een Belgische 
politieke partij. Dit feit lijkt op het eerste gezicht tegenstrijdig, daar vele Chileense 
ballingen erg gepolitiseerd waren, maar zij waren hierbij sterk op Chili en het einde 
van de dictatuur georiënteerd. G. vindt het spijtig dat zo weinig Chilenen in België 
kozen voor een actief engagement in een Belgische politieke partij. Hij meent dat 
men als groep meer invloed had kunnen uitoefenen, bijvoorbeeld op de huidige im-
migratiepolitiek. 

De (gedeeltelijke) reconstructie van het sociaal referentiekader 

Chili heeft niet alleen in de publieke sfeer maar ook binnenshuis steeds een belang-
rijke rol gespeeld. Men hechtte vooral belang aan de Chileense cultuur (het eten, de 
muziek, de geschiedenis, de gewoonten, de literatuur, de taal, ...) en de familie ginds. 
In sommige gevallen werd er bewust voor gekozen om binnen het gezin weinig of niet 
over de politieke situatie en ervaringen van de ouders te spreken. Anderen vertelden 
hun volledige verhaal aan de kinderen en stimuleerden de politisering en sensibi-
lisering omtrent Chili. In bijna alle gevallen werd van bij de aankomst tot vandaag 
Spaans gesproken thuis. Het bewaren en doorgeven van de taal aan de kinderen werd 
door iedereen belangrijk geacht. Enerzijds omdat communicatie en talenkennis een 
bijzondere rijkdom betekent. Anderzijds omdat het een waarde op zich is de geboor-
tetaal te blijven spreken en over te dragen. Bovendien biedt het de mogelijkheid met 
de familie in Chili te communiceren. Bijna alle geïnterviewden stellen dat ze vandaag 
in een tweetalige (vaak meertalige) situatie leven. Thuis overheerst het Spaans, in de 
publieke sfeer en op het werk wordt Frans gesproken.
Iedereen merkte doorheen de jaren een vermindering op van de contacten met Chi-
lenen in België, maar dit betekende niet dat de verbondenheid met het herkomstland 
verdween. De ballingen kwamen naar hier met een bagage aan herinneringen en 
gewoonten, waarmee men de band niet kon en ook niet wilde afsnijden. Aspecten als 
taal, literatuur, bepaalde festiviteiten en tradities, het eten, de muziek, ... blijven voor 
de meesten nog tot vandaag een belangrijke plaats innemen, ondanks de afname van 
een actieve en politieke gerichtheid op het land van herkomst en ondanks de bewust-
wording dat de aanwezigheid in België een permanente vorm heeft aangenomen. Bijna 
iedereen volgt ook nog de actualiteit en ontwikkelingen in hun land van herkomst. 
Sommigen zeer oppervlakkig, anderen van dichtbij en zelfs dagelijks via internet.Velen 
gaven tijdens de interviews nog uitdrukkelijk blijk van een sterke betrokkenheid met 
de verschillende problemen in Chili zoals de kwestie van de verdwenen personen of de 
invloed die Pinochet en zijn aanhang in het land blijven behouden. Op verschillende 
plaatsen in België hebben Chilenen zich verenigd voor de herdenking van de dertigste 
verjaardag van de dood van Allende en de omverwerping van het UP-regime. Ook de 
familie in Chili blijft een belangrijke plaats innemen. Voor de meeste geïnterviewden 
is dit de voornaamste reden om naar Chili te reizen.

vooral voor de eigen militanten instonden. Er waren tevens vele interne spanningen 
en fracties en men betreurde de onbekwaamheid om een gemeenschappelijke struc-
tuur op te bouwen. Voor bepaalde grote activiteiten verenigde men zich, maar verder 
ageerde iedere partij vooral apart. 
De politieke partijen organiseerden ook verschillende culturele en politieke activiteiten 
om geld in te zamelen ter ondersteuning van de strijd in Chili. Hiertoe werden contac-
ten gelegd met zusterpartijen, syndicaten en andere organisaties in België zoals CEAL, 
COLARCH, Casa Chile, Latijns-Amerikacomités, ... Vooral de septembermaanden 
waren steeds gevuld met diverse solidariteitsacties. 
Niet enkel in de schoot van partijen werd uitdrukking gegeven aan de solidariteit. 
De dynamiek die zich op dat vlak in ballingschap heeft ontplooid, was bijzonder. Er 
bestonden zeer diverse organisatievormen op het vlak van mensenrechten,  cultuur, 
ontmoetingsactiviteiten, medisch-psychologische bijstand, syndicale belangen, de si-
tuatie van de vrouwen, ... Een belangrijk solidariteitsnetwerk werd gevormd door de 
voetbalorganisaties. Het voetbal fungeerde in de eerste plaats als middel om geld in te 
zamelen dat naar Chili werd gestuurd. Een andere organisatie die van groot belang is 
geweest voor Chilenen en Latijns-Amerikanen in ballingschap is het COLAT (Collectif 
Latino-Américain de Travail psycho-social), dat in 1976 in Leuven werd opgericht door 
de dokters J. Barudy en K. Peebles, beiden politieke vluchtelingen uit Chili. Het collectief 
bestond uit een interdisciplinaire groep van Latijns-Amerikanen en Belgen, met psy-
chiaters, psychologen, sociaal-assistenten, sociologen, schrijvers en toneelacteurs, onder 
de academische supervisie van de K.U.Leuven. Vandaag bestaat de organisatie onder de 
naam EXIL, gevestigd in Brussel. Ze houdt zich nog steeds bezig met de problemen van 
vluchtelingen, niet alleen uit Latijns-Amerika, maar uit de hele wereld. Het objectief van 
COLAT was het uitwerken van een programma voor de preventie en behandeling van 
psychosociale problemen van Latijns-Amerikanen in ballingschap. Enerzijds hield dit in 
dat COLAT actief deelnam aan de strijd tegen de repressie, de foltering en de schending 
van de mensenrechten, onder meer door de Europese publieke opinie te informeren 
en te sensibiliseren. Anderzijds trachtte het centrum de problemen te behandelen die 
voortkwamen uit de ballingschap, zowel bij volwassenen als bij kinderen.(27) 
Alle geïnterviewden wezen op de evolutie van het verenigingsleven van de jaren 1970-
begin 1980 naar dat van de jaren 1990. De spanningen binnen de politieke partijen, de 
geleidelijke terugkeer van landgenoten, het dalend aantal militanten, de grotere gericht-
heid op de uitbouw van het eigen familieleven in België, en vooral de regeringswissel in 
1990 luidden een kentering in. De gerichtheid op Chili verzwakte en de activiteiten van 
de politieke, socio-culturele en sportverenigingen draaiden niet meer rond dezelfde noden 
en ideeën. Er diende geen geld meer te worden ingezameld voor de politieke gevangenen. 
Het protest tegen de dictatuur was niet langer actueel. Een aantal voetbalverenigingen 
en andere socio-culturele verenigingen bestaan nog steeds, maar intussen traden ook 
andere Latijns-Amerikanen - onder wie ook economische migranten - toe. Het accent 
in deze organisaties verschoof naar de activiteiten zelf en naar het samenzijn. 



26

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

27

Het bewaren van deze vormen van verbondenheid met het herkomstland via onder-
linge contacten, het verenigingsleven of in de gezinssfeer, vormt geen belemmering tot 
integratie in de Belgische maatschappij. Het heeft daarentegen voor velen een positieve 
rol gespeeld in hun integratieproces.Voor verschillende van de geïnterviewden bleek 
het zeer lonend die continuïteit met het verleden te handhaven in België. Zeker in het 
begin werd het belangrijk geacht mensen te ontmoeten die eenzelfde ervaring hadden 
meegemaakt en die eenzelfde taal spraken, die uit een plaats kwamen waar men zijn 
leven had uitgebouwd en waar men familie, vrienden en kennissen had: “Het is goed 
voor je moraal om momenten, dingen, herinneringen en ervaringen met mensen met eenzelfde 
achtergrond te delen, om je niet alleen te voelen, om te bewegen en te praten”, zegt L. Er zijn 
immers dingen die fundamenteel anders zijn omdat ze zich ontwikkelen in een heel 
verschillende samenleving. Wanneer iemand die andere manier van functioneren zijn 
hele leven heeft gekend, is het aangenaam die in het buitenland terug te vinden. Zo 
stelde C.: “Er waren dingen uit Chili, zo typisch, dingen die me blij maakten, ... maar die zo 
moeilijk in België konden teruggevonden worden, bv.: de humor, de manier om mekaar te benaderen, 
de manier om iets te vertellen, ...” Ze meent dat in iedere mens de nood bestaat om zich 
te verenigen met personen met dezelfde wortels. R. stelt dat organisatievormen die 
hierop geënt zijn, moeten bewaard en ontwikkeld worden: “Je mag je wortels immers niet 
verloochenen. Dit mag ook niet vereist worden. Het bestaan van een centrum voor Spanjaarden, 
Turken, Palestijnen, ... dat valt enkel aan te moedigen.” S. vertelde: “Er is een ogenblik geweest, 
nl. rond de jaren ’80, toen ik besliste om me volledig toe te leggen op een ontplooiing van mijn 
leven hier, dat ik me wilde onttrekken aan de activiteiten i.v.m. Chili. Ik wilde me integreren. 
Men moet immers het leven hier accepteren. Maar later zag ik in dat die contacten met Chilenen 
of die activiteiten en organisaties rondom Chili in feite niet negatief zijn en mijn integratie niet in 
de weg stonden. Het biedt de mogelijkheid bepaalde ervaringen die een welbepaalde betekenis voor 
iemand hebben met anderen te delen. Het mag gewoon niet overdreven worden.”
Maar ook de contacten met Belgen werden door elkeen als een essentieel onderdeel 
van het integratieproces beschouwd. Door geen van de geïnterviewden werd dit als 
problematisch ervaren. Gevoelens van racisme of misprijzen werden niet ondervon-
den. Integendeel, eenieder ervaarde een bijzondere betrokkenheid van de publieke 
opinie bij de gebeurtenissen in Chili. Op radio, televisie en in publieke evenementen 
trad het land regelmatig op de voorgrond. Sommigen werden op straat aangesproken 
of buurtbewoners kwamen langs om hulp te bieden of naar de toestand in Chili te 
informeren. “Dit was bijzonder belangrijk als vluchteling: het gevoel te krijgen dat men zich 
voor u interesseert, dat er een bereidheid bestaat u te ondersteunen”, stelt N. Iedereen merkte 
wel op dat de solidariteit met Chili bijzonder was: “Over het algemeen bestond er een goede 
opvang voor vluchtelingen in die jaren, maar de specifieke solidariteit met Chili maakte ons tot 
bevoorrechten onder de vluchtelingen”, zo stelt P. “We werden beschouwd als de vertegenwoordigers 
van een uniek proces in Latijns-Amerika. [...] Er heerste zelfs een zekere bewondering.” In dit 
opzicht werd door vele geïnterviewden de vergelijking doorgetrokken met de huidige 
vluchtelingensituatie: de afwijzing of het misprijzen ten opzichte van vluchtelingen Affiche van de KPB tegen de erkenning van de militaire junta, 1974



28

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

29

land dat de generatie van de jaren 1970 heeft verlaten. Het militaire regime heeft de 
Chileense samenleving gewijzigd. Bovendien zijn ook de ballingen zelf veranderd. Ze 
zouden moeite hebben zich terug aan te passen aan bepaalde maatschappelijke normen 
en waarden. H. keerde voor enkele jaren terug naar Chili en ervaarde vooral de grotere 
sociale kloof die er heerste. E. vertelde dat ze eind jaren 1980 naar Chili is gegaan om 
een definitieve terugkeer voor te bereiden. “Maar ik was erg onder de indruk van wat ik in 
Chili zag. Het land was veranderd en ik was veranderd. Het meest onverdraaglijke in die situatie 
was dat ik me vreemdeling voelde in eigen land. Ook in België voel ik me vreemdeling, maar op 
een andere manier. Ik woon in een land dat niet het mijne is, maar ik voel me er wel goed. Het 
moeilijke in Chili was het gevoel vreemdeling te zijn in een land waarvan ik had gedacht dat het 
tot mijn dood het ‘mijne’ zou zijn. Een deel van onze wortels ligt hier”, besluit C. Net zoals 
bij de aankomst in België het verleden niet kon worden uitgewist, speelde diezelfde 
factor een rol bij de beslissing om niet naar Chili terug te keren. 

Deze bijdrage is een beknopte en herwerkte versie van de publicatie Chilenen in 
ballingschap. Het migratieproces, de opvang en de integratie van Chileense ballingen in België 
(1973-1980). Brussel:VUBPRESS, 2002, p. 230. De gegevens in deze bijdrage zijn 
voornamelijk gebaseerd op de persoonlijke dossiers van ongeveer 600 Chileense vluch-
telingen waartoe inzage werd verschaft door de opvangorganisaties die instonden voor 
het onthaal van de vluchtelingen uit Chili, archiefstukken van deze opvangorganisaties, 
Parlementaire Handelingen, Bulletin van vragen en antwoorden, interviews met medewerkers 
van opvangorganisaties en solidariteitsorganisaties die zich met de kwestie van de 
Chileense vluchtelingen bezighielden tijdens de jaren 1970, en vooral de interviews 
met 20 ballingen uit Chili, die vandaag in Brussel wonen en die in de besproken pe-
riode in België zijn aangekomen. Om redenen van privacy werden de initialen van de 
geïnterviewden vervangen door de opeenvolgende letters van het alfabet. 

zoals ze dat vandaag waarnemen, werd door hen nooit als dusdanig ervaren.
De persoonlijke contacten die de geïnterviewden vandaag met de plaatselijke bevolking 
onderhouden variëren sterk.Vaak reiken ze niet verder dan de publieke sfeer en de 
werkomgeving. De mate waarin men bepaalde contacten wil uitdiepen is natuurlijk een 
persoonlijke keuze en houdt verband met voorkeuren in de privésfeer: ze doen zich 
voor binnen de sociale sectoren die relevant zijn voor de persoon in kwestie, vanuit 
de eigen interesse (sport, cultuur, politiek, ...) en in het milieu waarmee men zich op 
bepaalde vlakken identificeert. Dit geldt trouwens evenzeer voor de contacten die tussen 
Chilenen onderling worden onderhouden. Factoren als sociale en politieke achtergrond, 
opleidingsniveau, geografische verschillen en individuele persoonlijkheid maken dat 
ook tussen de Chilenen onderling aanzienlijke verschillen bestaan. Het beantwoordt 
bijgevolg niet aan de realiteit om in termen van ‘de Chileense gemeenschap’ te spreken, 
alsof allen eenzelfde sociaal-culturele eenheid zouden vertegenwoordigen. 

Terugkeer?

Ondanks het feit dat de meesten onder de geïnterviewden aanvankelijk overtuigd 
waren van een snelle terugkeer, wonen ze na 20 à 25 jaar nog steeds in België en 
heeft de overgang van dictatuur naar democratie in Chili hen niet tot een definitieve 
terugkeer aangezet. 
Toen A. en haar man beslisten om te blijven, hebben ze een huis gekocht. D. begon 
de nodige stappen te ondernemen om de Belgische nationaliteit te verkrijgen. Toen T. 
eind jaren 1980 besloten had hier te blijven, begon ze vrienden te maken, het land en 
de cultuur beter te leren kennen, de taal goed te leren, een beroepsopleiding te volgen, 
een cursus tekenen, ... Pas 18 jaar na haar aankomst dacht ze werkelijk aan ‘integratie’, 
zo stelt ze. P. solliciteerde voor een job binnen de sector waarin hij ook in Chili werkte. 
Zijn start op die plaats heeft voor hem het probleem van de terugkeer opgelost.
Bij de meesten gaf de familiale situatie de doorslag om in België te blijven. De kinderen 
waren hier opgegroeid en hadden in België een leven uitgebouwd met eigen contacten. 
“Ze hebben hier hun leven gemaakt [...]”, zei A., “[...], ze zouden hetzelfde gevoel krijgen dat ik 
heb gekend, hetzelfde verdriet om te moeten vertrekken.” Chili betekende voor vele kinderen 
het land vanwaar de ouders afkomstig waren, maar het was niet hun land. Zo stelden 
enkelen onder de geïnterviewden dat hun kinderen “meer Belg zijn dan Chileen”. 
Het ontbrak velen ook aan de nodige middelen om zich opnieuw in Chili te installeren. 
Alles diende vanaf nul te worden herbegonnen: vriendschappen heropbouwen, een 
woonplaats vinden, werk zoeken, ... Een veelgehoorde reden was de angst zich vreem-
deling te zullen voelen in Chili en voor een tweede maal ontworteld te geraken. Door 
sommigen werd dit zelfs als een tweede ballingschap beschouwd. Ten eerste heerst in 
Chili een vooroordeel ten opzichte van hen die uit ballingschap terugkeren, “zij die de 
strijd destijds hebben achtergelaten”. Maar bovenal is Chili veranderd. Het is niet meer het 

(1) L.H. OPPENHEIM, Politics in Chile: democracy, 
Authoritarianism and the search for development, 
Westview-Boulder, 1993, pp.117-120; J. DE 
KIEVID, Brood, werk, gerechtigheid en vrijheid: 
Chili tussen dictatuur en democratie, Amsterdam: 
Uitgeverij Ravijn, 1993, pp.11-12; K. WELLINGA, 
Dictatuur, censuur en cultuur. Culturele repressie 
en verzet onder de dictaturen van de Cono Sur. In: 
K. KOONINGS en D. KRUIJT (eds.), Democratie 
en dictatuur in Latijns-Amerika, Amsterdam: Thela 
Publishers, 1996, p. 107; B. LOVEMAN en T.M. 
DAVIES (eds.), The Politics of Antipolitics. The 
Military in Latin America, Lincoln: University of Ne-
braska Press, 1978, pp. 269, 409; P.E. SIGMUND, 
Chile. In: H.J. WIARDA en F.K. HAVEY (eds.), Latin 
American Politics and development, Westview-
Boulder, 1979, p. 154; A. VALENZUELA, Chile: 
Origins and consolidation of a Latin American 
Democracy. In: L. DIAMOND, J.J. LINZ en S.M. 

LIPSET (eds.), Democracy in Developing Countries. 
Latin America, Boulder: Lynne Riener, 1999, p. 
222; A. VALENZUELA en J.S. VALENZUELA, 
Military Rule in Chile: Dictatorship and Opposi-
tions, Baltimore: The John Hopkins University 
Press, 1986, pp.187-191.

(2) M. EASTMOND, The Dilemmas of Exile, Chilean 
refugees in the USA, Göteborg: Acta Universi-
tatis Gothoburgensis, Göteborg, 1997, p. 7; P. 
HEBINCK, De Ballingschap: De problematiek van 
de Latijns-Amerikaanse politieke vluchtelingen in 
Nederland, Nijmegen, 1979, pp.15-16, 26-27; 
L.W. HOLBORN, Refugees: world problems. In: 
D.L. Sills (ed.). International encyclopedia of the 
social sciences, New York, 1968, p. 367; A. 
VAZQUEZ & A.M. ARAUJO, Exils Latino-améric-
ains, la malédiction d’ Ulysse, Paris: L’ Harmattan, 
1990, p. 12.



30

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

31

(9) Bulletin van vragen en antwoorden, nr. 13, Kamer, 
Zitting 1974-1975, p. 847: vraag nr. 46 van 
Glinne ‘Politieke Gevangenen’; Parl. Hand., Kamer, 
Buitengewone Zitting 10.07.1974, p. 1082; 
Interview met R. De Schutter (voormalig secretaris 
van het ABVV Brussel-Halle-Vilvoorde en voormalig 
voorzitter van het COLARCH in 1975-1976) door 
Y. Cieters, 27 oktober 2000.

(10) Bulletin van vragen en antwoorden, nr. 13, Kamer, 
Zitting 1974-1975, pp. 847-848: vraag nr. 46 
van Glinne ‘Politieke Gevangenen’; Bulletin van 
vragen en antwoorden, Senaat, Zitting 1975-1976, 
p. 1210: vraag nr. 63 van Schugens aan minister 
van Justitie en p. 1323: vraag nr. 56 van Schugens 
aan minister van Buitenlandse Zaken: ‘Chileense 
vluchtelingen’.

(11) Caritas en Solidarité Protestante: persoonlijke 
dossiers van vluchtelingen uit Chili; Interview met J. 
Becker (voormalig medewerker van CEAL) door Y. 
Cieters, 28 oktober 2000.

(12) COLARCH: Le Colarch,15 ans après. In: Amnesty 
International, (november 1989)14, pp. 8-9; CO-
LARCH: vergaderverslag 30 april 1980; A. MARTI, 
Situation juridique et sociale des réfugiés politiques 
chiliens résidant en Belgique. In: M. ALVAREZ 
GARCIA en J.J.A. SALMON (eds.), 10 ans de rela-
tions entre le Chili et les pays de la Communauté 
européenne, Bruxelles: CEAL/ULB, 1983, p. 243-
244; Interview met D. de Wouters.

(13) Bulletin van vragen en antwoorden, nr. 14, Kamer, 
Buitengewone Zitting 1977, p. 511: vraag nr. 17 
van D’Haeseleer ‘Politieke Vluchtelingen in België’; 
COLARCH: Informatieblad opgesteld na de sluiting 
van COLARCH door secretaris-generaal D. de 
Wouters; COLARCH: wijzigingsclausule nr. 1 bij 
de conventie inzake de stichting van COLARCH/
KOLOCH; COLARCH: wijzigingsclausule nr. 2 bij 
de conventie inzake de stichting van Colarch/
Koloch; Interview met D. de Wouters; A. MARTI, 
Situation juriduque [...], pp. 243-244; COLARCH: 
map met vergaderverslagen van 1990-1994.

(14) H. VALDES CIFUENTES, Colarch, Une expérience 
d’ acceuil de réfugiés, UCL, licentiaatsverhandeling 
Faculteit voor Economische en Sociale Politiek, 
1991-1992, pp. 20-21; 84-86.

(15) COLARCH: briefwisselingen met het Frente; 
Interview met R. De Schutter; Interview met D. de 
Wouters; Interview met J. Becker; COLARCH: ver-
gaderverslagen van 25 juni 1975; 23 juli 1975; 9 
september 1975; 16 jan.1976; 15 maart 1976; 14 
april 1976; 27 april 1976; 7 april 1977; 13 april 
1978; 18 maart 1980; 7 juli 1980; COLARCH: 
stichtingsconventie; Interview met K, T, R, O en I 
(Chileense ballingen, aangekomen in België in 1975, 
1976 en 1979, en opgevangen door COLARCH) 
door Y. Cieters, december 2000-januari 2001. 

(3) P. ANDUEZA, Recherche Anthropologique sur 
une Politique de Rapatriement. Le cas des Réfugiés 
Chiliens en Belgique, K.U.Leuven, licenciaats-
verhandeling Sociale en Culturele Antropologie, 
Leuven, 1994, p. 3; M.I. CASTILLO en I. PIPER, 
Jovenes y Procesos Migratorios, Santiago: ILAS, 
1996, pp. 44-45; P. HEBINCK, De Ballingschap 
[...], p. 28; R.A. ZOLBERG, A. SUHRKE & S. 
AGUAYO, Escape from Violence: conflict and the 
refugee crisis in the developing world, New York: 
Oxford University Press, 1989, p. 201; D. KAY, 
Chilean in exile: Private Struggles, Public Lives, 
Londen: Macmillan, 1987, p. 21; A. VASQUEZ & 
A.M. ARAUJO, Exils latino-américains [...], p. 39.

(4) D. KAY, Chilean in exile [...], pp. 50-51, 202-204; 
M.I. CASTILLO en I. PIPER, Jovenes [...], p. 44.

(5) Parlementaire Handelingen, Kamer, Buitengewone 
Zitting 10.07.74, p. 1082.

(6) Deze gegevens zijn gebaseerd op de interviews 
met N, L, F, (drie Chileense ballingen aangekomen 
in België in 1973-1974 via de Belgische ambas-
sade) door Y. Cieters, 14 december 2000, 20 
december 2000 en 13 januari 2001. Ook de 
hieropvolgende getuigenissen en citaten m.b.t. het 
vluchtproces, de opvang en het integratieproces van 
de betrokkenen zijn gebaseerd op de interviews van 
20 Chileense vluchtelingen, vandaag woonachtig in 
Brussel en aangekomen in België tussen september 
1973 en december 1979. 

(7) COPACHI of het Comite Pro Paz Chile werd 
opgericht in 1973 door vertegenwoordigers van 
verschillende Kerken. Het bood onder andere 
juridische, economische en medische bijstand aan 
slachtoffers van het regime en voorzag hen ook van 
een toevluchtsoord of hielp mensen in gevaar de 
tocht naar het buitenland te ondernemen. In 1974 
kwam het COPACHI in openlijke confrontatie met 
de overheid, die het comité niet langer beschouwde 
als een humanitaire organisatie maar als deel van de 
oppositie. Na de opheffing van COPACHI besliste 
de Kerk van Santiago het Vicaria de la Solidaridad 
(Vicariaat van de Solidariteit) op te richten. Het Vi-
cariaat ontplooide een netwerk van sociale diensten 
als buffer tegen de groeiende armoede en verzette 
zich met klem tegen de mensenrechtenschend-
ingen van het regime. CONAR werd opgericht in 
1974 en bood onder meer hulp aan buitenlanders 
en Chilenen die het land wensten te ontvluchten. 
In 1975 ontstond uit CONAR de interkerkelijke 
organisatie FASIC (Fundacion de Ayuda Social de 
las Iglesias Chilenas-Stichting voor Sociale Hulp 
van de Chileense Kerken). Deze bood sociale en 
psychische hulpverlening aan (ex)-politieke gevan-
genen, hun familieleden, familieleden van vermisten 
en later ook aan teruggekeerde ballingen.

(8) A. ANGELL en S. CARSTAIRS, The Exile ques-
tion in Chilean Politics. In: Third World Quarterly, 
9(1988)1, pp. 151-152.

(23) Interview met J. Cleemput; Interview met L. 
Biacsko-Harts; Solidarité Protestante: fiches van 
vluchtelingen uit Chili; APD: Réfugiés d’hier-Ré-
fugiés d’aujourd’hui: periodieke uitgave, (september 
1982)13; Van Hart tot Hart, (juli 1977)56, p. 8, 
10; Solidarité Socialiste: doos ‘Chili’: Briefwisseling 
ES-COLARCH, 1 september 1976; COLARCH: 
map met vergaderverslagen van 1975: Briefwis-
seling met HCR, febr.1975; COLARCH: akkoord 
tussen Oxfam en het HCR van 14 mei 1975; CO-
LARCH: map ‘Accord HCR 1977’: akkoord tussen 
Oxfam en het HCR 1977 van 10 december 1977; 
COLARCH: map ‘Accord HCR 1982’: akkoord met 
HCR in 1982 in verband met het project onthaal 
en integratie van vluchtelingen afkomstig uit Chili of 
andere landen van Latijns-Amerika, 30 december 
1982.

(24) J. RAMAKERS, Asiel en migratie, K.U.Leuven, 
1992, vol. 2., p. 9; OCIV: Gast-vrij België ... 
Vluchtelingenonthaal in de praktijk, Brussel: Kon-
ing Boudewijnstichting, 1993, p. 14; A. MARTI, 
Situation juridique [...], p. 244; Interview met D. 
de Wouters.

(25) Bulletin van vragen en antwoorden, Kamer, 
1974-1975, Glinne, p. 849; Koninklijk Besluit 
van 19.02.1974; A. MARTI, Situation juridique 
[...], pp. 236-237; Interview met R. De Schut-
ter; Interview met D. de Wouters; Interview met 
I., Chileense vluchteling aangekomen in België 
in 1979; Interview met L., Chileense vluchteling 
aangekomen in België in 1973; COLARCH: 
vergaderverslagen van 22 april 1975, 11 okt. en 
13 dec. 1978, 5 nov.1980; COLARCH: infoblad 
Réfugiés du Chili, sept. 1975; COLARCH: ABOS: 
archiefstukken i.v.m. Chili.

 (26) De gegevens, citaten en meningen die hieronder 
zijn weergegeven, zijn volledig gebaseerd op de 
interviews van 20 ballingen uit Chili, vandaag 
woonachtig te Brussel, die tussen 1973 en 1980 
naar België zijn gekomen.

(27) A. MARTI, Situation juridique [...], p. 253; 
Franja, Revue du Collectif latino-américain de travail 
psycho-social, COLAT, Leuven, (1977-1983)12, 
p. 14.

(16) Interview met D. de Wouters; Interview met J. 
Becker; Interview met M. Bockaert; A. MARTI, ... 
p. 240; Interviews met J., S., G. en M. (niet-pro-
grammavluchtelingen aangekomen in België tussen 
januari 1975 en december 1979) door Y. Cieters, 
14 januari 2001, 9 december 2000, 20 december 
2000, en 15 december 2000.

(17) KELA: Latijns-Amerika-bulletin, (januari-febru-
ari 1974), p. 6; Interview met J. Becker; CEAL: 
archiefdoos ‘Accueil avant Colarch’; CEAL: jaarmap 
1974: dossier ‘Ge zult het kerkhof zijn voor de 
vrijen of het toevluchtsoord tegen de verdrukking-Le 
tombeau des libres ou le refuge contre la répres-
sion’, 1974, pp. 8-9.

(18) Het onderzoek naar het aantal vluchtelingen uit 
Chili in België tussen 1973 en 1980 gebeurde op 
basis van de cijfers doorgegeven door het Nationaal 
Instituut voor de Statistiek en de Dienst Vreemde-
lingenzaken; D. KAY, Chilean in exile [...], pp. 202-
204; Interview met D. de Wouters door Y. Cieters, 
16 november 2000.

(19) H. VALDES CIFUENTES, Colarch, Une expéri-
ence [...], p. 29; P. HEBINCK, De Ballingschap 
[...), pp. 34-39, 123-124; A. VASQUEZ & A.M. 
ARAUJO, Exils latino-américains [...], pp. 12, 
35; COLARCH: persoonlijke dossiers van ± 600 
Chileense vluchtelingen.

(20) Interviews met de heer J. Cleemput, adviseur Hulp 
in België, Caritas Internationaal Hulpbetoon; met 
mevr. A.Wolpers, Aide aux Personnes Déplacées; 
met mevr. L. Biacsko-Harts, voormalig verant-
woordelijke van de sociale dienst van Solidarité 
Protestante; met J. Becker, R. De Schutter, en D. 
de Wouters; persoonlijke fiches en dossiers van 
vluchtelingen uit Chili van de opvangorganisaties 
Caritas, Solidarité Protestante en Entraide Socialiste; 
archiefdoos ‘Chili’ van Solidarité Socialiste; Van Hart 
tot Hart, driemaandelijks informatieblad uitge-
geven door de Dominique Pire stichting, vzw., (juli 
1979)64, p. 5; (april 1974)43, pp. 13-14; (juli 
1978)60, p. 7.

(21) CEAL: doos ‘Accueil avant Colarch’: dossier 
‘expulsions’; persommuniqué van 14.02.1973; 
briefwisseling met ministerie van Justitie, maart 
1974; CEAL-jaarmap 1974: solidariteitsoproepen; 
Sago-dossier ‘De Chileense vluchtelingen’, 18 
februari 1974, p. 15; De Volkgazet, 15.12.1973, 
p. 11; La Cité, 06.03.1974 en 27.02.1974; Le 
Drapeau rouge, 23-24.02.1974, p. 5.

(22) Deze analyse is gebaseerd op archiefstukken van 
COLARCH (stichtingsconventie, vergaderverslagen, 
solidariteitsoproepen, briefwisseling met officiële 
instellingen, persoonlijke dossiers van vluchtelingen 
uit Chili ...) en de licentiaatsverhandeling van H. 
VALDES CIFUENTES, Colarch [...], pp. 8, 14-22, 
73-74, 81-92.



32

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

33

Over oude wijn in nieuwe zakken: van 
haardtoelage tot sociaal-pedagogische toelage

Sophie Bollen, Amsab-Centrum Antwerpen 

In dit artikel belicht ik de historiek van de sociaal-pedagogische toelage (spt). Medio 
jaren 1970 werd immers een maatregel doorgevoerd die voorzag in een geldelijke 
vergoeding voor de ouder die ‘thuisopvoedingsarbeid’ verrichtte. De spt bleek echter 
een doodgeboren kind, tot grote opluchting van de (linkse) vrouwenbeweging die de 
premie beschouwde als een flinke stap terug in het emancipatieproces. Recentelijk 
werden echter opnieuw voorstellen gelanceerd om ouders die hun job opzeggen om 
zorgarbeid in het gezin te verrichten, een vervangingsinkomen te geven. De huidige 
actieve welvaartsstaat blijkt immers te kampen met een falende capaciteit om de 
behoefte aan zorg voor het inactieve deel van de bevolking op te vangen. De vorige 
minister van Welzijn Mieke Vogels (Agalev) meende dat het vermogen van de 
overheid om zorgarbeid uit handen van het gezin te nemen grenzen kent, zowel op 
budgettair als op ethisch vlak. Als pleitbezorgster van de (her)waardering van de 
thuisverzorging voerde zij een inkomenscompensatie in voor werknemers die een 
ongeneeslijk ziek familielid verzorgen. De minister speelde ook met het idee om deze 
regeling uit te breiden tot ouders die ervoor kiezen zich voltijds aan de opvoeding van 
hun kinderen te wijden. (1)Het huidige tijdskredietsysteem dat in de plaats kwam 
van het vroegere stelsel van loopbaanonderbreking, laat dit eigenlijk reeds toe voor 
een bepaalde periode. Ook de sp.a is het idee van een opvoedersvergoeding genegen. 
De vorige sp.a-minister van Begroting, Maatschappelijke Integratie en Sociale 
Economie, Johan Vande Lanotte, stelde in januari 2003 voor om een ouderschaps-
vergoeding voor een periode van zes maanden in te voeren.(2)

b
i

j
d

r
a

g
e

Het idee om de thuisblijvende moeder een geldelijke vergoeding toe te kennen, dateert al van lang voor de 
jaren 1970



34

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

35

De regering-P. Van Zeeland, een katholiek-liberaal-socialistische coalitie (25 maart 1935 
- 26 mei 1936), vaarde een andere koers. Er werd een commissie voor vrouwenarbeid 
opgericht die ondanks haar louter adviserende functie, het tewerkstellingsbeleid sterk 
beïnvloedde en bijdroeg tot de afschaffing van voornoemde beperkende maatregelen. 
Opvallend is echter wel dat de commissie vooral praktische en economische bezwa-
ren uitte tegen deze maatregelen(8); het recht op arbeid van de vrouw gold niet als 
argument.
Ook in de andere Europese landen vonden soortgelijke ontwikkelingen plaats. Ge-
huwde vrouwen werden door allerhande maatregelen en stimuli ertoe aangezet om 
hun baan op te geven of zagen hun sociale rechten inzake werkloosheidsverzekering 
afbrokkelen.(9) Zo voerde Frankrijk in 1939 een vergoeding in voor moeders die thuis-
bleven om zich aan de opvoeding van hun kinderen te wijden.(10)

Na WO II zette de Belgische overheid haar beleid ten aanzien van vrouwelijke werk-
krachten gewoon voort. Ondanks een licht herstel tijdens de directe naoorlog, kampte 
de Belgische arbeidsmarkt nog steeds met een sterke werkloosheid. Moeders met jonge 
kinderen bleken een geschikte, duidelijk afgebakende categorie te vormen voor een 
ontradend tewerkstellingsbeleid. Hierbij werden niet enkel financiële impulsen aan-
gewend maar tevens morele argumenten inzake de plichten van de vrouw ten opzichte 
van de ganse maatschappij. In de parlementaire debatten voor de invoering van de 
haardtoelage werd dit morele aspect sterk benadrukt.Voortrekster in deze debatten was 
de katholieke senator Maria Baers die in 1946 een wetsvoorstel indiende om de thuis-
blijvende moeder een verhoogde kinderbijslag toe te kennen. Het zou echter nog tot 
1949 duren tot de haardtoelage door middel van een regentsbesluit werd ingevoerd.(11) 
De toelage bedroeg 100 frank per maand en werd nadien tweemaal verhoogd.(12) 
In 1955 verlaagde de socialistische regering-A.Van Acker (22 april 1954-2 juni 1958) 
dit bedrag. Dit leidde tot hevig protest binnen de katholieke partij en haar zuilorga-
nisaties. CVP-senator Jeanne Driesen zag hierin een misprijzen van de regering ten 
opzichte van de rol van de thuisblijvende moeder die anders best wat aanmoediging 
kon gebruiken. Bovendien betekende de haardtoelage voor vele gezinnen een belang-
rijke aanvulling op het inkomen, aldus Driesen. Ze beschuldigde de coalitie ervan dat 
ze de toelage viseerde omdat ze was totstandgekomen onder een CVP-regering, wat 
de socialistische minister van Arbeid en Sociale Voorzorg Léon-Eli Troclet overigens 
beaamde!(13) Bij de hervorming van de kinderbijslagregeling in 1957 schafte Troclet 
de haardtoelage dan ook af.(14) 
De werkelijke reden tot afschaffing van de toelage was echter ingegeven door politiek 
opportunisme, gebaseerd op het veranderde economische klimaat.Vanaf het begin van 
de jaren 1950 ging het terug bergop met de economie. Door een aantal factoren was 
de beschikbare mannelijke actieve bevolking echter geslonken. Het tekort aan arbeids-
krachten kon de economische expansie in het gedrang brengen. Naast gastarbeiders 
werden plots ook vrouwen aangemoedigd om de arbeidsmarkt te betreden. De over-
heid probeerde buitenshuisarbeid aantrekkelijk te maken, onder meer door deeltijdse 

De haardtoelage

Het idee om de thuisblijvende moeder een geldelijke vergoeding toe te kennen, da-
teert al van lang voor de jaren 1970. De voorloper van de opvoedingspremie was de 
haardtoelage, ingevoerd in 1949. De haardtoelage kaderde in een beleid dat tot doel 
had de vrouwelijke arbeidsmarktparticipatie af te remmen. De beleidsvoerders hoopten 
hiermee arbeidsplaatsen vrij te maken voor de mannelijke werklozen. Dit tewerkstel-
lingsbeleid werd ingezet in de jaren 1930  en kende een vervolg na WO II.
Reeds in 1934 lanceerde de katholieke senator Georges Rutten een wetsvoorstel om de 
vrouwenarbeid te beperken in de industrie en de tertiaire sector.(3) Volgens Rutten was 
het om meerdere redenen noodzakelijk dat moeders zich voltijds aan de opvoeding van 
hun kroost wijdden. De zorg voor het gezin was de ‘natuurlijke’ plicht van de vrouw. 
Bovendien had de buitenshuisarbeid van de vrouw negatieve gevolgen voor haar fysieke 
en morele gezondheid. Miskramen en zuigelingensterfte zouden in verband te brengen 
zijn met vrouwenarbeid. De werkende vrouw werd zelfs medeverantwoordelijk geacht 
voor de jeugdcriminaliteit. Werkende vrouwen namen daarenboven de jobs in van 
werkloze mannen. Rutten verwees naar de encycliek Quadragesimo Anno waarin gesteld 
werd dat de eerste taak van de moeder de opvoeding van de kinderen was en waarin 
ook werd gepleit voor het instellen van een ‘gezinsloon’ of kostwinnersloon.(4) Maar 
Ruttens voorstel was evenzeer geïnspireerd op de economische omstandigheden. De 
wereldwijde economische crisis maakte dat de werkloosheid schrikbarende proporties 
aannam. De katholiek-liberale regeringen Ch. De Broqueville ( 22 oktober 1932-13 
november 1934) en G. Theunis (20 november 1934-19 maart 1935) probeerden de 
crisis te lijf te gaan door onder meer te besnoeien in hun eigen personeelsuitgaven.
Vooral werkende gehuwde vrouwen moesten het hierbij ontgelden. Het KB van 13 
mei 1933 stelde een loonsvermindering in voor vrouwelijke rijksambtenaren die met 
een rijksambtenaar waren gehuwd.(5) Op 31 mei 1933 werd een KB uitgevaardigd dat 
volledig werkloze gehuwde vrouwen uitsloot van de werkloosheidsverzekering. Het 
KB van 29 januari 1935 verzachtte deze maatregel enigszins: gehuwde vrouwen die 
gezinshoofd waren, kregen wél recht op een werkloosheidvergoeding. Hetzelfde KB 
bepaalde dat een mannelijke werkloze zijn uitkering verminderd zag met een vierde 
van het loon van zijn echtgenote. Zes dagen eerder werd een KB uitgevaardigd dat een 
loonblokkering instelde voor vrouwelijke rijksambtenaren en onderwijzeressen.Verder 
werd gepoogd om vrouwen de toegang tot het rijksambt te ontzeggen: de ministeriële 
besluiten van 12 april en 30 juli 1934 bepaalden dat alle staatsbetrekkingen voortaan 
voorbehouden waren voor mannelijke kandidaten. Ook in de privésector probeerden 
de beleidsvoerders de vrouwenarbeid in te perken door aan de minister van Arbeid en 
Sociale Voorzorg de mogelijkheid te geven tewerkstellingsquota voor werkneemsters 
in te stellen per bedrijf.(6) Het wetsvoorstel-Rutten werd medeondertekend door de 
twee katholieke senatoren, Paul Segers en Cyrille Van Overbergh, maar werd nooit 
in overweging genomen.(7) 



36

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

37

arbeid te promoten, die werd voorgesteld als een ideale manier om gezin en werk te 
combineren.(15) Het zou echter nog tot het eind van de jaren 1960 duren voor een begin 
werd gemaakt met de uitbouw van een volwaardige collectieve kinderopvang. 

De spt: geesteskind van de Bond van Grote en Jonge Gezinnen

De aantasting van de haardtoelage ontketende niet alleen een storm van protest binnen 
de christelijke zuil, maar ook bij de Bond van Grote en Jonge Gezinnen (BGJG). Bij 
de verlaging van de haardtoelage in 1955 organiseerde de BGJG een protestbetoging te 
Brussel waaraan 10.000 leden deelnamen. Tijdens haar studiedagen van mei 1959 eiste 
de gezinsorganisatie de herinvoering van de toelage en in 1963 werd in het kaderblad 
van de BGJG opnieuw het idee gelanceerd om de opvoedersvergoeding terug in te 
voeren. De jonge bondsvoorzitter en CVP-volksvertegenwoordiger Frans Van Mechelen 
maakte van de sociaal-pedagogische toelage (spt) - de vroegere haardtoelage werd door 
hem herdoopt met een meer modieuze en moderne benaming - zijn paradepaardje. In 
zijn nieuwjaarstoespraak van 1967 kondigde hij aan dat de spt voortaan bovenaan het 
prioriteitenlijstje van de gezinsorganisatie prijkte.Van Mechelen bestookte de lezers 
van het ledenblad haast wekelijks met zijn geesteskind. Het doel van de toelage was, 
zoals de naam liet vermoeden, tweeledig. Ten eerste moest de spt als pedagogisch hulp-
middel het gezin ondersteunen in zijn opvoedende taak. Het gezin, en meer bepaald 
de thuisopvoeding verstrekt door de moeder, was immers een gegeven dat door geen 
enkele andere opvoedingsvorm kon worden geëvenaard, aldus Van Mechelen. Daarnaast 
had de spt ook een sociaal doel in die zin dat de premie het gezinsinkomen verhoogde 
en de moeder dus niet meer moest werken uit financiële noodzaak. Op die manier 
zou de spt ook bijdragen tot de emancipatie van de vrouw. Van Mechelen definieerde 
emancipatie namelijk als de vrije keuze tussen buitenshuisarbeid of de mogelijkheid 
thuis de zorg op te nemen voor het gezin.(16) De spt was daarom geen alleenstaande 
maatregel maar kaderde in een breder sociaal statuut voor de moeder. Af en toe liet de 
bondsvoorzitter zich echter ook verleiden tot minder hippe, natalistische argumenten. 
De dalende nataliteit bracht de welvaartsstaat in gevaar en een opvoedersloon zou een 
positief demografisch effect hebben, zoals een soortgelijke maatregel in Hongarije 
overigens had bewezen, aldus Van Mechelen. 
Naarmate de jaren vorderden werd de gezinsorganisatie bij monde van haar voorzitter 
echter voorzichtiger in haar argumentatie en trachtte ze haar discours te ontdoen van 
elementen die konden wijzen op enig conservatisme. Nieuwe linkse vrouwenorgani-
saties schoten immers als paddestoelen uit de grond en met Simone de Beauvoir als 
profetes was het not done om de vrouw voortaan nog te zeer vast te pinnen op haar 
moederrol. In De Bond verschenen de eerste artikels die wezen op het belang van de 
vader bij de opvoeding. Andere voorstellen die de feministische kritiek moesten pareren 
waren de beperking van de spt tot de lagere inkomensgroepen en een leeftijdsgrens 
voor het op te voeden kind. Toch bleef de moeder voor de BGJG onvervangbaar bij 

Optocht waarin geprotesteerd wordt tegen de beperkende 
maatregelen inzake vrouwenarbeid, jaren 1930



38

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

39

regentsbesluit, het licht. Door de spt te koppelen aan de programmawet die bol stond 
van de besparingsmaatregelen, zagen de voornaamste tegenstanders van de spt, met 
name de socialisten, zich verplicht hun krachten te verdelen in de stemmingsdebatten 
en kon er dus niet al te lang worden stilgestaan bij de spt.
De spt bleek echter een doodgeboren kind: het KB dat de de toekenningsmodaliteiten 
diende te regelen kwam er nooit. Op vragen naar het uitblijven van de spt antwoordden 
zowel de CVP-minister van Sociale Voorzorg De Paepe als zijn opvolger Luc D’Hoore 
dat het de overheid aan de nodige middelen ontbrak om de maatregel te verwezenlijken 
wegens de economische crisis.(19) Vraag is natuurlijk of de regering dit niet had kunnen 
voorzien. Zoals gezegd snoerde de programmawet 1975-1976 de broekriem stevig aan 
en moesten onder meer de laagste inkomens en het onderwijs het ontgelden. 

Een werkloos arbeidsreserveleger

Vooral het hoge en voortdurend stijgend aantal werklozen baarde de overheid grote 
zorgen en drukte zwaar op de uitgaven in de sociale zekerheid. Gevreesd werd voor 
het failliet van de welvaartsstaat. Opvallend was het grote aantal werkloze vrouwen. 
Sinds de jaren 1960 kende de Belgische arbeidsmarkt een groeiende vrouwelijke ar-
beidsmarktparticipatie die door de overheid mee werd ondersteund. Opvallend was 
het grote aantal gehuwde vrouwen met kinderlast dat de arbeidsmarkt betrad. Ook 
de democratisering van het onderwijs bracht met zich mee dat steeds meer (jonge) 
vrouwen gingen werken.(20) Bovendien kende België in de jaren 1950 en 1960 een 
sterke verdoken werkloosheid: veel potentieel beroepsactieve vrouwen bleven thuis.(21) 
Onder meer door een wijzigend consumptiepatroon kende het tweeverdienersgezin 
een langzame (her)opgang en betraden vele vrouwen de arbeidsmarkt. Door de hori-
zontale en verticale arbeidsmarktsegregatie - waarbij vrouwen vooral werkzaam waren 
in een beperkt aantal sectoren en steeds de laagste, uitvoerende functies bekleedden 
- bleken vrouwen echter zeer kwetsbaar als werknemerscategorie. Automatisering en 
herstructuringen (onder andere in de textielsector) eisten hun tol. De vrouwelijke 
arbeidsreserve bleek overbodig geworden maar woog wel door op de sociale zekerheid. 
Het kostwinnersmodel (bestaande uit een mannelijke kostwinner met een afhankelijke 
huisvrouw en kinderen) werd terug aangehaald als basis voor de hertekening van de 
welvaartsstaat. Discriminaties inzake werkloosheidsuitkeringen werden ongedaan 
gemaakt in de eerste helft van de jaren 1970 maar in 1980 werden er al nieuwe gecre-
ëerd, en wel door drie categorieën van werklozen in te stellen. De uitkeringen voor 
alleenstaanden en samenwonenden waren (en zijn dat nog steeds) aanzienlijk lager 
dan de uitkeringen voor gezinshoofden.Vrouwen behoorden voor het overgrote deel 
tot de eerste twee categorieën.(22) Vrouwenorganisaties kloegen over de ‘jacht’ van de 
Rijksdienst voor Arbeidsvoorziening (RVA) op werkloze vrouwen en over het feit dat 
in sommige centra vrouwen werden uitgesloten van een aantal beroepsopleidingen.
De invoering van de spt was dus, naar onze mening, een subtiele manier om vrouwen 

de opvoeding van het jonge kind wegens haar psychologische kwaliteiten. Hoewel in 
het ledenblad van de Bond af en toe wel voor een betere uitbouw van de kinderopvang 
werd gepleit, kon je tussen de regels lezen dat thuisopvoeding door de moeder nog 
steeds bovenal verkozen werd. In 1967 stelde Van Mechelen in een interpellatie in de 
Kamer dat de overheid de keuze diende te maken tussen de uitbouw van de openbare 
kinderopvang óf van de spt, waarbij hij argumenteerde dat de invoering van de spt 
veel goedkoper zou zijn.(17) 

Veel loze beloftes en de programmawet

De eis tot (her)invoering van een opvoedersvergoeding kwam echter niet alleen van 
de katholieke zuil en van de BGJG. Ook De jonge Volksunie besefte dat een premie 
voor de thuisblijvende moeder een dankbaar verkiezingsthema was om te scoren bij het 
electoraat van huisvrouwen en plaatste de eis tot het toekennen van een maandelijkse 
vergoeding van 1000 frank aan moeders met jonge kinderen in haar partijprogramma 
van 1962.(18) 
Het eerste wetgevende initiatief kwam echter toch van CVP-zijde. Op 30 november 
1966 diende senator Octavius Verboven een wetsvoorstel in tot wijziging van het kin-
derbijslagstelsel waarin de premie voor de thuisblijvende moeder vervat zat. Zowel de 
ministers van het Gezin Marguerite De Riemaecker als van Sociale Voorzorg Placide 
De Paepe, beiden overigens van CVP-signatuur, gaven te kennen dat zij principieel voor 
het voorstel gewonnen waren, maar dat ze het te duur vonden. De regeringsverklaring 
van de roomsrode regering-Eyskens-Merlot/Cools (17 juni 1968 - 8 november 1971) 
zette de trend voor de daaropvolgende regeerakkoorden. Hierin werd beloofd werk 
te maken van de “erkenning van de sociale en opvoedende rol van de moeders”. Hiertoe werd 
door de minister van Gezin en Huisvesting Gustave Breyne (BSP) een werkgroep 
opgericht die een sociaal statuut van de moeder diende op te stellen, zonder tastbaar 
resultaat weliswaar. Ook de daaropvolgende regering-Eyskens-Cools II (20 januari 1972 
- 22 november 1972) beloofde de invoering van een opvoedersvergoeding aan moeders 
uit lagere inkomensgezinnen. De volgende regering-Leburton-Tindemans-De Clercq 
(socialisten, christen-democraten, liberalen) (26 januari 1973 - 19 januari 1974) kwam 
dan weer met een meer voorzichtige belofte. Zij wilde het Beheerscomité van de Rijks-
dienst voor Kinderbijslagen de mogelijkheid laten om de invoering van een “bijzondere 
toelage aan huismoeders in zoverre het gezinsinkomen het vastgestelde bedrag niet overschrijdt en zij 
tenminste een kind van minder dan drie jaar ten laste hebben” te onderzoeken. Uiteindelijk 
kwam de roomsblauwe regering-Tindemans I (25 april 1974 - 18 april 1977) wel haar 
belofte na toen ze in haar regeringsverklaring stelde dat “voorrang zal verleend worden 
aan het invoeren van een sociaal-pedagogische toelage aan gezinnen met een bescheiden inkomen 
en met kleine kinderen”. Via artikel 133 sectie 4 quater van de programmawet 1975-1976 
werd de spt het parlement ‘binnengesmokkeld’. Een vergelijking met de haardtoelage 
is hier frappant: deze zag eveneens op verdoken wijze, namelijk door middel van een 



40

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

41

vrouwen? Pas eind jaren 1960 groeide bij de socialistische vrouwenbeweging het besef 
dat de vrije keuze tussen arbeid buitenshuis of thuisarbeid niet bestond wegens het 
dominante rollenpatroon. Ook het ABVV had ondertussen bij monde van haar Nati-
onale Vrouwencommissie laten weten dat de spt niet paste in een sociaal-economisch 
beleid dat zich socialistisch noemde.(26) 

Het duurde wel enige tijd voordat de partijleiding rekening hield met de (gewijzigde) 
stellingname van haar vrouwen- en vakbeweging omtrent de spt. Pas in 1977 noemde 
BSP-voorzitter Willy Claes de spt “een eis waarop wij niet kunnen ingaan” en meende hij 
dat het beter was de openbare kinderopvang verder uit te bouwen. Maar misschien was 
deze wending van de BSP toch niet geheel verrassend. In de drie regeringsverklaringen 
die beloofden werk te maken van de spt, betrof het van socialistische zijde vooral een 
toegeving aan de CVP om haar coalitiepartner gunstig te stemmen. De spt was voor 
de CVP immers een thema waaruit politieke munt kon geslagen worden. De socialis-
tische minister van Gezin en Huisvesting Gustave Breyne kreeg in 1968 de opdracht 
de spt te verwezenlijken. Hij stelde hiervoor een werkgroep aan die een sociaal statuut 
van de moeder moest opstellen, waartoe ook een opvoedersvergoeding zou behoren. 
Ondanks de vertegenwoordiging van de BGJG binnen deze werkgroep, kwam er 
niets concreets uit de bus. Nog tijdens dezelfde legislatuur werd het Beheerscomité 
van de Rijksdienst voor Kinderbijslag voor Werknemers belast met het onderzoek 
naar de toekenningsmodaliteiten van de spt en het bedrag dat hiervoor jaarlijks uit 
de reserves van de kinderbijslagsector diende gehaald te worden. Het Beheerscomité 
weigerde zich echter over de spt uit te spreken, wat niet verwonderlijk is aangezien 
in het Beheerscomité de grootste tegenstanders van de spt, onder meer de syndicale 
wereld, terug te vinden waren.

Maar niet enkel de symboolfunctie maakte van de spt een gevoelig thema, ook de mo-
gelijke financieringsbron en de toekenningsmodaliteiten maakten van de maatregel een 
hete aardappel die door de verschillende ministers naar elkaar werd doorgeschoven. 
Aangezien de spt werd voorgesteld als een maatregel die kaderde in het gezinsbeleid, 
behoorde de verwezenlijking ervan tot de bevoegdheid van de minister van het Gezin. 
Zoals hierboven vermeld leidden de beleidsdaden van minister Breyne tot weinig re-
sultaat. Maar ook de volgende minister van het Gezin Léon Servais (die nochtans van 
PSC-strekking was) ondernam geen doortastende actie om de spt te verwezenlijken. 
In de regering-Leburton-Tindemans-De Clercq (socialisten, christen-democraten, 
liberalen) (26 januari 1973 - 19 januari 1974) werd CVP-ster Maria Verlackt staats-
secretaris van het Gezin en hoewel zij zich een groot voorstander van de spt noemde, 
deed ze er niets noemenswaardig mee. Haar opvolger Jos De Saegher (CVP) verklaarde 
zich akkoord met de spt maar meende dat de financiering ervan diende te gebeuren 
via de kinderbijslagsector en hiervoor was minister van Sociale Voorzorg Placide De 
Paepe (CVP) verantwoordelijk. Hij gaf hieraan zijn fiat maar stelde dat de ministers 
van Begroting (CVP) en van Middenstand (PLP) de spt tegelijkertijd zouden moe-

van de arbeidsmarkt te weren. Vooral het tijdstip van invoering maakt de spt ‘verdacht’, 
met name in een periode van krappe overheidsbudgetten, terwijl er onder de vorige 
regeringen wel een reserve was voor de financiering van de spt. Ook het feit dat de 
spt als het ware het parlement werd ‘binnengesmokkeld’ via de programmawet, doet 
vragen rijzen. 

De spt: een delicaat thema

De reden waarom de spt op zulke stiekeme wijze het parlement werd binnengesluisd, 
had alles te maken met de weerstand die ondertussen tegen deze maatregel gegroeid was, 
zowel bij bepaalde vrouwenorganisaties als bij de oppositiepartijen. Voor de socialisten 
kon een dergelijke maatregel absoluut niet door de beugel en kaderde hij in een beleid 
dat een terugkeer van de vrouw naar de haard beoogde. Niet dat de socialisten altijd zo 
afkerig hadden gestaan ten opzichte van een opvoederstoelage.Vlak na WO II zagen zij 
geen graten in het ideaal van de moeder aan de haard, op voorwaarde dat de buitenshuis 
werkende vrouw op gelijke voet zou worden behandeld met de thuisblijvende vrouw. 
Ook het ABVV wenste, bij monde van haar nationaal secretaris Nathalis De Bock, 
de invoering van de haardtoelage, en in 1953 eiste de vakbond zelfs een verhoging 
van de toelage. In 1956 keerde het ABVV echter prompt zijn kar en eiste de afschaf-
fing van de haardtoelage, wat een jaar later werd verwezenlijkt door de socialistische 
minister Eli Troclet. Ook de socialistische vrouwenorganisatie SVV was het idee van 
een opvoederstoelage niet ongenegen. In 1953 ging ze zelfs nog een stap verder door 
te alluderen op een vergoeding ter compensatie van de economische waarde van het 
werk verricht door de huisvrouw, een huishoudloon dus.(23) 
Maar door de ideeën van mei ’68 en de nieuwe sociale bewegingen die hieruit voort-
sproten, kende het feministische gelijkheidsdenken een sterke doorbraak. Maatregelen 
zoals de spt stonden hier haaks op omdat ze beschouwd werden als symbolen van de 
oude (patriarchale) orde. De ‘traditionele’ vrouwenbeweging ging deels mee met deze 
evolutie en besteedde vanaf het begin van de jaren 1970 aandacht aan gelijkheid van 
kansen in onderwijs, gezin en arbeid. Jet Nauwelaerts, provinciaal senator en jarenlang 
federaal SVV-secretaresse van het arrondissement Mechelen, wees tijdens de debat-
ten voor de stemming van de programmawet in 1975, de spt van de hand wegens zijn 
rolbevestigende karakter. Een gezinspolitiek gericht op een beperkte groep, met name 
de thuisblijvende moeders, strookte niet met de socialistische visie.(24) In 1978 trok 
Mandy Nauwelaerts in de Stem der Vrouw stevig van leer tegen de spt, die als enig doel 
had de werkloze vrouw terug naar de haard te drijven en de kansengelijkheid die SVV 
voorstond, belemmerde. Toch vinden we ook een dissidente stem binnen de socia-
listische vrouwenbeweging: Betty Frantzen-Deley bekende zich in 1975 voorstander 
van de spt indien tegelijkertijd ook de collectieve kinderopvang werd uitgebouwd.(25) 
Op die manier konden vrouwen een vrije keuze maken tussen arbeid buitenshuis of 
thuisblijven voor de kinderen. Ging het hier om een generatieconflict tussen twee 



42

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

43

ten realiseren voor ambtenaren en zelfstandigen, aangezien deze beroepscategorieën 
beschikten over aparte kinderbijslagkassen. In de regering-Tindemans I konden de 
coalitiepartners het ook moeilijk eens worden over de vraag of de spt moest beperkt 
worden tot de thuisblijvende moeders of dat ook buitenshuis werkende moeders van 
de premie konden genieten. Aanvankelijk stonden de liberalen zelfs sceptisch ten 
opzichte van de spt, maar in ruil voor de belofte tot een gedeeltelijke decumulatie van 
de inkomens van gehuwden, verleenden zij hun steun aan de invoering ervan.

Reacties vanuit de vrouwenbeweging(27)

Hoewel de spt ook voor de SVV absoluut niet door de beugel kon, waren het vooral 
enkele nieuwe, linkse vrouwenorganisaties die actief de strijd aanbonden. Vooral het 
Vrouwenoverlegkomitee (VOK) ging over tot concrete actie. Het ondernam zelfs twee 
pogingen om de koning van haar standpunt te overtuigen. Met de BGJG werd een 
vergadering georganiseerd, waarop het VOK vooral zijn ongenoegen kenbaar maakte 
over het monddood maken van leden van de BGJG die kritiek uitten op de spt. Toen 
de Bond Zonder Naam tot tweemaal toe een spreuk uitbracht die suggereerde dat de 
thuisblijvende moeder noodzakelijk was voor een goede ontwikkeling van het kind én 
de maatschappij, reageerde het VOK eerst met een brief, daarna door zelf een spreuk 
uit te brengen: “Vrouwen laat je niet vlooien ... Phil Bosmans wil je kooien.” Op twee vrou-
wendagen werden anti-spt-pamfletten rondgedeeld, die ook werden verstuurd naar 
alle volksvertegenwoordigers. Ook de feministische denktank Links en Feministisch 
(LeF) nam in zijn cahiers de spt grondig op de korrel. Vooral Renée Van Mechelen 
maakte van de anti-spt-strijd haar persoonlijke kruistocht en wijdde verschillende 
artikels aan de spt. De Pluralistische Aktiegroep Gelijke Kansen Man en Vrouw 
(PAG) was aanvankelijk voorstander van de spt maar toen de groep ‘verlinkste’ werd 
ook hier de spt resoluut afgewezen. Het anti-spt-standpunt werd evenwel niet enkel 
uitgedragen door de linkse vrouwenbeweging. Misschien enigszins verrassend is de 
houding van de politieke vrouwengroep van de CVP, Vrouw en Maatschappij(V&M). 
V&M wees de spt af wegens het rolbevestigende karakter van de maatregel en wees 
op de moeilijkheden die vrouwen ondervonden wanneer ze na lange afwezigheid de 
arbeidsmarkt opnieuw wensten te betreden. Buitenshuisarbeid was volgens V&M één 
van de absolute voorwaarden tot emancipatie. Het vrijekeuzeargument - dat door de 
andere christelijke vrouwenorganisaties werd gehanteerd - werd door V&M verworpen 
als zijnde onrealistisch aangezien deze keuze steeds werd beïnvloed door het rollen-
patroon. V&M ging met deze standpunten regelrecht in tegen de partijlijn en kreeg 
het verwijt elitair te zijn. Nochtans liet ook de ACV-Syndicale Dienst voor vrouwen 
een dissidente stem horen binnen de christelijke zuil. Aanvankelijk was het ACV 
voorstander van een spt maar in 1968 oordeelde een studiegroep dat de invoering van 
een opvoederstoelage geen haalbare kaart was. Andere maatregelen die de combinatie 
buitenshuisarbeid en gezin versoepelden, verdienden de voorkeur. Na 1974 prijkte 

Affiche van de Vrijzinnige Werkmansbibliotheek die zich 
specifiek tot de huisvrouwen richt, eind jaren 1940



44

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

45

‘ruil’. De liberalen keurden het goed op voorwaarde dat er een verdere decumulatie 
van de inkomens van gehuwden zou komen. Beide systemen waren beperkt tot de 
lagere inkomens. Daarom had de decumulatie vooral een symbolische waarde: het 
inkomen van tweeverdienersgezinnen lag vaak boven deze grens en dus konden 
maar een beperkt aantal gezinnen van deze maatregel genieten. Het splittingsyteem 
vervulde ook een symbolische functie, maar was tegelijk een reële aanmoediging om 
thuis te blijven. Of anders gezegd: de decumulatie zou weinig vrouwen aanzetten om 
uit werken te gaan, het splittingsysteem kon voor vele vrouwen wél de doorslag geven 
om thuis te blijven. Zeker voor jonge vrouwen zou dit een rationele keuze zijn: als 
men werkt gaat dit gepaard met vele ‘bijkomende’ kosten (kinderopvang, vervoer). 
De financiële winst en het eventuele genot dat men uit buitenshuisarbeid put, worden 
dan verwaarloosbaar en wegen soms niet op tegen de nadelen. Men zou dus kunnen 
stellen dat de overheid door het toekennen van fiscale voordelen toch trachtte in te 
grijpen in de vrouwelijke arbeidsmarktparticipatie.
Hoewel ook het splittingsysteem principieel geen genade vond bij de vrouwenorga-
nisaties die zich tegen de spt hadden uitgesproken en splitting symbolisch gezien nog 
een stapje verder ging dan de spt, was er bijzonder weinig protest tegen de maatregel. 
Na tien jaar ‘spt-dreiging’ - de vrouwenorganisaties waren steeds blijven ageren tegen 
de spt, ook na de goedkeuring van de wet, aangezien de spt pas echt in werking kon 
treden als de uitvoeringsbesluiten waren opgesteld - was de beweging moegestreden. 
Andere thema’s eisten meer de aandacht op, zoals geweld tegen vrouwen en liberali-
sering van abortus.

Oude wijn in nieuwe zakken ...

Het doel van de haardtoelage was van meet af aan ondubbelzinnig: werkende gehuwde 
vrouwen afraden te participeren aan de arbeidsmarkt. De toelage zag het levenslicht 
in volle recessie en werd prompt afgeschaft toen het economische tij keerde en een 
grotere input van arbeidskrachten zich opdrong. 
De spt werd pas later ingeschakeld in een ontradend tewerkstellingsbeleid ten opzichte 
van vrouwelijke werknemers. Aanvankelijk stond de spt symbool voor de voltooiing 
van de welvaartsstaat die steunde op het kostwinnersgezin. In crisistijd bleek de spt 
plots nodig om die welvaartsstaat van de ondergang te redden. Het tijdstip van invoe-
ring ondersteunt deze stelling: in een periode van budgettaire krapte en bezuinigingen 
was er wél geld voor de spt. Uiteindelijk bleken er dan toch geen financiële middelen 
voorhanden te zijn om de spt te verwezenlijken. Dit wilde echter niet zeggen dat 
deze piste door de beleidsvoerders werd verlaten. De fiscaliteit bood de oplossing en 
verbreedde zelfs de scope van het opzet: niet alleen de opvoedingsarbeid thuis werd 
zo beloond, maar ook personen die zich uitsluitend wijdden aan het huishouden kre-
gen nu een financiële stimulans. Moeders én huisvrouwen werden nu aangemoedigd 
om thuis te blijven. Hiermee maakten de beleidsvoerders een duidelijk statement: 

de spt niet langer op het verlanglijstje van de Syndicale Dienst. Wellicht is het geen 
toeval dat Sara Masselang, de Nederlandstalige verantwoordelijke van de Syndicale 
Dienst, ook actief was binnen V&M. De Katholieke Arbeidersvrouwen (KAV) en het 
Katholiek Vormingswerk voor Landelijke Vrouwen (KVLV) betoonden zich dan wel 
weer hevige voorstanders van de spt. 
De spt vond ook veel bijval bij de georganiseerde huisvrouwen. In het midden van 
de jaren 1970 ontstonden twee organisaties, de werkgroep Herwaardering Gezin en 
een groep rond het tijdschrift Gezinsvrouw, die ijverden voor de herwaardering van de 
thuisblijvende moeder en voor een opvoederstoelage als wezenlijke (morele) overheids-
steun aan de thuisopvoeding. De spt zoals die was geconcipieerd door de beleidsmakers 
- hoewel het KB dat onder meer het bedrag van de spt diende te bepalen er nooit kwam, 
circuleerde in de media een bedrag tussen 3000 en 4000 frank - was de ‘gezinsvrouwen’ 
echter te min: zij eisten een bedrag dat een heus loon zou evenaren. 

Een valse overwinning

De echte reden voor het uitblijven van de spt is niet zo makkelijk te achterhalen. De 
meest voor de hand liggende verklaring is het ontbreken van financiële middelen. 
Daarbij komt dat, onder meer door de acties van de vrouwenorganisaties, de spt niet 
langer 100% politiek correct was. De spt was, ondanks de stipulering in de wettekst dat 
hij diende toe te komen aan de ‘natuurlijke persoon’ die het kind opvoedt, en dus niet 
uitsluitend aan de moeder, verworden tot een icoon van de oude, patriarchale orde op 
een moment dat gelijke kansen en emancipatie op de politieke agenda kwamen. Ook 
mag het gelobby van bepaalde vrouwenorganisaties niet onderschat worden. Vooral de 
invloed van V&M is hier opmerkelijk: is het aan deze politieke vrouwenorganisatie toe 
te schrijven, en in het bijzonder aan Miet Smet, dat de spt sinds 1979 niet langer in het 
CVP-partijprogramma stond?(28) Wellicht hebben al deze factoren meegespeeld in het 
uitblijven van de uitvoeringsbesluiten die de spt concreet gestalte dienden te geven. 
Betekende dit nu dat tegenstanders van de spt op beide oren konden slapen? Door 
het uitblijven van de uitvoeringsbesluiten van de spt werd de opvoedende arbeid van 
de thuisblijvende moeder inderdaad niet geïnstitutionaliseerd door middel van een 
premie. Dit wil echter niet zeggen dat er geen andere maatregelen werden doorgevoerd 
die steunden op het model van het kostwinnersgezin. Toen duidelijk werd dat de spt 
dode letter zou blijven, gingen er stemmen op om de opvoedende thuisarbeid via een 
andere weg financieel te waarderen. De fiscaliteit leek hiervoor de aangewezen weg. 
In 1980 werd het zogenaamde splittingsysteem ingevoerd, waarbij een deel van het 
inkomen van de werkende partner werd afgesplitst en toebedeeld aan de thuisblijvende 
echtgeno(o)t(e). Dit deel was belastingsvrij. In feite ging dit splittingsysteem nog veel 
verder dan de spt: hierbij werden niet alleen de thuisopvoedingsarbeid beloond maar 
ook personen die thuisbleven om zich volledig aan het huishouden te wijden. De 
totstandkoming van het splittingsysteem was een voorbeeld van een typisch Belgische 



46

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

47

(1) Vogels onderzoekt zorgvergoeding familielid. In: 
De Standaard, 10.10.2002.

(2) www.s-p-a.be/nieuws/overzicht/nieuws.
asp?iID=878, geraadpleegd op 4/3/2003.

(3) E. LAMBRECHTS, Vrouwenarbeid in Belgïe: het 
tewerkstellingsbeleid inzake vrouwelijke arbeidsk-
rachten: 1930-1972, Brussel: CBGS, 1979, p. 
115.

(4) Documents parlementaires Sénat, 1933-1934, nr. 
84, pp. 1-4.

(5) E. VAN DEN BOSCH, Vrouwenarbeid?! De visies 
van de Belgische parlementairen op enkele speci-
fieke problemen rond vrouwenarbeid; nachtarbeid, 
de premie voor de moeder aan de haard en gelijk 
loon voor gelijk werk, 1910-1960, RUG, licen-
tiaatsverhandeling, 1998, p. 134. 

(6) E. LAMBRECHTS, Vrouwenarbeid in Belgïe [...], 
pp. 119-120.

(7) E. VAN DEN BOSCH, Vrouwenarbeid?! [...], p. 
146. 

(8) E. LAMBRECHTS, Vrouwenarbeid in Belgïe [...], 
pp. 120-123.

(9) R.-M LAGRAVE, Opleiding en arbeid van vrouwen: 
een emancipatie onder voogdij. In: G. DUBY en 
M. PERROT (eds.), Geschiedenis van de vrouw. De 
Twintigste Eeuw, Amsterdam: Agon, 1993, p. 414.

(10) K. OFFEN, Body politics: women, work and the 
politics of motherhood in France, 1920-1950. In: 
G. BOCK & P. THANE (eds.), Women and the Rise 
of the European Welfare States, 1880s-1950s, 
London: Routledge, 1991, pp. 145-150.

(11) E. VAN DEN BOSCH, Vrouwenarbeid?! [...], pp. 
150-152 en p. 155.

(12) M. MALISSE, Het federaliseringsproces bij de 
gezinsvereniging “De Bond”. Periode 1960-1980. 
Gevolgen op het vlak van de algemene werking en 
de gezinsactie. Pluralisme en vrouwenemancipatie 
in Vlaanderen, KUL, licentiaatsverhandeling, 1980, 
p. 183.

(13) Annales Parlementaires Sénat, 1954-1955, p. 
1284.

(14) S. VAN RIE en C. HOEDEMAECKERS, Het 
Machtigste Wapen. Vrouw en arbeid, 1945-1990. 
In: D. DE WEERDT (red.), De dochters van Mari-
anne, Antwerpen: Hadewijch, 1997, pp. 256-257. 

(15) M. DE METSENAERE, M. HUYSSEUNE en M. 
SCHEYS, Gewapend met het [...], pp. 542-543.

(16) BGJG, studiedienst, spt-map 1, De S.P.T. in het 
raam van een sociaal statuut van de moeder; F. VAN 
MECHELEN, Steeds opnieuw de sociaal-pedago-
gische toelage. In: De Bond, (1973)9, p. 1.

(17) BGJG, studiedienst, spt-map 1, Tussenkomst bij 
de bespreking van de begroting van Volksgezond-
heid en van het Gezin voor het dienstjaar 1967. 
Door Prof. F. Van Mechelen. Kamerlid.

het recht van de vrouw op arbeid was nog steeds secundair en ondergeschikt aan de 
belangen van de economie en de overheid. In tijden van crisis werd teruggegrepen 
naar het kostwinnersgezin. 
We vinden nog andere gelijkenissen tussen de haardtoelage en de spt. Beide maatrege-
len werd op ‘stiekeme’ wijze totstandgebracht, de toelage via een regentsbesluit en de 
spt via een artikel in de programmawet. Tegenstanders van een opvoedersvergoeding 
werden zo voor een voldongen feit gesteld. De argumentatie van de voorstanders van 
beide premies verschilt in wezen ook niet, alleen waren de argumenten voor de spt iets 
subtieler, met als voornaamste het vrijekeuzeargument, aangepast aan de tijdsgeest. 
Eigenlijk kunnen we spreken van een zekere continuïteit: na de afschaffing ervan is de 
haardtoelage nooit van de politieke agenda verdwenen. In essentie was de spt gewoon 
een modernere versie van de haardtoelage, oude wijn in nieuwe zakken dus. Het split-
tingsysteem ging nog verder of de wijn smaakte nóg zuurder ... 

Epiloog

Net als dertig jaar geleden weerklinkt uit dezelfde hoek van de vrouwenbeweging kritiek 
op de voorstellen en realisaties van de vorige minister van Welzijn Mieke Vogels. Het 
VrouwenOverlegKomitee (VOK) en de Vrouwenraad menen dat Vogels met verkeerde 
oplossingen komt voor het zorgtekort en nemen haar vooral bepaalde argumenten 
kwalijk die zij hanteert ter verdediging van een opvoedersvergoeding. Zo stelde de 
minister: “De actieve welvaartsstaat heeft ook niet de emancipatie gebracht die velen verwachtten. Ik 
word geconfronteerd met de keerzijde: met de depressies, de zelfmoorden en de ontspoorde jongeren.” 
(29)  De Vrouwenraad waarschuwt voor de valstrik die een thuisopvoedingspremie kan 
vormen voor vrouwen op het gebied van sociale zekerheidsrechten en de versterking 
van de seksesegregatie. Ze vindt Vogels’ visie “een heel enge conservatieve interpretatie van de 
actieve welvaartsstaat” en stelt dat “vrouwen niet dienen om budgettaire tekorten op te vangen.” 
(30) Het discours van voor- en tegenstanders vertoont opvallende gelijkenissen met de 
argumentatie die dertig jaar geleden in het spt-debat werd gehanteerd...
Er zijn nog meer parallellen te trekken met de jaren 1970. Ook nu duiken natalistische 
argumenten terug op. In de media verschijnen meer en meer artikels die wijzen op het 
geboortekort en de dramatische gevolgen hiervan voor het betaalbaar houden van het 
pensioenstelsel. Als mogelijke oplossing voor het demografische probleem worden onder 
meer fiscale en economische maatregelen voorgesteld. Een zorgloon zou volgens de 
NVA een positief effect hebben op het geboortecijfer. En dan is er nóg een parallel met 
de jaren 1970: de toenemende werkloosheid. Maatregelen ter ondersteuning van gezin 
en arbeid dienen op die manier een dubbel doel. Minister Vogels stelde onomwonden: 
“Tijdskrediet, deeltijdse banen en zorgverloven zorgen dat er meer mensen op de arbeidsmarkt 
komen.” (31) 
Zullen werkende vrouwen opnieuw een stap terugzetten of zullen de effecten van 
deze maatregelen minder ‘gegenderd’ zijn dan dertig jaar geleden? 

(18) E. DE MAESSCHALCK, Een Bond voor alle 
gezinnen. Geschiedenis van de gezinsbeweging in 
Vlaanderen, Brussel: BGJG, 1996, p. 178.

(19) BGJG, studiedienst, spt-map 2, Minister De 
Paepe antwoordt ontwijkend over S.P.T.; M. 
DE PRINS, De S.P.T. Wat doen we ermee? In: 
Raak. Maandblad kristelijke arbeidersbeweging, 
31(1979)11, p. 11.

(20) M. DE METSENAERE, M. HUYSSEUNE en M. 
SCHEYS, Gewapend met het [...], pp. 540-541.

(21) W. VAN DONGEN, D. MALFAIT en K. PAU-
WELS, De dagelijkse puzzel ‘gezin en arbeid’. 
Feiten, wensen en problemen inzake de combinatie 
van beroeps- en gezinsarbeid in Vlaanderen, Brus-
sel: CBGS, 1995, pp. 9-10.

(22) S. VAN RIE en C. HOEDEMAECKERS, Het 
Machtigste Wapen [...], pp. 256-257.

(23) S. VAN RIE en C. HOEDEMAECKERS, Het 
Machtigste Wapen [...], p. 239, 241, 244.

(24) Parlementaire Handelingen Senaat, 31.12.1975, 
pp. 1146-1148.

(25) M. NAUWELAERTS, Op kosten van de vrouw: 
S.P.T. In: Stem der Vrouw, 64(1978)5-6, p. 3; B. 
FRANTZEN-DELEY, De nieuwe gezinspolitiek. In: 
Socialistische Standpunten, (1975)2, p. 83.

(26) Amsab, ABVV, Aux participants de la semaine 
d’études de Zeezicht. Objet: semaine d’études 
“Femmes au travail”, nr. 1009; S. VAN RIE en C. 
HOEDEMAECKERS, Het Machtigste Wapen [...], 
p. 255.

(27) Ik bespreek hier maar een deel van de organisa-
ties en groepen die de (Vlaamse) vrouwenbeweg-
ing vormden in de jaren zeventig, met name zij 
die meerdere malen tegen of voor de spt pleitten 
(in artikels, via acties, ...). Voor een vollediger 
overzicht van de standpunten van de Vlaamse 
vrouwenorganisaties en een uitgebreide bronver-
wijzing zie: S. BOLLEN, De sociaal-pedagogische 
toelage. Historiek en polemiek 1965-1981, VUB, 
licentiaatsverhandeling, 2001.

(28) L. VAN MOLLE en E. GUBIN, Vrouw en politiek 
in België, Tielt: Lannoo, p. 134.

(29) Vogels onderzoekt [...].
(30) http://www.vrouwenraad.be/persberichten/2002/

terug_naar_af.html, geraadpleegd op 04.03.2003.
(31) Persmededeling van het Kabinet van minister 

Mieke Vogels.Vlaams Minister van Welzijn, Ge-
zondheid, Gelijke Kansen en Ontwikkelingssamen-
werking. Minister Vogels: En combinatiebeleid én 
werkgelegenheidsbeleid, 05.09.2002.



48

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

49

“La Bergère d’un immense troupeau d’âmes”.
Betsie Hollants’ leven in dienst van                      
katholieken, joden en vrouwen

Geraldine Reymenants, Universiteit Gent

Op 2 december 2002 overleed socioloog en cultuurfilosoof Ivan Illich. Naar aan-
leiding daarvan werd in een overlijdensbericht in De Standaard verwezen naar de 
Belgische vrouw die samen met Illich het wereldbefaamde Centro Interamericano di 
Documentación (CIDOC) oprichtte: Betsie Hollants. Niettegenstaande deze vrouw 
tijdens haar leven, dat nagenoeg de hele twintigste eeuw omvatte, een waaier aan 
activiteiten ontplooide en in contact stond met belangrijke Vlaamse en internationale 
kunstenaars en intellectuelen, werd totnogtoe relatief weinig aandacht aan haar 
besteed in wetenschappelijk onderzoek. Nochtans getuigen zowel haar journalistiek 
werk voor De Morgenpost, Vandaag en De Nieuwe Standaard als haar werk ten 
gunste van joden (onder andere de oprichting van het Katholiek Bureau voor Israël) 
en haar activiteiten in Mexico (CIDOC, CIDHAL en VEMEA) van een grote 
humanitaire en sociale betrokkenheid. Illich’ overlijden wordt in deze bijdrage dan 
ook aangegrepen om een ten onrechte ‘vergeten’ vrouw voor het voetlicht te brengen. 

In juli 1930, een tweetal jaar na hun eerste ontmoeting, schreef ‘Pelgrim’ Eugène Yoors 
aan Betsie Hollants: “[C]e que je voudrais que tu deviennes? Une sainte, une sainte c.a.d la 
Bergère d’un immense troupeau d’âmes. Les âmes sont en détresse; viens a [sic] leur secours. Le 
monde moderne est un véritable chaos[,] une veritable [sic]  anarchie et les hommes ont perdus [sic] 
la Foi, l’Esperance [sic] et L’amour. Puisque toi tu as cette Foi vivante, cette Esperance [sic] certaine 
et ce grand feu d’amour en toi c’est ton devoir de venir au secours de tes frères et de tes sœurs.”(1) 
Hollants lijkt Yoors’ raad ter harte genomen te hebben: in haar journalistieke activitei-
ten, in haar werk met en voor joden en in de projecten die ze opstartte in Mexico was 

b
i

j
d

r
a

g
e

Betsie Hollants in haar woning te Cuernavaca (Mexico), december 1995 (foto Jan Van Impe)



50

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

51

vrouw-zijn. Dat ze het als vrouwelijke journalist niet altijd gemakkelijk had, blijkt uit 
haar klachten over onwillige of seksistische geïnterviewden. Maar ook haar collega’s 
reageerden niet altijd even positief op de aanwezigheid van een vrouw op de redactie 
en op haar werk. Zo werden Hollants’ pogingen om een vrouwenpagina op te starten 
door de redactie enigszins meewarig bekeken. Hollants trachtte daarin echter verder 
te gaan dan de traditionele recepten en patronen en wou ook artikelen brengen over 
maatschappelijke problemen van vrouwen. Ook in haar ‘gewone’ journalistieke bij-
dragen evolueerde ze naar meer politiek en maatschappelijk getinte onderwerpen. Ze 
schreef onder meer over nazisme en racisme en over de Baskische kwestie in Spanje. 
Daarin is duidelijk de invloed te herkennen van de familie Yoors waarmee Hollants 
eind jaren 1920 in contact kwam en met wie ze haar hele leven zou bevriend blijven. 

Sociaal en humanitair engagement

Eugène Yoors (1879-1975) was aanvankelijk schilder, maar verdiepte zich na de Eerste 
Wereldoorlog in de techniek van de glasraamkunst, waarvan hij een artistiek en tech-
nisch - hoewel conservatief - vernieuwer zou worden. Hij was één van de aanvoerders 
van de Pelgrimbeweging, een beweging van katholieke kunstenaars, die in 1924 het 
licht zag. In 1918 trouwde hij met Magda Peeters (1892-1989), die op dat moment 
een veelbelovend letterkundige was, maar zich na de Eerste Wereldoorlog inzette voor 
het pacifisme en ijverde voor een betere verstandhouding tussen de volkeren. Door 
haar contacten met het gezin Yoors en met andere kunstenaars en intellectuelen als 
Camille Van Deyck versterkte Betsie Hollants’ politiek bewustzijn en ontplooide ze 
een aantal sociale activiteiten. 
Eén daarvan was het Katholiek Bureau voor Israël (KBI).(9) De oprichting kaderde in 
een bredere Europese stroming van anti-racisme en toenadering tussen joden en katho-
lieken die vanaf het midden van de jaren 1930 op gang kwam. In Frankrijk werden de 
Union Civique des Croyants (1934), de Foyer Judéo-Catholique en het blad La Juste 
Parole (beide 1936) opgericht; Oostenrijk kende de Weltbewegung gegen Rassenhass 
und Menschennot (1933) met het weekblad Gerechtigkeit. Oprichtster van deze laatste 
organisatie was Irene Harand, die vanuit het christendom het anti-semitisme wilde 
bestrijden. Op 4 maart 1936 gaf zij een lezing in Antwerpen op uitnodiging van de 
joodse organisatie Verbond voor Economisch Verweer Antwerpen (VEVA). Na de lezing 
ontmoetten enkelen van de aanwezige katholieken, onder wie Magda Peeters, Camille 
Van Deyck en Betsie Hollants, Irene Harand bij Isidore Lipschutz, de voorzitter van 
VEVA. Hollants besprak nog diezelfde avond met Van Deyck de bestaansmogelijkheid 
van een soortgelijke organisatie in België, met als resultaat de oprichting, midden 
1936, van het KBI. Camille Van Deyck werd voorzitter van het KBI; Betsie Hollants, 
de dominicaan Sebastianus Van den Eynde en priester Gustave du Moulin werden 
bestuursleden. Het Bureau werkte onafhankelijk maar zou stilzwijgende toestemming 

het haar voortdurende betrachting haar ‘volgelingen’ te leiden naar een ‘betere’ wereld 
waarin verzoening, verdraagzaamheid en emancipatie centraal stonden.(2)

Besmet met het journalistieke virus

Elisabeth Maria Helena (‘Betsie’) Hollants werd op 27 januari 1905 geboren te Turnhout 
als oudste van zeven kinderen. Het gezin verhuisde in eerste instantie naar Antwerpen, 
maar bij het uitbreken van de Eerste Wereldoorlog vluchtten zij naar Tilburg, waar vader 
Hubert, die gesteld was op zijn zelfstandigheid en onafhankelijkheid, geen genoegen 
nam met het huis dat door de Nederlandse overheid aan Belgische vluchtelingen was 
toegekend, en op eigen houtje een huis huurde. Daar kwam Betsie voor de eerste maal 
in aanraking met de journalistiek. Hun buren, twee Belgische geestelijken, gaven im-
mers een lokaal tijdschrift uit, genaamd De Klok uit België, waarin ze studies en teksten 
over en van Belgische vluchtelingen publiceerden en waaraan Betsie al snel begon mee 
te werken als ‘archivaris’.(3) Door dit werk ontwaakte haar interesse voor het schrijven 
enerzijds en voor de sociale problematiek anderzijds. 
Na de oorlog en de daaropvolgende terugkeer naar Antwerpen besloot Hollants in 
deze richting verder te gaan. Aangezien er op dat moment nog geen volwaardige 
journalistieke opleiding bestond, ging ze talen studeren. De kennis daarvan leek haar 
fundamenteel voor communicatie, die volgens haar aan de basis lag van journalistieke 
arbeid. In 1924 behaalde Hollants het diploma van regentes Germaanse talen bij de 
Zusters van Onze-Lieve-Vrouw (Keizerstraat, Antwerpen).(4) Betsie gaf daarna twee 
jaar les (Duits, geschiedenis en literatuur) aan het prestigieuze Heilig Graf-instituut in 
Turnhout.(5) Twee jaar later, in 1926, werd Hollants secretaresse van Gustaaf Sap, die 
op dat moment hoogleraar was aan de rechtsfaculteit van de Katholieke Universiteit 
Leuven. Hollants moest vooral opzoekingen verrichten voor zijn lessen. Sap zag echter 
al snel in dat Hollants’ ambities verder reikten dan dit en steunde haar bij het waar-
maken van haar droom: in 1930 werd ze redactrice van De Morgenpost, de Antwerpse 
editie van de katholieke krant De Standaard die in juli 1921 werd gelanceerd. Sap had 
in augustus 1929 de meerderheid van de aandelen van De Standaard verworven ten 
nadele van Frans Van Cauwelaert, een van de stichters van de krant.(6) Hierdoor kon Sap 
zijn invloed aanwenden om Hollants de redactie binnen te loodsen. Maar dat speelde 
ook in haar nadeel aangezien andere, Van Cauwelaert-gezinde redacteurs, haar niet 
volledig vertrouwden en haar zagen als een ‘Sap-spion’.(7) Toen Gustaaf Sap in 1932 
voor de katholieke partij minister van Openbare Werken werd in de regering-Renkin 
(5 juni 1931 - 18 oktober 1932) werd Hollants opnieuw zijn secretaresse.(8) Maar al in 
1933 keerde ze terug naar De Morgenpost waar ze bleef tot 1940. 
Hollants schreef in De Morgenpost aanvankelijk over kunst en de Antwerpse actualiteit. 
Haar artikelen tekende ze meestal met de initialen ‘E.M.H.’ (Elisabeth Maria Hollants) 
om te anticiperen op eventueel negatieve reacties van lezers met betrekking tot haar 



52

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

53

hebben gekregen van de kerkelijke hiërarchie. Saerens stelt dat het niet duidelijk was 
wie de meeste initiatieven ontwikkelde binnen de organisatie en dat er waarschijnlijk 
sprake was van een dubbelspoor.(10) Enerzijds was er de geestelijke aanpak van Du 
Moulin en Van den Eynde en anderzijds de lijn van Van Deyck en Hollants. Voor de 
geestelijken was de bekering van de joden en de strijd tegen het communisme het doel 
van de organisatie; de leken daarentegen stelden de bestrijding van het anti-semitisme 
voorop en meenden dat het KBI geen bekeringswerk was. Het programma oogde in 
ieder geval ambitieus: een Studiebureau, een Actie- en Documentatiebureau en een 
secretariaat zouden onder andere wetenschappelijk onderzoek verrichten, het racistisch 
anti-semitisme bestrijden en een KBI-orgaan publiceren. De daadwerkelijke activiteiten 
beperkten zich echter tot een tiental voordrachten. De doelgroep van de voordrachten 
die plaatsvonden in Antwerpen, waren de katholieken, maar er kwamen ook geregeld 
joden op de lezingen af. Daarnaast boden Hollants en Peeters hulp aan joodse vluch-
telingen, maar het is onduidelijk of het tot georganiseerde actie kwam. 
Hoewel de katholieke pers, met uitzondering van De Morgenpost, nauwelijks aandacht 
besteedde aan de werking van het KBI, trokken de lezingen wel de aandacht van anti-
semitische lastposten. Volgens Saerens was precies dat één van de redenen waarom 
kardinaal Van Roey in april 1938 overging tot de opheffing van het Bureau.(11) Hij 
zou immers gevreesd hebben dat het KBI een escalatie van het anti-semitisme bij een 
aantal anti-joodse organisaties in de hand werkte. De volgehouden neutraliteitspolitiek 
van België enerzijds en de Oostenrijkse Anschluss - waardoor de Duitse invloed sterk 
uitbreidde - anderzijds, zouden bijkomende redenen geweest zijn voor de opheffing. 
Saerens vraagt zich af of Van Roeys besluit niet evenzeer was ingegeven door een op-
positie tegen het KBI binnen meer traditionele en toonaangevende katholieke milieus 
of binnen de hogere (Antwerpse) geestelijkheid. 

De verschrikkingen van de Tweede Wereldoorlog en zijn naweeën

Het debacle van het KBI-avontuur betekende echter niet het einde van Hollants’ 
betrokkenheid bij de joodse zaak. In mei 1940 verliet Hollants de redactie van De 
Morgenpost. Omdat ze niet wenste onder nazicontrole te werken (na de Duitse inval 
kwamen alle kranten onder de controle van de Duitse prefectuur), besloot ze een punt 
te zetten achter haar journalistieke activiteiten. Niet voor lang echter, aangezien ze al 
in oktober 1940 betrokken werd bij het weekblad Vandaag, dat zich ten dienste stelde 
van het verzet.(12) Het eerste nummer verscheen op 31 oktober 1940(13); het laatste 
een goed jaar later, op 8 januari 1942. Vandaag werd op initiatief van Babette Stule-
meyer-Pelgrims de Bigard opgericht als Vlaamse tegenhanger van het oorspronkelijk 
Franstalige Arc-en-Ciel. Hollants werd hoofdredactrice van dit onafhankelijk literair 
en sociaal tijdschrift, dat vooral artikelen over katholicisme, familie, kunst en cul-
tuur, literatuur, sport, mode en gezondheid publiceerde. Medewerkers waren onder Betsie Hollants (l.) op het Perscongres te Brussel, 1933 (KADOC Leuven)



54

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

55

het eerste nummer van De Nieuwe Standaard. Zowel het bestuur als de redactie waren 
volledig vernieuwd. Camille Van Deyck werd directeur; aan Betsie Hollants werd het 
hoofdredacteurschap toevertrouwd. Herbert had haar gekozen omdat zij zowel op 
journalistiek als op sociaal vlak veel ervaring had, maar bovendien was zij, als een van 
de enige journalisten in die tijd, onbesproken omdat zij geen journalistieke activiteiten 
had beoefend onder de Duitse bezetting. Feit is dat Hollants daarmee een van de eerste 
vrouwen was die zo’n hoge positie bekleedde in de Vlaamse journalistiek.(19) In enkele 
interviews zei Hollants later over haar hoofdredacteurschap dat ze meteen wist dat het 
niet lang zou duren ... omdat ze een vrouw was. Ook na de Tweede Wereldoorlog bleken 
de hindernissen voor vrouwen in hoge functies vaak nog (te) hoog te zijn: ze waren 
een uitzondering en werden bijgevolg niet voor vol aanzien. Mannen hadden het nog 
steeds moeilijk om bevelen van vrouwen aan te nemen. Marnix Gijsen schreef hierover: 
“Dat het allemaal gesmeerd liep op de redactie zou ik niet durven verzekeren want de heren waren 
niet gewoon bevelen te ontvangen van een dame ook al deelde ze die uit met een moederlijk gezag. 
Er ontstonden, zo vertelde men althans, geweldige conflicten maar later dachten die heren toch met 
een zekere vertedering terug aan de tijd toen ze onder een vrouwelijk gezag stonden.”(20) 
Hollants zou overigens niet lang de ‘Mère supérieure’(21) van de Standaard-redacteurs 
blijven. In mei 1945 woonde ze in de Verenigde Staten de Conferentie van San Francisco 
en daarmee de geboorte van de Verenigde Naties (VN) bij. Ze verving toen tijdelijk 
Marnix Gijsen als verslaggever voor het NIR. Door die ervaring versterkten bij haar 
de ideeën die haar hoe langer hoe meer van Tony Herbert zouden vervreemden. Bij 
haar terugkeer werd ze geconfronteerd met het feit dat haar plaats de facto ingenomen 
was door Maurice Roelants. In december 1945 werd Hollants hoofdredactrice van 
het nieuwe blad van de Standaard-groep Penelope, dat een hoogstaand tijdschrift voor 
vrouwen beoogde te zijn.(22) Het tijdschrift liep echter niet zo goed als gehoopt en in 
de lente van 1946 verliet Hollants het bedrijf. Haar vertrek bij de NV De Gids had te 
maken met haar ideologische en praktische conflicten met Herbert. Hun opvattingen 
over buitenlandse politiek liepen nogal uiteen.(23) Herbert bleef vasthouden aan een 
coalitie met het Verenigd Koninkrijk en was zelfs voorstander van een aansluiting van 
België bij het Britse Commonwealth. Hollants, die de stichting van de VN had bijge-
woond, vond dit weinig realistisch. Ze had in San Francisco gezien dat het belang van 
het Verenigd Koninkrijk en Frankrijk verminderd was ten voordele van de Verenigde 
Staten. Herbert liet zich daarvan echter niet overtuigen en wou zíjn standpunten in 
de krant verwoord zien. Ook met zijn beleid met betrekking tot de krant kon ze geen 
vrede nemen. Herbert nam immers heel wat redactionele beslissingen zonder Hol-
lants, die in principe de verantwoordelijkheid droeg, te raadplegen. Zijn houding was 
waarschijnlijk een bevestiging van Hollants’ vermoeden dat ze ‘bij gebrek aan beter’ 
als hoofdredactrice was gekozen.(24) 

anderen Jan Boon, de voormalige hoofdredacteur van De Standaard en directeur van 
het Nationaal Instituut voor Radio-omroep (NIR), en Jan Yoors, de zoon van Eugène 
Yoors en Magda Peeters. Het blad vermengde op een eigenzinnige manier kritiek en 
ironie op de Duitsers in zijn artikelen. Vandaag had van de Duitse overheid toelating 
gekregen om te verschijnen, op voorwaarde dat er niet zou gesproken worden over 
politiek, maar toen de Duitsers de kritiek in de gaten kregen, werd de publicatie in 
het begin van 1942 verboden.
Tegelijkertijd was Betsie Hollants lid van het verzet, waarvoor ze joden hielp onder-
duiken. Enkele joodse vrouwen werden door Hollants ondergebracht in kloosters. 
Ze werkte daarvoor samen met onder anderen Jan Yoors, Jef Van Bilsen en Camille 
Van Deyck. Magda Peeters, met wie ze in de tweede helft van de jaren 1930 gevluchte 
joodse families had geholpen, was bij het uitbreken van de oorlog met haar echtgenoot 
en dochter naar Engeland gevlucht. Na de oorlog werd Hollants, samen met onder 
anderen Camille Van Deyck, door de pas opgerichte Raad der Joodse Verenigingen 
van België voor haar hulp aan joden gehuldigd en ontving ze een diploma van dank-
baarheid.(14) 
Na het verbod op Vandaag verbleef Hollants nog een tijd in Brussel - ze werkte tot 
eind 1942 voor het Wit-Gele Kruis(15) - maar daarna moest ze zelf onderduiken omdat 
haar verzets- en journalistieke activiteiten te veel de aandacht van de Duitsers hadden 
getrokken. Ze verbleef tussen 1942 en 1944 op verschillende plaatsen, onder andere bij 
een joods-Russische familie, in een klooster en uiteindelijk in een huis in Herbeumont, 
dat eigendom was van Frantz Van Dorpe.

Het was daar dat de West-Vlaamse ondernemer, Tony Herbert, haar opzocht en haar 
voorstelde om hoofdredactrice van De Nieuwe Standaard te worden. Vóór de Tweede 
Wereldoorlog was Herbert betrokken geweest bij de katholieke Vlaamsgezinde krant 
De Courant, die opgericht was uit onvrede met de redactionele lijn van De Standaard, 
maar al in mei 1939, na een kleine twee jaar, ophield te bestaan.(16) De publicatie van 
De Standaard werd bij het uitbreken van de Tweede Wereldoorlog stopgezet, maar op 
25 mei 1940 verscheen de krant onder druk van de Duitse bezetter, die wou dat het 
‘normale’ leven zo snel mogelijk hersteld zou worden, opnieuw onder de titel Het Al-
gemeen Nieuws. Nagenoeg de hele redactie, administratie en technische diensten gingen 
terug aan de slag. Vanaf maart 1944 werd de krant onder het bestuur van een ‘Verwalter’ 
geplaatst omdat de Duitsers meer greep wilden krijgen op de inhoud. Op 2 september 
1944 verscheen het laatste nummer van Het Algemeen Nieuws. Het verschijnen van de 
krant tijdens de oorlogsjaren had tot gevolg dat de onderneming na de bevrijding een 
verschijningsverbod kreeg opgelegd.(17) Nog vóór de bevrijding hadden Léon Bekaert 
en Tony Herbert echter stappen ondernomen om het herverschijnen van De Standaard 
te bewerkstelligen.(18) Met de voornaamste eigenaars, de familie Sap - Gustaaf Sap was 
in maart 1940 plots overleden - werd een overeenkomst gesloten voor het huren van 
de titels van de kranten, de gebouwen en de drukkerij. Op 5 oktober 1944 verscheen 



56

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

57

minderheid te ‘integreren’ en te ‘veramerikaniseren’. In 1956 werd hij tot vice-rector 
benoemd aan de Universidad Catholica van Ponce in Puerto Rico. Daar begon hij met 
het geven van cursussen aan geestelijken en leken die zouden werken met Puertori-
caanse immigranten in de Verenigde Staten. Het aanleren van de Spaanse taal maakte 
uiteraard een belangrijk onderdeel uit van het programma, maar daarnaast was het 
ook de bedoeling dat de cursisten een zekere voeling zouden ontwikkelen voor andere 
(Zuid-Amerikaanse) culturen. In 1960 eindigde zijn betrekking aan de universiteit, 
maar door de oprichting van het CIDOC in 1961 kon hij zijn werkzaamheden ver-
derzetten. In het Centrum werden cursussen Spaans gegeven aan Noord-Amerikaanse 
missionarissen die in Latijns-Amerika werkten of zouden werken. Ze werden ook 
vertrouwd gemaakt met de Latijns-Amerikaanse cultuur. Tevens werden er studiedagen 
gehouden rond sociale en politieke thema’s en werd er een omvangrijke bibliotheek 
met materiaal over Latijns-Amerika opgebouwd. Het CIDOC groeide al snel uit tot 
een para-universitair centrum waar de ideeën van Illich over een ontschoolde maat-
schappij in praktijk werden gebracht. Het werd een ontmoetingsplaats voor Noord- en 
Latijns-Amerikaanse intellectuelen. Het CIDOC kreeg bij de rooms-katholieke over-
heid al snel een subversief imago. De Noord-Amerikaanse Katholieke Kerk stuurde 
in het kader van de Koude Oorlog haar bisschoppen naar Latijns-Amerika om dit te 
vrijwaren van het zo gevreesde communisme. In Cuernavaca werd hen echter voorge-
houden dat dit culturele imperialisme niet de manier was om in Latijns-Amerika aan 
pastoraal werk te doen. Het uitgangspunt van de sociale praktijk van het CIDOC was 
trouwens veeleer een van promotie dan van bijstand. Het werk van sociale opvoeders 
moest in de ogen van Illich tot doel hebben boeren, arbeiders, vrouwen, jongeren en 
anderen te transformeren in actieve subjecten die daardoor in staat zouden zijn hun 
eigen processen te beheren. Illich’ standpunten over de debureaucratisering van de 
Kerk en andere, eerder marxistische, maatschappelijke ideeën leidden tot zijn verdere 
verwijdering van de Kerk, waardoor hij besliste het CIDOC te seculariseren en in 1969 
zijn kerkelijke functies neerlegde.(29)

Betsie Hollants was echter al even daarvoor haar eigen weg gegaan.Voor het CIDOC had 
ze Latijns-Amerika doorgereisd en kennis gemaakt met de verschillende volkeren om 
de armoedeproblematiek in kaart te brengen. Op die manier groeide haar gevoeligheid 
voor de precaire situatie van vrouwen in Latijns-Amerika. Ze wou dit verder onder-
zoeken in rapporten en documenten maar zag al snel in dat er nauwelijks iets over het 
onderwerp was onderzocht of geschreven en dat men dus nog niet tot het ontwikkelen 
van een strategie was gekomen. Bovendien werd ze geconfronteerd met het feit dat het 
CIDOC zich in zijn interesse voor ‘alles’ wat met de mensen van Latijns-Amerika te 
maken had in feite beperkte tot alles wat met mannen te maken had. In 1968 vestigde 
ze Illich’ aandacht hierop en vroeg ze hem een speciaal project te wijden aan de situ-
atie van Latijns-Amerikaanse vrouwen. Maar Hollants moest vaststellen dat hij hierin 
nauwelijks geïnteresseerd was. Toen hij haar uiteindelijk voorstelde om in de schoot 
van het CIDOC een project over het onderwerp op te starten met financiering door 

Op weg naar een ‘andere wereld’

Enkele maanden na haar afscheid van de NV De Gids, ging Hollants in de Verenigde 
Staten aan de slag als vertegenwoordigster van Atlantic Trading Company (Attraco), 
het bedrijf van Frantz Van Dorpe. Tegelijk werd ze opnieuw correspondente vanuit de 
Verenigde Naties voor het NIR. In 1946 en 1947 maakte ze ook nog enkele reportages 
over Griekenland. Daarvoor trok ze aan de kant van de communistische guerrillero’s 
naar het strijdveld. Haar reportages waren dermate schokkend en zo waarheidsgetrouw 
dat men haar de toegang tot het land wou ontzeggen. Tien jaar eerder was haar ook al 
de toegang tot Spanje ontzegd omdat ze de Baskische zaak steunde. Tot aan de dood 
van Franco was ze persona non grata in dat land. 
Vanaf eind jaren 1940 verbleef Hollants quasi permanent in de Verenigde Staten. Al 
snel knoopte ze relaties aan met enkele Zuid-Amerikaanse bisschoppen en na enkele 
jaren begaf ze zich zuidwaarts, waar ze in Dilia, New Mexico, samen met enkele andere 
vrouwen een Benedictinessenklooster trachtte te stichten. De bedoeling was dat het 
klooster niet enkel een kapel zou hebben, maar dat er ook een kippenkwekerij en een 
melkbedrijf aan verbonden werden, waardoor werkgelegenheid voor de omwonenden 
zou gecreëerd worden.(25) In januari 1955 was echter ook dit avontuur voorbij omdat 
het klooster in wording er niet in slaagde om erkend te worden door de kerkelijke 
overheid. In het najaar van 1955 trok ze opnieuw naar het zuiden van de VS waar ze 
onder het toeziend oog van een pastoor aan lekenapostolaat deed. Om haar activitei-
ten een rechtsgeldig karakter te geven, vroeg en verkreeg Hollants het Amerikaanse 
staatsburgerschap.(26)

In die periode maakte ze haar intenties kenbaar om in het klooster te treden. Haar 
vraag om toegelaten te worden werd echter in eerste instantie negatief beantwoord. 
Haar temperament werd niet geschikt bevonden om in afzondering te leven en men 
raadde haar aan om een wereldlijk leven te leiden op sociale, humanitaire en religieuze 
grondslagen. Door bemiddeling van Magda Peeters kon Hollants in augustus 1957 toch 
intreden in het klooster van de Benedictinessen in Menen.(27) Haar kloosterleven was 
echter van korte duur. Blijkbaar hadden de kerkelijke overheden Hollants’ karakter 
juist ingeschat en was het klooster inderdaad niet haar ideale bestemming. 
Opnieuw in ‘de wereld’ werd Betsie Hollants directiesecretaresse van de NV Sawyer’s 
Europe, waarvan Frantz Van Dorpe ondervoorzitter was.(28) Ze verbleef vermoedelijk 
tot eind 1959 of begin 1960 in België, maar vertrok daarna opnieuw naar de VS. Via 
een advertentie in de krant kwam ze in contact met Ivan Illich, waarna ze in juni 1961 
verhuisde naar Cuernavaca, Mexico, en begon te werken voor het Centro Interame-
ricano di Documentación (CIDOC). 

Ivan Illich (1926-2002) was van 1951 tot 1956 als rooms-katholiek priester verbonden 
aan een parochie in New York waar een grote Puertoricaanse minderheid woonde. 
Daar werd hij voor het eerst geconfronteerd met het streven van de Kerk om deze 



58

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

59

een Portugese instelling genaamd Coordinación de Iniciativas para el Desarrollo de 
América Latina (CIDAL), besloot ze het project op onafhankelijke basis te realiseren 
en nam ze ontslag bij het CIDOC. 

Op die manier ging CIDAL van start. De Portugese instelling zou enkele keren geld 
geven, maar daarna was Hollants aangewezen op eigen financiering. Hollants had 
tijdens haar reizen in Latijns-Amerika een indrukwekkende bibliotheek aangelegd 
met boeken van en over vrouwen betreffende literaire, sociologische, economische 
en politieke thema’s. Deze werd gesystematiseerd en ondergebracht in een huis in de 
calle de Arteaga in Cuernavaca, waardoor ze toegankelijk werd voor het grote publiek. 
De centrale doelstelling van het centrum was communicatie, uitwisseling van ideeën 
en contacten, en ontwikkeling van Latijns-Amerikaanse vrouwen. In 1973 veran-
derde de naam om die reden in Comunicación, Intercambio y Desarrollo Humano 
en América Latina (CIDHAL). Al snel na de oprichting begonnen enkele vrouwen 
als vrijwilligster voor het centrum te werken. Een van de eerste activiteiten was de 
organisatie van een driedaags atelier waarop onder anderen meisjes van de vakbond 
Frente Auténtico del Trabajo werden gesensibiliseerd betreffende de problematiek van 
Latijns-Amerikaanse vrouwen. Vanaf de eerste dag stelde het centrum zich tot doel 
om alles wat over vrouwen verscheen te verzamelen en hierover te berichten in een 
nieuwsbrief. Aangezien bijna niets oorspronkelijk in het Spaans verscheen, bevatte 
de nieuwsbrief vooral vertalingen. Daarom ook stimuleerde het centrum vrouwen 
om te schrijven en te discussiëren over vrouwenthema’s. Op die manier verschenen 
andere nieuwsbrieven (Boletín documental sobre la mujer) en publicaties, zoals CIDHAL-
Debate en CIDHALINA. In het begin richtte het centrum zich vooral tot intellectuele 
vrouwen, professionelen, studentes en journalistes die geïnteresseerd waren in de 
discriminatie van vrouwen, maar de acties en publicaties breidden zich ook uit naar 
volkssectoren en verarmde rurale en stedelijke sectoren, waaruit groepen ontstonden 
als Mariá Liberación del Pueblo. Vanuit CIDHAL ontstond met andere woorden een 
feministische beweging die de situatie van vrouwen in vraag stelde en zich geleidelijk 
over heel Mexico verspreidde. In 1975 vond de eerste VN-Vrouwenconferentie, die 
het decennium van de vrouw inluidde, trouwens in Mexico-city plaats. In 1978 richtte 
CIDHAL een medische consultatiedienst voor vrouwen en hun kinderen op, die vanaf 
1979 internationale financiering ontving.(30) 

Datzelfde jaar nam Betsie Hollants afscheid van het centrum dat ze tien jaar eerder 
had opgericht. Ze was op dat moment bijna 75 jaar en voelde zich te oud om een 
beweging van jonge vrouwen die verandering nastreefden te leiden. Nagenoeg on-
middellijk ontwikkelde ze een nieuwe interessesfeer: de situatie van oudere vrouwen 
in Mexico.(31) Ze zag in dat er dringend nood was aan interdisciplinair onderzoek 
over ouderen omdat die in de toekomst, door hun groeiend aantal, een revolutionaire 
maatschappelijke groep zouden vormen. Hollants nam het op zich om informatie en Betsie Hollants met Ivan Illich, augustus 1962 (KADOC Leuven)



60

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

61

woonde ze in 1962 het Tweede Vaticaans Concilie bij, waar ze op een colloquium 
extra muros sprak over de rol van vrouwen in de Kerk(32), en was ze aanwezig op II 
Conferencia Episcopal Latinoamericana (CELAM II), de tweede conferentie van 
Latijns-Amerikaanse bisschoppen die in augustus 1968 in Medellin, Colombia, werd 
gehouden.(33) Het totale gebrek aan aandacht tijdens deze conferentie voor de plaats van 
vrouwen in de Katholieke Kerk leidde tot de oprichting van Mujeres para el Diálogo, 
een pressiegroep die ter voorbereiding van CELAM III (januari 1979, Puebla, Mexico) 
een document opstelde om de bisschoppenvergadering te beïnvloeden.(34) Haar kritiek 
op de beperkte rol van vrouwen in de Katholieke Kerk ten spijt, sloot Hollants zich 
halfweg de jaren 1980 opnieuw aan bij een congregatie, namelijk de Kanunnikessen 
van de Heilige Augustinus, maar deze keer als zuster buiten de muren. 
Vanaf die periode sukkelde Hollants echter in toenemende mate met haar gezondheid. 
In 1991 werd ze een eerste keer ernstig ziek, maar dit hield haar niet tegen om nieuwe 
projecten te ontwikkelen. Eind maart 1995 trad ze definitief terug uit VEMEA omdat ze 
een zware operatie moest ondergaan. Hollants recupereerde, maar in de Goede Week 
van 1996 ging haar gezondheid opnieuw en nu voorgoed achteruit. Aan haar vrienden en 
medezusters die ze bij zich had geroepen, gaf Hollants precieze instructies om het verloop 
van haar laatste ogenblikken zelf te kunnen bepalen. Zo wou ze niet dat haar leven zou 
verlengd worden met kunstmatige middelen. Betsie Hollants stierf op 9 juni 1996. 

Een bescheiden vrouw met een roeping

Betsie Hollants hield er niet van om in de schijnwerpers te staan en benadrukte voortdu-
rend dat haar activiteiten (en, meer nog, de resultaten daarvan) en niet zozeer de persoon 
erachter belangrijk waren. Het voorstel om als erkenning voor haar werk haar naam te 
verbinden aan het documentatiecentrum van CIDHAL sloeg Hollants dan ook af.(35) 
Hollants bescheidenheid en relativisme hadden ook tot gevolg dat ze er niet het nut van 
inzag om haar archief op systematische wijze bij te houden. Aan Magda Peeters schreef 
ze hierover: “Ik ben aan het nazien van archieven [...]. Rechtuit bekend, ik frommel nogal wat 
papieren op en doe ze opbranden in de badverwarmer van onze buren, die zowat alles slikken kan 
zoals bij ons in Belgie [sic], indertijd, een Leuvense stoof.” (36) Men moet immers niet steeds over 
het verleden praten en achterom kijken, maar integendeel enkel vooruitgaan, vond ze. 
Deze ingesteldheid speelt natuurlijk niet in het voordeel van de hedendaagse historicus/a, 
die grotendeels aangewezen is op (ego-)documenten om het verleden te (re)construeren. 
Zoals vaak het geval is in vrouwen- en genderhistorisch onderzoek moeten dus ook voor 
Betsie Hollants de geijkte paden verlaten worden om haar zichtbaar te maken en een 
stem te geven. Maar bovenstaand artikel heeft hopelijk aangetoond dat haar leven, dat op 
een uitzonderlijke manier verweven is met enkele grote gebeurtenissen en bewegingen 
van de voorbije eeuw, deze inspanning meer dan waard is.

Met dank aan Clara Hollants en Jan Van Impe.

documenten over ouderen bij elkaar te brengen, zowel uit Europa als uit Latijns-Ame-
rika, en ook daar werd ze aanvankelijk met een alarmerende schaarste geconfronteerd. 
De enige discipline waarin relationele aspecten over ouderen werden behandeld, was 
de geneeskunde, meerbepaald de geriatrie, die het fenomeen van menselijke verou-
dering wou medicaliseren. Hollants’ standpunt was echter dat verouderen niet moest 
gezien worden als een sociaal probleem, maar als een natuurlijke etappe in het leven. 
Vanuit dat uitgangspunt stichtte ze met drie andere vrouwen begin 1984 de vzw Vejez 
en México: Estudios y Acción (VEMEA). Hoewel Hollants officieel en wettelijk geen 
deel uitmaakte van de organisatie was ze in de praktijk de coördinatrice, leidster en 
inspiratrice. De verzamelde informatie leidde in eerste instantie tot een nieuwsbrief, 
VEMEA informa, die praktische raadgevingen gaf aan ouderen om een onafhankelijker 
leven te leiden en die hen aanporde het initiatief te nemen om zich te organiseren als 
pressiegroep. VEMEA, die een raad gevormd had bestaande uit gerontologen, specia-
listen, verpleegsters en andere professionelen, vestigde zich langzaam als adviesbureau 
en steunpunt voor Mexicaanse rusthuizen. Hollants was erg begaan met de vaststel-
ling dat vele ouderen enorm leden omdat ze zich alleen en onzeker voelden en geen 
bezigheden hadden. Eén van haar centrale standpunten was dat ouderen mét familie 
niet zomaar mogen worden geplaatst in rusthuizen, maar dat ze in de schoot van hun 
familie moeten kunnen leven en sterven. Voor hen die niemand hadden en hun tijd 
alleen doorbrachten, realiseerde Hollants een nieuw project: een dagtehuis voor ou-
derlingen, waar lezingen werden gehouden over zowel praktische als meer algemene 
onderwerpen, waar de ouderen recreatieve activiteiten konden beoefenen en dat een 
medische consultatie en een eetzaal telde. 
Binnen VEMEA werd ook een groep opgericht van professioneel actieve, gehuwde 
vrouwen tussen 30 en 40 jaar, die Hollants liet kennis maken met de filosofie die ze 
gedurende haar hele leven had ontwikkeld: gendergelijkheid, aandacht voor de armste 
bevolkingsgroepen, vooral voor vrouwen, en voor de ouderlingenproblematiek in 
Mexico. Zij moesten netwerken creëren die zouden dienen als communicatie-infra-
structuur tussen individuen en groepen met dezelfde interesses. Vanuit dit motief werd 
een nieuwsbrief gepubliceerd met informatie over hun activiteiten, filosofie en thema’s 
die handelden over ouderdom. Er werden ook mappen samengesteld met collecties van 
teksten, die nuttig zouden zijn voor de vorming van diverse doelgroepen. De nadruk 
werd steeds gelegd op de geleefde realiteit van oudere vrouwen, die gemarginaliseerd 
werden. Ook bij VEMEA was het achterliggende idee dus veeleer dat van promotie dan 
van bijstand. Volgens Hollants moesten ouderlingen ‘gemachtigd’ worden, moesten 
ze zichzelf niet zien als patiënt ten opzichte van medici en hospitalen, maar moesten 
ze actief over zichzelf beslissen. Die ideeën zouden in toenemende mate op haarzelf 
van toepassing worden.

Hollants’ uittreden uit het Menense Benedictinessenklooster in 1958 had overigens 
geen breuk veroorzaakt met haar religieuze overtuiging. Op vraag van Ivan Illich 



62

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

63

1948), die eigenares en redactielid was van het 
katholieke tijdschrift Dietsche Warande en Belfort, 
werd door haar mede-redactieleden ‘moeder over-
ste’ genoemd; Maria Rosseels (º1916), die na het 
herverschijnen van De Standaard in mei 1947 de 
eerste vrouw op de redactie werd, werd door haar 
collega’s dan weer ‘moeder abdis’ genoemd.

(22) Al vanaf september 1945 was Hollants druk 
in de weer om het tijdschrift, dat gepland was 
voor eind oktober, voor te bereiden. Uiteindelijk 
verscheen het eerste nummer pas op 14 december 
van dat jaar. Zie KADOC, Eugène Yoors-Magda 
Peeters, Betsie Hollants aan Magda Peeters, 
09.09.1945; AMVC-Letterenhuis, Betsie Hollants, 
Betsie Hollants aan Antoinette Buckinckx-Luyckx, 
30.11.1945, 90957/44. 

(23) G. DURNEZ, De Standaard [...], p. 504.
(24) Over de aard van Hollants’ afscheid van De 

Nieuwe Standaard bestaat geen duidelijkheid. 
Volgens Clara Hollants (interview met Clara Hol-
lants door Geraldine Reymenants (24.06.2003)) 
en Jan Van Impe (interview met Jan Van Impe 
door Geraldine Reymenants (11.06.2003)) nam 
Hollants zélf ontslag. In mei 1945 schreef Hollants 
aan het gezin Yoors-Peeters echter: “Nu is er tijd 
voor ‘n brief vermits we hier, in de Murillostraat 
13, gisterenavond mijn ontslag uit “De Gids” [de 
naamloze vennootschap die De Nieuwe Standaard 
uitgaf] gevierd hebben met ‘n reuze-receptie. Het 
is inderdaad gebeurd: “men” heeft mij als een al te 
lastig iemand, aan de deur gezet van de ondernem-
ing, die ik anderhalf jaar geleden heb helpen 
oprichten. Fiat. Maar, ik wilde er géén “begrafenis 
1e klas” van maken en heb daarom mijn eerste 
ploeg redacteurs hier gisteren feestelijk onthaald. 
(Het wachtwoord was: D.N.S. niet vernoemen.) Ik 
ben dus werkeloos.” KADOC, Eugène Yoors-Magda 
Peeters, Betsie Hollants aan Magda Peeters en 
Eugène Yoors, 21.05.1945.

(25) In augustus 1954 schreef Hollants bijvoorbeeld: 
“Tu t’imagines le soussignée ramassant des oeufs, 
marquant chaque oeuf sur la fiche de la pondeuse, 
pesant chaque oeuf (nous avons 1500 poules et 
c’est un commencement) l’étudiant à la lumière 
forte pour découvrir le moindre défaut.. et cela 
comme supplément au travail du ménage et du 
“work-shop” pour la jeunesse de Dilia.” KADOC, 
Eugène Yoors-Magda Peeters, Betsie Hollants aan 
Eugène Yoors, 20.08.1954. Zie ook KADOC, 
Eugène Yoors-Magda Peeters, Betsie Hollants aan 
Magda Peeters en Eugène Yoors, 13.06.1952, 
21.04.1953, 01.09.1953, 09.01.1954 en 
04.07.1954. 

(26) Privé-archief Jan Van Impe, Elisabeth Maria Hol-
lants, Certificate of Naturalization No. 7594476, 
28.11.1955.

(1) KADOC, Eugène Yoors-Magda Peeters, Eugène 
Yoors aan Betsie Hollants, verm. eind juli 1930.

(2) Over Betsie Hollants verschenen totnogtoe slechts 
enkele al dan niet wetenschappelijke artikelen. Daar-
naast kwamen een aantal van haar activiteiten aan 
bod in andere werken. Een poging tot compilatie 
werd gedaan in de eerstdaags in Mexico te verschi-
jnen biografie van Pilar Lomelín Aragon, maar deze 
is niet altijd even nauwkeurig en wetenschappelijk 
verantwoord. Dit artikel is grotendeels gebaseerd op 
volgende overzichtsartikelen en -werken over Betsie 
Hollants: P. BOSTEELS, Betsie Hollants: “Tussen 
man en vrouw kan echte vriendschap bestaan”. 
In: Weekend Knack, 27.11.1985, pp. 14-19; 
G. DURNEZ, Betsy Hollants blikt terug. In: De 
Standaard, 24.11.1984, s.p.; M. GIJSEN, Marnix 
Gijsen kent: Betsy Hollants. In: Het Laatste Nieuws. 
Bijvoegsel “Voor vrouw & gezin”, 18.03.1969, p. 
I; P. LOMELIN ARAGON, Recreando la huella de 
Betsie Hollants, 1905-1996, Cuernavaca (Mexico): 
CIDHAL, 2003 [typoscript van te publiceren 
biografie]; E. NEEFS, Gewezen hoofdredactrice van 
De Standaard over haar journalistenleven. “Voor 
de lijn was ik niet geschapen”. In: De Standaard, 
15-16.06.1996, p. 41; T. STUCKENS, Leven 
en sterven in Cuernavaca. In: De Standaard, 15-
16.06.1996, p. 41; J. VAN IMPE, Hollants, Betsy 
(eigenlijk Elisabeth) M.H. In: Nieuwe Encyclopedie 
van de Vlaamse Beweging, Tielt: Lannoo, 1998, p. 
1459. Om de tekst leesbaar te houden, wordt niet 
telkens verwezen naar de verschillende referen-
tiewerken. Enkel waar een beroep werd gedaan op 
specifieke informatie uit één artikel of op andere 
werken die niet uitsluitend over Hollants handelen 
en waar verwezen wordt naar archiefmateriaal werd 
een referentie in eindnoot toegevoegd.

(3) E. NEEFS, Gewezen hoofdredactrice [...], p. 41
(4) Privé-archief Jan Van Impe, Diploma Elisabeth 

Hollants. 
(5) KADOC, Eugène Yoors-Magda Peeters, Bi-

ografische nota Betsie Hollants; Privé-archief Jan 
Van Impe, Heilig Graf-priorij aan Jan Van Impe, 
16.06.1996. Het Heilig Graf-instituut werd onder 
impuls van Zuster Maria Jozefa de eerste volledig 
vernederlandste meisjesschool in Vlaanderen. 
Het instituut leverde heel wat vrouwen af die later 
bekendheid verwierven als schrijfster of actief wer-
den in de Vlaamse beweging, zoals Jeanne Vande 
Putte, Lisbeth Van Thillo en Maria Rosseels.

(6) G. DURNEZ, De Standaard. Het levensverhaal 
van een Vlaamse krant 1914-1948, Tielt: Lannoo, 
1985, pp. 237-257.

(7) E. NEEFS, Gewezen hoofdredactrice [...], p. 41.
(8) Over haar werk voor Sap schreef Betsie Hollants 

bijvoorbeeld: “De minister was echter bijzonder 
goed gezind, al kwam ik te laat, en dat wegens het 

succes van den speech over den Paus, dien hij had 
afgestoken Zondagnamiddag in aanwezigheid van 
den Nuntius. Voortaan mag ik nog “speeches” à 
la minute.. fabriceeren.. Enfin, (dat zijn staatsge-
heimen evenals het bovenstaande) de baas erkent 
zwart op wit dat ‘n vrouwelijke secretaris niet 
ipso facto een uil is. Als feminist verheug ik mij 
daarover.” KADOC, Eugène Yoors-Magda Peeters, 
Betsie Hollants aan Eugène Yoors en Magda 
Peeters, verm. februari 1933.

(9) N. GUNZBURG, Nog eens Betsie Hollants. In: 
Het Laatste Nieuws. Bijvoegsel “Voor vrouw & 
gezin”, 1.4.1969, p. I; L. SAERENS, Het Katholiek 
Bureau voor Israël (1936-1938). In: Ter Herken-
ning, 15(1987)4, pp. 255-259; L. SAERENS, 
Vreemdelingen in een wereldstad. Een geschiedenis 
van Antwerpen en zijn joodse bevolking (1880-
1944), Tielt: Lannoo, 2000, pp. 357-365.

(10) L. SAERENS, Vreemdelingen in een wereldstad 
[...], pp. 360-361.

(11) L. SAERENS, Vreemdelingen in een wereldstad 
[...], pp. 431-437.

(12) J. VAN IMPE, Vandaag 1940-1942. In: Ex 
officina. Nieuwsbrief van de vrienden van de univer-
siteitsbibliotheek, 13(september 2000)2, p. 7.

(13) Van Impe stelt dat het eerste nummer verscheen 
op 31 oktober. In een omzendbrief van oktober 
1941 werd echter verwezen naar de ‘verjaardag’ 
van Vandaag op 30 oktober. KADOC, Eugène 
Yoors-Magda Peeters, Redactie Vandaag aan Mr. 
Hernould, 21.10.1941.

(14) N. GUNZBURG, Nog eens [...], p. I.
(15) Privé-archief Jan Van Impe, Elisabeth M. Hollants, 

Aanvraag om rustpensioen RWP/N132/USP/396; 
Interview met Jan Van Impe door Geraldine Reyme-
nants (11.06.2003).

(16) G. DURNEZ, De Standaard [...], p. 366.
(17) E. DE BENS, De pers in België. Het verhaal van 

de Belgische dagbladpers. Gisteren, vandaag en 
morgen, Tielt: Lannoo, 1997, p. 261.

(18) G. DURNEZ, De Standaard [...], pp. 485-501.
(19) In de negentiende eeuw had Caroline Popp 

(1808-1891) al de liberale Franstalige in Brugge 
verschijnende Journal de Bruges geleid, die 
opgericht werd door haar echtgenoot. Jeanne De 
Bruyn (1902-1975) was op haar beurt van februari 
tot september 1944 hoofdredactrice geweest van 
de VNV-krant Volk en Staat.

(20) M. GIJSEN, Marnix Gijsen kent [...], p. I.
(21) Volgens Gaston Durnez werd Hollants door haar 

jonge redactieleden ‘mère supérieure’ genoemd. 
Zie G. DURNEZ, De Standaard [...], p. 503. Dit 
vertoont overigens een opmerkelijke gelijkenis met 
de ‘koosnamen’ van andere vrouwen in de journal-
istieke wereld: Marie Elisabeth Belpaire (1853-

(27) Zie KADOC, Eugène Yoors-Magda Peeters, 
Betsie Hollants aan Magda Peeters en Eugène 
Yoors, 02.05.1957, 14.6.1957, 24.07.1957 en 
[25.08.1957].

(28) Privé-archief Jan Van Impe, Elisabeth M. Hollants, 
Aanvraag om rustpensioen RWP/N132/USP/396.

(29) Zie o.a. T. KREYKAMP e.a., Waar blijf je met Ivan 
Illich. Situering en oefening, Baarn: Het Wereldven-
ster, 1974; http://agora.qc.ca/encyclopedie/index.
nsf/Impression/Ivan_Illich (27.05.2003);

 http://www.guardian.co.uk/obituaries/sto-
ry/0,3604,856395,00.html (27.05.2003); 

www.pudel.uni-bremen.de/zum_tod_von_ivan_illich/
persnachrufe/BishopNach.PDF (27.05.2003).

(30) Voor meer informatie over de werking en 
projecten van CIDHAL, zie: http://www.laneta.apc.
org/cidhal/ 

(31) Aan Magda Peeters schreef ze: “Ik neem nu 
definitief afscheid van CIDHAL en zal me, na het 
bezoek aan Europa, alleen nog bezig houden 
met mensen van mijn leeftijd. Eerste viool spelen 
wil ik niet meer! De gezondheid laat dat ook 
niet meer toe.” KADOC, Eugène Yoors-Magda 
Peeters, Betsie Hollants aan Magda Peeters, [03 of 
04].02.1979.

(32) P. BOSTEELS, Betsie Hollants [...], p. 17.
(33) R.R. REUTHER, Betzie Hollants: joining women, 

Latin Americans. In: National Catholic Reporter, 
11.05.1984, p. 12.

(34) KADOC, Eugène Yoors-Magda Peeters, Betsie 
Hollants aan Magda Peeters, [03 of 04].02.1979. 
Voor Hollants’ standpunten over de positie van 
vrouwen binnen de Katholieke Kerk, zie o.a. haar 
lezing op de Second Conference on the Ordination 
of Roman Catholic Women in Baltimore (V.S.) in 
november 1978 (http://www.womenpriests.org/clas-
sic2/hollants.htm (05.05.2003)).

(35) http://www.laneta.apc.org/cidhal/suple/slr-
990612.htm (11.12.2002). Niettemin omvat 
CIDHAL momenteel een Centro de Documentación 
‘Betsie Hollants’.

(36) KADOC, Eugène Yoors-Magda Peeters, Betsie 
Hollants aan Magda Peeters, 06.08.1979.



64

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

65

Vijftig jaar Vlaamse televisie

Jan Ceuleers, voormalig directeur-generaal televisie (BRTN) 

Dezer dagen worden alle registers opengetrokken om een halve eeuw televisie in 
Vlaanderen passend te vieren. Hoera, wierook en anekdoten horen daar obligaat bij. 
Je zou er haast bij vergeten dat het pad hobbelig was en soms verraderlijke kuilen 
verborg. En vooral dat ‘de politiek’ graag een vinger in de pap hield. Daarover gaat 
deze bijdrage.

Eigenlijk was de Vlaamse televisie bij haar geboorte op 31 oktober 1953 een ongewenst 
kind voor een gezaghebbend deel van de intelligentsia. Of juister, van de katholieke 
intelligentsia, aangevoerd door Jan Boon, de toenmalige administrateur-directeur-
generaal van het Nationaal Instituut voor Radio-omroep (NIR). Boon was eerst the-
aterdirecteur bij Het Vlaamsche Volkstoneel en daarna hoofdredacteur van de krant 
De Standaard. In 1939, op zijn eenenveertigste, werd hij hoofd van de Vlaamse vleugel 
van het radio-instituut (NIR). Hij was een gedreven ijveraar voor het katholieke ge-
loof en vond dat de pers daarbij een verantwoordelijke rol te spelen had. Zo schreef 
hij, vóór zijn aanstelling, bijdragen als Verantwoording over de roeping der Katholieke pers 
en De journalist in dienst van de Katholieke actie. Politiek genoot hij de volle steun van de 
Katholieke Partij, de latere Christelijke Volkspartij (CVP). 

Het NIR-INR kreeg van bij zijn oprichting als unitaire openbare instelling in 1930 
de verplichting opgelegd zich in zijn radiojournaals (‘het gesproken dagblad’) en in 
de ‘uitzendingen met pedagogisch doel’ volstrekt onpartijdig op te stellen en geen 
mededelingen te doen die strijdig waren met de wetten, de openbare orde en de goede 
zeden. De raad van beheer was samengesteld uit negen leden, van wie er drie werden 
benoemd door de regering, drie door de Kamer en drie door de Senaat, netjes gedoseerd 
naar politieke gezindheid en naar taal, en voorgezeten door de minister van Telegrafie 

op


g
e

m
e

r
k

t

In de vijftig jaar geschiedenis van de Vlaamse televisie hield ‘de politiek’ graag een vinger in de pap



66

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

67

Gevolg: een televisietoestel dat dankzij een schakelknop beide beeldnormen aankon, 
maar dat in Europa dan ook het duurste werd, een handicap die in het begin, mede 
door de beperkte programmering en ontvangstmogelijkheden, een snelle verspreiding 
van de tv in de weg stond. 

De Vlaamse uitzendingen zoals die aanvankelijk werden genoemd, waren de creatie 
van een handvol radiomensen die de kneepjes van het vak waren gaan leren bij de 
Britse BBC. Structureel noch wettelijk rustte de televisie op een stevig fundament; ze 
pleegde roofbouw op de radio. De radiowet van 1930 voorzag niet - kon niet voorzien 
- in de komst van de televisie en werd evenmin, toen het dan zover was, aangepast. 
Vreemde vaststelling: de televisie in België had geen wettelijke basis! Het personeel 
bestond uit omgeschoolde radiomensen, de uitzendruimte was een te nauwe radio-
studio, de tv-directeur was het hoofd van een gewestelijke radio-omroep. Maar, en 
dat was belangrijk voor Jan Boon - de politieke constellatie van het moment was een 
homogeen CVP-kabinet. De televisie kwam dus stevig in handen van betrouwbare 
ideologische en filosofische geestesgenoten, met hem en de minister (voorzitter van 
de raad van beheer) als opperste gezag. 
Pas zeven jaar later kreeg de televisie een wettelijke basis. De omroepwet van 18 mei 
1960 was in menig opzicht een historisch document. Ze legaliseerde de televisie, die 
intussen tot ver boven de radio was uitgegroeid en maakte de omroep een beetje on-
afhankelijker van de politieke overheid door de invoering van het censuurverbod en 
de verwijdering van de minister als voorzitter van de raad van beheer. Dé innovatie 
was echter de opdeling van het oude unitaire INR-NIR in drie autonome instellingen: 
de Vlaamse BRT, de Franstalige RTB, beide bevoegd voor hun respectieve program-
mabeleid, en een gemeenschappelijk technisch en administratief instituut, dat ook de 
Duitstalige uitzendingen en de Wereldomroep onder zijn hoede nam. Deze regeling was 
als het ware een voorloper van de culturele autonomie die tien jaar later zou worden 
geïnstitutionaliseerd in de Belgische grondwet.
Architect van de omroepwet was een NIR-redacteur, Paul Vandenbussche, die naar 
het kabinet van de CVP-PSC-minister van Cultuur, Pierre Harmel (CVP-liberale 
regering- Eyskens-Lilar), was gedetacheerd. Vandenbussche had een sterke reputatie 
opgebouwd als verslaggever Europese aangelegenheden en internationale politiek, 
waarbij zijn uitgesproken anti-communistische ingesteldheid, overigens niet zo on-
gewoon in die tijden, in het oog sprong. Hij genoot de steun van de CVP en was de 
gedoodverfde opvolger van Boon als die in 1963 met pensioen zou gaan. Het dodelijke 
auto-ongeluk van het eerste televisiehoofd, Bert Leysen, voerde hem in 1959 terug 
naar de omroep, waar het jaar daarop ook Jan Boon onverwacht overleed. Zo kwam 
Vandenbussche, net als zijn voorganger, op veertigjarige leeftijd aan de leiding van de 
omroep die intussen was verrijkt met de alsmaar uitdeinende televisie.

en Telefonie. Sinds 1937 was het unitaire radio-instituut onderverdeeld in drie depar-
tementen: het Vlaamse uitzendinstituut, waarvan Boon dus na het schielijke overlijden 
van Theo De Ronde in 1939 directeur-generaal werd, het Franse uitzendinstituut en 
het gemeenschappelijke technische en administratieve instituut; een eerste schuchtere 
aanzet tot de latere culturele autonomie. De raad van bestuur bleef echter unitair. 
De verplichte onpartijdigheid in de radiojournaals werd keurig geregeld: het agent-
schap Belga, een creatie van de bank- en zakenwereld en spreekbuis van het ‘officiële 
België’, gold als enige bron. Een stilzwijgende consensus onder de drie dominante 
politieke families - katholieken, liberalen en socialisten - belette elk eigen redactioneel 
initiatief van de radio, zeker op het gebied van de binnenlandse politiek. Aan Vlaamse 
kant werd na de oorlogsjaren in het programma-aanbod veel aandacht geschonken aan 
geloof en religie: het godsdienstig halfuur, de misviering op zon- en hoogdagen, het 
dagelijks liturgisch bericht, de uitzendingen voor en over geestelijken in de wereld; 
de Kerk was alomtegenwoordig in de radio. 
Na de bevrijding kwamen van over de Atlantische Oceaan de eerste berichten over de 
televisie voor burgerlijk gebruik in Europa aanwaaien. In landen als Frankrijk, Italië, 
Groot-Brittannië, Duitsland en Nederland werden er spoedig experimenten opgezet 
die vanaf het begin van de jaren 1950 uitmondden in reguliere, zij het beperkte uit-
zendingen. In ons land leek de nakende intrede van de televisie onafwendbaar; sinds 
1948 werd er al druk over nagedacht, vergaderd, en zelfs schuchter geëxperimenteerd, 
onder impuls vooral van ingenieurs in het huis en vanzelfsprekend ook van de industrie. 
Maar budgettaire imperatieven, technische discussies met een communautair tintje en 
morele bedenkingen remden de ontwikkelingen behoorlijk af.
Jan Boon toonde zich diep bezorgd over de mogelijke negatieve weerslag van het nieuwe 
medium op de vrijetijdsbesteding van de Vlaming. Hij vreesde dat die zich wellicht 
zou vergapen aan zijn huisbioscoop en zich zou afwenden van het actieve culturele, 
sociale en religieuze leven. “Televisie, Weldaad of Verschrikking?”, vroeg hij zich in een 
1952 gepubliceerde bijdrage af: verschrikking voorzeker, weldaad misschien. Als de 
komst van de televisie dan toch niet meer af te houden was, dan kwam het erop aan 
het medium stevig in handen te nemen, ontsporingen te vermijden en te zorgen voor 
een educatieve, schoon-Vlaamse en christelijk geïnspireerde programmering. Een visie 
die hij hardnekkig verdedigde en uitdroeg tot in de European Broadcasting Union, 
waarin hij Belgische gedelegeerde werd.
Het opstartproces werd in ons land daarenboven flink vertraagd wegens wat op het 
eerste gezicht een puur technisch probleem leek, maar dat was uitgegroeid tot een 
typisch Belgisch gekibbel tussen Vlamingen en Franstaligen: de keuze tussen een 
tv-beeld bestaande uit 819 lijnen, de Franse norm, aangeprezen door de Franstalige 
ingenieurs van het NIR en de Franstalige politici, dan wel een beeld van 625 lijnen, 
gangbaar in de Bondsrepubliek Duitsland en in Nederland en bij ons dan ook de 
favoriet van de Vlamingen. Het dispuut leidde uiteindelijk tot een even typisch Bel-
gisch compromis: de RTB zou uitzenden in de 819-norm en de BRT in de 625-norm. 



68

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

69

Dit akkoord werd later, tot op vandaag zelfs, als een verfoeilijk voorbeeld opgevoerd 
van verregaande politisering van een overheidsdienst, als een machtsgreep van de 
partijpolitiek op een belangrijk instrument van meningsuiting en -vorming. Niet ten 
onrechte natuurlijk, hoewel je je kunt afvragen of Boons hoogmoedige afwijzende 
houding tegenover al wat niet in zijn politieke en religieuze visie paste deze ontwik-
keling niet heeft uitgelokt. Hoe dan ook, de dagelijkse leiding van radio en televisie 
werd netjes verdeeld onder vertegenwoordigers van de twee toenmalige regeringspar-
tijen, een vrijzinnig liberaal bij de radio en een christen-democraat bij de televisie; de 
nieuwsdiensten werden weliswaar zo goed en zo kwaad als het ging politiek gedoseerd, 
maar de hoofdredacties bleven in christen-democratische handen.
Maar ook op een ander gebied was dit akkoord belangwekkend: het stond model voor 
het nationale cultuurpact dat in 1972 (regering-Eyskens-Cools) door alle partijen, de 
Volksunie uitgezonderd, werd ondertekend, een jaar later (regering-Leburton-Tinde-
mans-De Clercq) in een wet werd gegoten en nog eens een jaar later bevestigd in een 
decreet van de Vlaamse Cultuurraad. Het pact beoogde alle ideologische en filosofische 
strekkingen op een gelijkwaardige wijze aan bod te laten komen in het cultuurbeleid, 
een initiatief van de liberale vrijdenker Adriaan Verhulst, die er echter niet mee opgezet 
was dat zijn idee in partijpolitieke termen werd vertaald. Met name bepaalden de wet 
en het Vlaamse decreet (dat nog steeds van kracht is) dat de omroep in de samenstel-
ling van zijn bestuurs- en beheersorganen de evenredige vertegenwoordiging van de 
politieke fracties in de Cultuurraad in acht moest nemen. Bovendien moesten bij 
de rekrutering en de bevordering van het personeel met culturele functies rekening 
worden gehouden met “de noodzaak van een evenwichtige verdeling van de ambten tussen 
de verschillende representatieve strekkingen en met een minimale aanwezigheid voor elk van de 
strekkingen.” 
Het cultuurpact werkte op die manier de politisering van de omroep nog in de hand: 
niet alleen de raad van bestuur (toen nog raad van beheer geheten) diende een afspiege-
ling te zijn van de Cultuurraad (nu: Vlaams parlement), maar ook de directieambten 
dienden verdeeld te worden volgens de politieke krachtsverhoudingen. Bij de BRT 
bleef de directeur-generaal (later: administrateur-generaal) een CVP-gesteund figuur, 
de radiodirecteur een liberaal, terwijl de televisiedirectie in handen kwam van een 
socialist. Deze topambtenaren werden bovendien geselecteerd en voorgesteld door 
hun respectieve partijen, aan de minister voorgedragen door de raad van bestuur en 
benoemd door de regering. Het personeel werd er onrechtstreeks toe verplicht, wilde 
het kans op promotie maken, ‘kleur te bekennen’. Deze ‘outing’ verliep op een vrij wil-
lekeurige manier: niemand werd bij zijn intrede verplicht zijn politieke en filosofische 
gezindheid aan te geven - dit in tegenstelling tot de manier van handelen bij de RTB 
-, maar voor de raadsfracties waren de in de toelatingsexamens geslaagde kandidaten 
veelal geen onbekenden. Ook de universiteit waaraan ze hadden gestudeerd leek een 
betrouwbare barometer. 
Precies dit universitair verleden als criterium pakte, net op het ogenblik dat het cul-

De totstandkoming van de nieuwe omroepwet en de opvulling van de nakende vacature 
van het ambt van directeur-generaal van de autonome BRT, liepen echter niet van een 
leien dakje. De uitgesproken anti-vrijzinnige houding van Jan Boon in de raad van 
beheer van het unitaire NIR was blijven nazinderen in socialistische en liberale kringen. 
Vooral zijn hardnekkig verzet tegen de invoering van uitzendingen ‘Lekenmoraal en 
-filosofie’ als tegenhanger van de talrijke religieuze programma’s, en zijn overmoedige, 
zelfs beledigende uitspraken over de socialistisch-liberale regering-Van Acker-Liebaert, 
die hij openlijk met het regime van Tito had vergeleken, hadden kwaad bloed gezet.
De socialisten in de oppositie en de liberalen in de regering eisten dan ook garanties 
op ideologisch en filosofisch gebied. Vooral de liberalen speelden het hard: ze blok-
keerden de uitvoering van de wet, zolang er onder de drie grote politieke families geen 
akkoord was bereikt over het toekomstige bestuur van de omroep, zowel aan Franstalige 
als aan Vlaamse kant (RTB en BRT). Pas op 2 augustus 1960, ruim twee maanden 
na de goedkeuring van de wet, lag het driepartijenakkoord voor, ondertekend door 
de respectieve voorzitters: “Les soussignés, dirigeants des trois partis nationaux, estimant que 
seul un accord durable sur le partage de l’autorité, au sein des trois instituts, est à même d’assurer 
un caractère réellement national à la Radiodiffusion-Télévision belge, conviennent de ce qui suit 
...”. De toon was meteen gezet, de bedoeling duidelijk: een filosofisch, ideologisch en 
geografisch evenwicht proberen tot stand te brengen in de verzelfstandigde instituten, 
gedicteerd vanuit de politieke partijen. De bezegeling van de politisering van de pu-
blieke omroep. Het akkoord sloeg in grote trekken op de verdeling van de topambten 
en van de politiek gevoelige betrekkingen over de drie ‘nationale’ partijen en over de 
twee grote filosofische strekkingen, de katholieke en de vrijzinnige. Boons stugge 
klerikale houding had aan Vlaamse vrijzinnige zijde de vrees voor een christen-demo-
cratische machtsgreep gevoed en de benoeming van Paul Vandenbussche was niet van 
die aard dat de argwaan werd gemilderd. Het was dan ook geen toeval dat de hevigste 
voorstanders van het driepartijenakkoord zich in Vlaanderen bevonden, omdat daar, 
in tegenstelling tot Franstalig België, de niet-christen-democraten vrij zwak stonden. 
Merkwaardig in dit licht is dat het akkoord de handtekening draagt van twee Waalse 
en één franskiljons partijvoorzitter (Theo Lefèvre (CVP-PSC), Roger Motz (liberale 
partij) en Léo Collard (BSP-PSB).
De regeling bestond erin dat de raad van beheer van de BRT zou bestaan uit vijf 
CVP’ers, drie BSP’ers en één liberaal en zou worden voorgezeten, afhankelijk van 
de regeringsmeerderheid, door een socialist of een liberaal; de directeur-generaal zou 
een christen-democraat zijn (Paul Vandenbussche). Vanaf de rang van diensthoofd 
en bij de journalisten diende de socialistische aanwezigheid te worden versterkt en 
in de schooluitzendingen moesten het officieel en het vrij onderwijs op gelijke voet 
vertegenwoordigd zijn.Wat de politieke, godsdienstige en filosofische programma’s 
betrof, waarover onder Jan Boon zoveel te doen was geweest, zou er alleen maar van 
de bestaande situatie kunnen worden afgeweken mits de drie ‘ideologische fracties’ 
(versta: partijen) in de raad van beheer daarmee instemden. 



70

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

71

De omroepdecreten van 1996, een initiatief van de toenmalige Vlaamse minister van 
Economie Eric Van Rompuy (CVP) luidden een radicale breuk met het verleden in. 
De benoemingen en promoties in de tot naamloze vennootschap omgevormde om-
roep, voortaan VRT, evenals het programmabeleid, werden onttrokken aan de raad van 
bestuur en toevertrouwd aan de gedelegeerd bestuurder. De raad van bestuur mocht, 
zijn naam ten spijt, geen bestuursdaden meer stellen, maar werd gedegradeerd tot 
een louter toezichts- en adviesorgaan. Alle macht werd geconcentreerd in de persoon 
van de gedelegeerd-bestuurder, die echter, in tegenstelling tot voorheen, nu zelf de 
topambtenaren mocht aanstellen. Hij werd aangesteld door de regering, niet vrij van 
enig voorafgaand politiek getouwtrek overigens. Hij kon bovendien beschikken over 
een ruim budget, dat de openbare televisie via een beheersovereenkomst voor vele jaren 
financieel veilig stelde en haar in de gelegenheid stelde de commerciële concurrentie 
daadkrachtig het hoofd te bieden. De cultuurpactwetgeving was terecht of onterecht 
naar het vergeetboek verwezen. 

Heeft de politiek zich dan na vijftig jaar voorgoed teruggetrokken uit de openbare 
televisie? Misschien. De openlijke en directe band met de partijhoofdkwartieren 
schijnt inderdaad te zijn doorgeknipt. Hoewel: de eerste gedelegeerd bestuurder is, 
naar verluidt uit onmin met groeiende politieke bemoeienissen, na zes jaar opgestapt. 
En over zijn opvolging is flink gebakkeleid op het Brusselse Martelaarsplein. Eén zaak 
is echter duidelijk: aan de politieke en filosofische overheersing van één zuil, zoals ten 
tijde van Jan Boon, is na vijftig jaar een einde gekomen. En dat is ook te merken aan 
het programma-aanbod.

tuurpact uitwerking begon te krijgen, vooral aan christen-democratische zijde verkeerd 
uit. Wie een diploma van de Leuvense Alma Mater op zak had, werd gemakshalve 
gerekend tot de katholieke partij en Kerk; zo was het in het verleden immers altijd 
geweest. Met het aantreden van de eerste mei 68’ers, meestal Leuvense alumni, tijdens 
de beginjaren 1970, bleek dit referentiekader niet meer te kloppen. De nieuwe gene-
ratie journalisten en programmamakers stelde zich ongebonden op en toonde zich 
bijzonder kritisch tegenover de ideologisch-filosofische verzuiling, in de eerste plaats 
tegenover de zuil waartoe ze geacht werd te behoren, dit tot ontsteltenis en ergernis 
van Paul Vandenbussche en de CVP-fractie in de raad van beheer. De zekerheden van 
het verleden waren verdwenen; uit CVP-hoek werden giftige pijlen afgeschoten op 
de nieuwsdiensten die van linkse agitatie werden beschuldigd. Eerste minister Leo 
Tindemans sprak dreigende taal en lanceerde het idee van een commerciële omroep 
als tegenhanger van de “linkse BRT”. Van de weeromstuit werd het hiërarchisch gezag 
in de omroep versterkt en Paul Vandenbussche ging zich steeds nadrukkelijker in het 
programmabeleid, en vooral in de nieuwsvoorziening, mengen. Dagelijks ging een 
kopie van de journaals naar de premier en maandelijks werd ten behoeve van de raad 
van beheer, op vraag van de CVP-fractie, een lijst opgemaakt van de geïnterviewde 
politici en vakbondsmensen, met opgave van minuten en seconden. 

De sfeer van politieke intimidatie, hoofdzakelijk gericht tegen de ‘dissidenten’ van de 
Leuvense universiteit en hun aanhangers - de ‘daklozen’ zoals ze zichzelf noemden 
- bleef tot ver in de jaren 1980 aanhouden. De herverkaveling van het partijlandschap 
in de jaren 1980, de voortschrijdende ontkerkelijking van Vlaanderen, de introductie 
van de commerciële omroep, hebben de politieke wereld er geleidelijk toe gebracht 
haar greep op de omroep wat te lossen. De hetze tegen de ‘daklozen’, die al die jaren 
van enige promotie verstoken waren gebleven, hield stilaan op; het gestook tegen de 
journaals doofde uit. Maar het cultuurpact, hoewel hier en daar aangevochten, bleef 
overeind: de benoemingen en bevorderingen werden nog altijd op de weegschaal 
gelegd. Toch was partijaanhorigheid geen vanzelfsprekend criterium meer. Cas Goos-
sens, de opvolger van Vandenbussche, gedroeg zich veel onafhankelijker tegenover zijn 
ideologische achterban, en de CVP-fractie in de raad van beheer, die niet meer over 
de meerderheid beschikte, waagde het meer dan eens in te gaan tegen wenken van 
het partijhoofdkwartier. Het werd hen niet in dank afgenomen in de politieke gremia: 
herhaaldelijk werd de BRT-top op een bijwijlen kleinerende manier ter verantwoording 
geroepen in het Vlaamse parlement. De openbare omroep bleef opgezadeld met een 
stroeve structuur en onaangepaste werkmethodes en administratieve verplichtingen, 
en, bovenal, met een alsmaar afkalvend financieel draagvlak, terwijl de intussen actief 
geworden commerciële concurrent steeds machtiger werd. 



72

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

73

Antwerpen

Consumerism versus Capitalism? 

Martijn Vandenbroucke en Rita Calcoen, Amsab

De coöperatie is niet enkel een ondernemingsvorm, zij is ook een levenswijze. Paul 
Lambert definieerde de coöperatie in De coöperatieve doctrine (1971) als “een onderneming 
opgericht en geleid door een vereniging van gebruikers, die in haar schoot de regels van de democratie 
toepast en die als rechtstreekse doelstelling zowel de dienstverlening aan haar leden als aan de gehele 
gemeenschap heeft.” Hoewel haar wortels ons verder in het verleden kunnen terugvoe-
ren, wordt de stichting van de Pioniers van Rochdale (1844) algemeen aanvaard als 
het startsein voor de internationale verspreiding van dit nieuwe sociaal-economische 
model. Al functioneerde de coöperatie binnen het kapitalistische systeem, toch bleef 
de internationale solidariteit er een belangrijk element van uitmaken, zoals blijkt uit 
de oprichting van de International Co-operative Council in 1895.
Het blijft echter de vraag of de coöperatie als beweging nog een toekomst heeft. Alvast 
in de armere gebieden in het Zuiden, waar solidariteit noodzakelijk is om te overle-
ven, lijkt de coöperatie als sociaal-economisch model een tweede adem gevonden te 
hebben. Betreft het hier een begin van heropstanding van een initiatief uit de vorige 
eeuw om de economie onder controle van de samenleving te brengen of eerder een 
wanhoopspoging om de hegemonie van een elite te breken? Sinds een tiental jaar 
kan de coöperatieve beweging alvast rekenen op een steeds grotere belangstelling van 
wetenschappers uit diverse disciplines. 
Hoewel niemand de anderhalve eeuw traditie van de coöperatieve beweging negeert, 
krijgt het verleden van die beweging weinig plaats in de nieuwe stroom aan publica-
ties. De coöperatie ontdoen van haar statuut van voetnoot in de sociale geschiedenis 
kan zowel ten goede komen aan de huidige ontwikkeling van die beweging als aan 
de meer algemene kennis over consumptie en ‘self-help’. Uit recent onderzoek blijkt 
dat inzicht in omvang, evolutie en werking van de coöperatieve beweging essentieel 
is voor tal van andere onderzoeksvelden.

Van 16 tot 18 oktober organiseert Amsab een internationaal congres met de titel Consumerism versus 
Capitalism ? Co-operatives seen from an International Comparative Perspective. Via vier thematische 
invalshoeken geeft het congres een aanzet tot een meer internationaal vergelijkende aanpak van het 
onderzoek naar de coöperatieve beweging (zie www.amsab.be/co/coop.htm). 
In het kader van dit colloquium brengen we in Brood & Rozen een reportage uit 1925 over coöperatieve 
winkels in het Antwerpse. Het betreft foto’s uit het deel van het omvangrijke archief van Wim Geldolf dat 
zich in Amsab-Centrum Antwerpen bevindt.

b
e

e
l

d



74

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

75

SchelleAntwerpen



76

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

77

EkerenStabroek



78

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

79

AntwerpenHoboken



80

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

81

KapellenBoom



82

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

83

Archiefbank Vlaanderen.
Een register van Vlaamse private archieven

Michel Vermote, Amsab

Naar aanleiding van het Erfgoedweekend 2003 werd het project Archiefbank Vlaanderen 
op de sporen gezet. Met het initiatief wil het ministerie van Cultuur in eerste instantie 
de rijkdom aan privaatrechtelijk archief in ons land in kaart laten brengen. De ontwik-
keling en het beheer van het centraal register werd per decreet toevertrouwd aan de 
vier erkende privaatrechtelijke archief- en documentatiecentra. Samen met KADOC, 
ADVN en Liberaal Archief werkt Amsab-Instituut voor Sociale Geschiedenis mo-
menteel mee aan de opbouw van wat een gouden gids voor het Vlaams archiefwezen 
moet worden.

Het project vertrekt vanuit de vaststelling dat er geen wettelijk vangnet bestaat voor 
de privaatrechtelijke archieven, dit in tegenstelling tot deze van de publiekrechtelijke 
sector die beschermd worden door de Archiefwet van 1955. Archieven van personen, 
families, ondernemingen en organisaties allerhande vormen nochtans een inherent 
onderdeel van het historisch cultureel erfgoed. Private bewaarinstellingen als Amsab 
hebben precies op dat terrein heel wat werk verricht en belangwekkend archiefmateriaal 
onder de aandacht gebracht. Ondanks alle inspanningen - ook van andere gespeciali-
seerde instellingen - kunnen niet alle mazen van het net worden gedicht. Registratie 
in een centrale databank kan een belangrijke hefboom bieden voor het opdiepen van 
archiefbestanden waarvan we momenteel het bestaan niet of nauwelijks kennen. 
In diverse Vlaamse archiefinstellingen werden in het verleden overzichten van het 
archiefbezit gerealiseerd. Ook de academische wereld zorgde voor een aantal werk
instrumenten (zoals bronnenrepertoria) teneinde studenten en professionele vorsers 
de weg te tonen naar de voor hen relevante archieven en andere bronnenreeksen.(1) 
Deze repertoria werden steeds opgesteld vanuit een welbepaalde chronologische, 
institutionele, thematische of personele invalshoek. Het Rijksarchief behoudt een 
overzicht van de archieven die door overheidsinstellingen en publiekrechtelijke orga-

k
r

o
n

i
e

k

De compactuszaal van het Archief en Documentatiecentrum voor 
het Vlaams-Nationalisme (ADVN) (foto Peter Maes, Gent)



84

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

85

gegevensinvoer. De medewerkers zullen identificatiesteekkaarten aanmaken van 
archieven die zij effectief hebben geprospecteerd, die hen werden aangemeld via de 
helpdesk (info@archiefbank.be) of via webformulieren onder www.archiefbank.
be. Het brede publiek wordt uitgenodigd om langs deze weg bij te dragen aan de 
gegevensverzameling. Het projectteam staat in voor de controle, de aanvulling en de 
actualisering van de aangeleverde gegevens. De invoer en de publiekswerking worden 
periodiek geëvalueerd en indien noodzakelijk bijgestuurd, dit in samenspraak met de 
brede Vlaamse archiefwereld. Aan instellingen, organisaties of particulieren die interesse 
uiten om zelf gegevens over archieven in te brengen, kunnen invoerrechten worden 
toegekend. Vanuit Archiefbank Vlaanderen zullen ook verbindingen worden gelegd naar 
andere databanksystemen (met bijvoorbeeld uitgebreider contextgegevens aangaande 
archiefvormers) en naar de instellingsgebonden ontsluitingsinstrumenten waarin een 
gedetailleerder beschrijving van de betrokken archiefbestanden wordt verstrekt.

In de loop van 2004 zal via de publiekscatalogus een eerste coherent gegevenspakket 
aan het brede publiek worden aangereikt. De publiekscatalogus moet voorzien in 
brede zoekmogelijkheden, zowel via de identificatiegegevens van een archief en/of van 
die van de archiefvormer als ‘full text’. De gebruiker zal de mogelijkheid krijgen om 
zoekresultaten te downloaden. Afgaande op de reacties van het publiek en het brede 
Vlaamse archieflandschap, kan het instrument vervolgens nog worden bijgestuurd. 
Eind 2005 zal Archiefbank Vlaanderen normaliter volledig operationeel zijn. 

De initiatiefnemers beseffen dat het opmaken van een totaaloverzicht niet voor de 
nabije toekomst zal zijn. Buitenlandse voorbeelden leren dat zo’n centraal archieven-
register een volgehouden inspanning vergt, maar evenwel nooit volledig kan worden 
genoemd. Maar diezelfde voorgangers maken ook duidelijk dat door een centrale 
registratie veel onbekend en verloren gewaand materiaal alsnog kan opduiken, vaak 
uit minder voor de hand liggende sectoren. Bovendien komen langs deze weg dikwijls 
collecties voor het voetlicht die veel onderzoekspotentieel bieden, soms over ietwat 
verwaarloosde thema’s.
Het is duidelijk dat met het oog op een zo ruim mogelijke ‘vangst’ aan materiaal ge-
zocht moet worden naar een breed draagvlak voor het initiatief, niet alleen binnen de 
archief- erfgoedsector maar ook bij het geïnteresseerde publiek. Met het oog daarop 
wordt in het najaar een brede Adviesraad samengeroepen waar in principe iedereen 
die op één of andere manier een bijdrage kan en wenst te leveren aan de Archiefbank, 
welkom is.

(1) M. D’HOORE, Archives de particuliers relatives à l’histoire de la Belgique contemporaine (de 1830 à nos jours). 
Bruxelles, 1998; P. VAN DEN EECKHOUT en G. VANTHEMSCHE (reds.), Bronnen voor de studie van het 
hedendaagse België, 19de-20ste eeuw. Brussel, 1999; L. CLAES, G. KWANTEN en J. VERHOOGEN, Archieven 
bewaard op het KADOC. Leuven, 1990; P. CREVE, Overzicht van archieven en collecties. Gent, 1996; L. BO-
EVA, Archievenoverzicht van het ADVN. Antwerpen, 2001; J. ART (red.), Hoe schrijf ik de geschiedenis van mijn 
gemeente? 4 dln., Gent, 1993-1999; de bronnenrepertoria gepubliceerd door het Interuniversitair Centrum voor 
Hedendaagse Geschiedenis.

nen werden en worden geproduceerd. Een globaal overzicht van de private archieven 
die worden bewaard in Vlaamse archiefinstellingen ontbreekt echter. Dit impliceert 
bovendien dat ook nooit coherente basisgegevens werden verzameld met betrekking 
tot de archiefvormers (personen, families, organisaties) van wie archiefstukken werden 
bewaard. Ook in de Belgische context werden in het verleden geen initiatieven terzake 
ontplooid. Onderzoekers blijven dus verplicht om tal van repertoria en overzichten te 
consulteren vooraleer zij de voor hun studiewerk relevante bronnenreeksen kunnen 
lokaliseren.
Maar de huidige situatie is bovenal nijpend voor de private archieven die (nog) niet 
werden opgenomen in een archiefinstelling. De voorbije jaren werd de publieke opinie 
verscheidene malen opgeschrikt door berichten over waardevolle archiefstukken die 
werden vernietigd of dreigden verloren te gaan. Door registratie en brede bekendmaking 
van het archivalisch cultureel erfgoed moet meteen ook een vorm van bescherming 
geboden worden.
Archiefbank Vlaanderen wil vanuit die vaststellingen een publieksgericht instrument 
realiseren. Als centraal register van private archieven wil het ook een wegwijzer zijn 
doorheen het Vlaams privaat archivalisch erfgoed. In de databank worden zowel 
private archieven, bewaard in stads- en gemeentearchieven, bestanden aanwezig in 
privaatrechtelijke instellingen en gegevens van de archiefcollecties in privébezit ge-
registreerd. De gegevens worden vanzelfsprekend enkel publiek gemaakt indien de 
eigenaars/bewaarders daarmee instemmen. Het project vindt in zijn fundamentele 
doelstellingen aansluiting bij diverse buitenlandse voorbeelden, zoals het Britse Na-
tional Register of Archives (NRA, sinds 1945), het Register of Australian Archives 
and Manuscripts (RAAM, sinds 1965), of het Nederlandse Centraal Register van 
Particuliere Archieven (CRPA, sinds 1964). Spijtig genoeg kan Vlaanderen niet bogen 
op zo’n lange registratietraditie. 

Archiefbank Vlaanderen ging pas onlangs van start. De lancering van de project-website 
in april 2003, de verspreiding van een folder en diverse aankondigingen hebben tot 
doel het initiatief in een zo ruim mogelijke kring bekend te maken en alle doelgroe-
pen te bewegen tot participatie. Intussen werden de configuratie en de architectuur 
van de databank ontwikkeld. Ze voorzien vier geïntegreerde en transparante hoofd-
tabellen, met name archieven, archiefvormers-personen, archiefvormers-families en 
archiefvormers-instellingen/organisaties. Er werd geopteerd voor een webdatabank, 
centraal beheerd, onderhouden en beveiligd. De databank zal twee webinterfaces 
tellen, namelijk een invoerapplicatie en een zoekmachine, die in de loop van 2004 
zal beschikbaar zijn via het webdomein van de Archiefbank (www.archiefbank.be). 
Vandaag kan het geïnteresseerde publiek daar alvast terecht voor nadere toelichting 
bij het opzet van het project. 

In het najaar van 2003 hoopt het projectteam een eerste versie van de invoerinterface 
aan het brede publiek voor te stellen. Dan kan ook effectief worden gestart met de 



86

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

87

Efficiëntie is dictatuur: 3e Alternatieve                 
Boekenbeurs in Gent, 29 maart 2003

Hans Mortelmans, Amsab

Voor de derde keer had Amsab een plaatsje op de Alternatieve Boekenbeurs in Gent; 
we waren er dus bij van in het begin. De beurs vormt een internationaal forum voor 
kritische en tegendraadse publicaties, die je moeilijk, of helemaal niet in de commer-
ciële boekhandels of antiquariaten vindt.
Het initiatief heeft op het eerste gezicht een wat gespleten opzet. Je vindt er stands van 
uitgevers, boekhandels en instituten die zich specialiseren in historische anarchistica. 
Maar evenzeer is dit evenement een trefpunt voor de ‘levende actie’. De oude garde 
is goed vertegenwoordigd: Bakoenin, Kropotkin, De Ligt, de Spaanse anarchisten, 
de provo’s... De nieuwe voortrekkers zijn bekend: Naomi Klein, Naom Chomsky, 
en de man van de daad José Bové. Maar verder wordt de rode draad een kluwen. Via 
de talloze brochures vernemen we waartegen de bewegingen zich verzetten: contre, 
against, gegen, no pasaran,... wie steeds ja knikt, leeft niet echt!
Een lezing die ik voor geen geld wil missen is Brassens libertaire. Prof. Marc Wilmet 
ontdekte jaren geleden dat we het non-conformisme van de chansonnier heel letterlijk 
moeten nemen. In zijn jeugd, vlak na WO II, was Brassens militant en polemist van het 
anarchistische orgaan Libertaire. De bundeling van deze vergeten artikels liet lang op zich 
wachten omdat de nabestaanden van Brassens geen smet op zijn blazoen wilden. Maar 
wie Brassens een tedere troubadour vindt, heeft niet aandachtig geluisterd. Hij begon 
trouwens zijn carrière met de grimmige mededeling “Je suis de la mauvaise herbe.”
Na de lezing, rond 16 uur, zijn ze eindelijk in grote getale opgedaagd, de punks: mooie 
jonge mensen die zich met overgave lelijk maken, maar het lukt niet. Ze nestelen zich 
consequent, samen met hun honden, midden op het gangpad van ‘hun’ boekenbeurs. 
Deze zelfverklaarde distels van de maatschappij, ze hebben mijn volle sympathie. Fris 
gewassen en monter is de jeugd wanneer zij naar het front marcheert! De grote ideolo-
gische trekken van deze actiegroepen zijn niet makkelijk te doorgronden, we herkennen 
hen aan hun daden: krakers, dierenbevrijders, Lappersforters, milieuactivisten... Maar 
zelfs rustig neergezeten vormen zij een beweging, ze lokken reactie uit, gewoon door 
er te zijn. Het zijn niet de opvolgers van Kropotkin, neen, eerder de kleinkinderen van 
Charles Baudelaire, die door Parijs flaneerde met prachtige lange, groene haren. 
En dan schiet er mij een ander vers van Brassens te binnen: 
“Mais les braves gens n’aiment pas que l’on suive une autre route qu’eux.”

k
r

o
n

i
e

k



88

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

89

evolutie van publieke en private internationale organisaties vóór 1919 en ikzelf over 
de oprichtingsfase van de Internationale Arbeidsorganisatie in 1919. 
Deze bijzonder druk bijgewoonde sessie eindigde in een boeiende discussie die - vanuit 
de vaststelling dat de geschiedenis van internationale organisaties en hun belang voor 
de globaliserings- en internationaliseringsprocessen een nauwelijks ontgonnen terrein 
is - de deelnemers sterk aanmoedigde om hun onderzoek verder te zetten.
Met name voor de wereld van de arbeid is een van de kernvragen of het internationale 
niveau een hefboom tot ontwikkeling is of daarentegen eerder een instrument voor 
de bescherming van markten en nationale economieën. Hiervoor is een betere ken-
nis van het verleden en de praktijk van de grote internationale publieke organisaties 
van essentieel belang. De grote belangstelling vanuit het brede onderzoeksveld voor 
deze problematiek opent een perspectief voor nieuw onderzoek waarvoor tijdens dit 
congres in ieder geval de basis werd gelegd.

19e Wereldcongres van de International              
Political Science Association (IPSA), 
Durban, 29 juni - 4 juli 2003

Geert Van Goethem, Amsab
 

Met als algemeen congresthema Democracy, Tolerance, Justice: challenges for political change, 
stelde dit congres de vraag of mensen in de nieuwe wereldorde die ontstaan is na de val 
van de Berlijnse muur, in staat zijn hun verleden te aanvaarden en te erkennen. En of 
ze, in sommige gevallen, er afstand van kunnen nemen om plaats te bieden voor een 
toekomst van rechtvaardigheid, verdraagzaamheid en democratie.
Deze bij uitstek historische invalshoek bij de benadering van actuele politieke pro-
blemen, bood de gelegenheid tot een brede en interdisciplinaire discussie die werd 
gestructureerd in twaalf subthema’s. In het kader van het derde thema, met name 
Globalization: Then and Now, kon ik enkele elementen uit mijn onderzoek naar het 
internationalisme in de vakbeweging aan dit wereldforum presenteren. 

Vanuit de vaststelling dat globalisering geen nieuw fenomeen is en dat ook de 19e eeuw 
getuige was van een snelle globalisering van onder meer het internationale financiële 
kapitalisme, werd de vraag gesteld welke lessen de huidige globaliseringshype kan leren 
van vorige pogingen en hun desastreuze gevolgen? Wat is de toekomst van de natie-
staten? En wat is de relatie tussen globalisering en vrede en democratie? ...
Met prof. dr. Yves Schemeil van de Universiteit van Grenoble als ‘convener’, werden 
in het kader van dit subthema niet minder dan dertien sessies georganiseerd, een col-
loquium op zich. Gemeenschappelijk aan nagenoeg al deze sessies was de historische 
benadering van het thema, wat bij uitstek het geval was met de sessie Globalization, 
Nation-States and International Institutions since the late 19th century, onder het voorzitter-
schap van dr. Bob Reinalda, senior lecturer in International Relations aan de Univer-
siteit van Nijmegen.Participanten waren Ben De Rudder (Universiteit Gent), over het 
belang van ‘wereldsteden’ vanuit een langetermijnperspectief, prof. dr. Yves Schemeil 
(Universiteit van Grenoble) die een aantal algemene conclusies trok uit de activiteit van 
internationale publieke organisaties op diverse vlakken (handel, milieu, intellectuele 
eigendom ...) in het verleden, dr. Bob Reinalda (Universiteit van Nijmegen) over de 

k
r

o
n

i
e

k



90

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

91

r
e

c
e

n
s

i
e

Aquarel die de carrière van Varlez verbeeldt (Huldeboek Louis Varlez)

Jasmien Van Daele, 
Van Gent tot Genève. Louis Varlez. Een biografie

Dirk Luyten, onderzoeker SOMA

“Kort na de eeuwwisseling groeide de sociologie uit tot een volwaardige kennistak, waarvan grote 
wonderen werden verwacht”, schrijft Jasmien Van Daele op p. 60 van haar biografie van 
Louis Varlez. Ze heeft het over de overgang van de 19e naar de 20e eeuw, hoewel ook 
vandaag nog sommige beleidsmakers de sociale wetenschappen beschouwen als leve-
ranciers van wondermiddelen voor maatschappelijke kwalen. De sociale wetenschappen 
hebben intussen wel een onbetwistbare academische status verworven met talrijke 
respectabele en bekende beoefenaars. Een eeuw geleden was dat nog niet het geval en 
timmerden pioniers aan de weg. Ze zochten naar een wetenschappelijk antwoord op 
maatschappelijke vragen en gaven zo tegelijk hun maatschappelijk-politiek engagement 
gestalte. Eén van hen was Louis Varlez, een Gents liberaal advocaat, hoogleraar en 
internationaal functionaris uit een gegoede magistratenfamilie. 
Varlez’ naam is vooral bekend geworden door zijn ‘Gents systeem’ van werkloosheids-
verzekering, dat hij op het einde van de 19e eeuw uitwerkte. Hij voerde ook loonequêtes 
uit die door P. Scholliers in de jaren 1980 opnieuw onder de aandacht werden gebracht.(1) 

Buiten de kring van sociaal-politieke historici geniet Varlez echter geen bekendheid, 
zoals prof. Balthazar in het voorwoord van de biografie aangeeft. 
Jasmien Van Daele wil met deze biografie Varlez uit de vergetelheid halen. Het boek 
omspant het hele leven van Varlez en gaat met name ook uitgebreid in op zijn inter-
nationale carrière. Varlez was een telg van een anti-klerikale familie van magistraten en 
studeerde dan ook rechten, eerst aan de ULB, vervolgens aan de Rijksuniversiteit Gent. 
Hij vestigde zich in de textielstad als advocaat en ontplooide zich tot socioloog vanuit 
zijn bekommernis om de sociale toestand van het zich emanciperende proletariaat. 
Zijn uitvalsbasis hiervoor was de Société Libérale d’Etudes Sociales. 



92

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

93

Netwerken 

Varlez was iemand die een indrukwekkend aantal activiteiten ontplooide en een hele-
boel officiële en officieuze functies uitoefende en ambten bekleedde. Vraag is hoe hij 
aan die posten kwam. Zijn reputatie en kwaliteiten als wetenschapper speelden daarbij 
een rol, dat is zeker, maar het is wellicht niet de enige verklaring. Hadden netwerken 
daarin ook geen aandeel? In het boek vinden we daarover aanduidingen, maar het thema 
wordt niet verder uitgewerkt. Of was het bronnenmateriaal ontoereikend? 

Varlez een ‘sociaal strijder’? 

Jasmien Van Daele noemt Varlez een ‘sociaal strijder’. De term valt meermaals, en 
in de inleiding wordt aangegeven welke de precieze draagwijdte ervan is. Eén van de 
hoofdvragen uit het boek is namelijk hoe de belangstelling van een van het liberalisme 
doordrongen individu voor de arbeiders kan worden verklaard. Van Daele geeft aan hoe 
Varlez vanuit het positivisme ertoe komt concrete intiatieven te lanceren die een vorm 
van sociale vooruitgang betekenden (werklozensteun, sociale wetgeving) en tegelijk de 
liberale sociale ideologie vernieuwde en liet aansluiten bij de maatschappelijke evolutie. 
Dit alles is een lovenswaardige vorm van sociaal engagement - wat ook blijkt uit de 
sympathie die Varlez genoot bij sociaal- en christen-democraten - maar ‘sociale strijd’ 
lijkt toch niet de meest adequate term. Varlez was niet de motor die de dingen deed 
vooruitgaan, hij zocht een antwoord op de sociale kwestie, die door de sociale agitatie 
en de opkomende arbeidersbeweging op de politieke agenda was gezet, en de liberale 
en katholieke partijen verplichtte te reageren. Het is precies daar dat figuren als Varlez 
hun rol speelden.(2) Dit betekent niet dat het manipulatoren of agenten waren die de 
emancipatie van de arbeidersklasse afremden. Dergelijke intellectuelen konden vaak 
bondgenoten zijn van de jonge arbeidersbeweging, brugfiguren ook, die toelieten de 
band te leggen met de arbeidersbeweging die er ondanks alle retoriek ook op uit was 
door de overheid au sérieux te worden genomen. Mensen als Varlez konden daarbij, 
precies wegens hun status, op het kruispunt van politiek en wetenschap, behulpzaam 
zijn door als kanaal naar de overheid te fungeren. Omgekeerd konden ze daardoor 
op hun beurt zelf meer invloed verwerven. Uit het boek blijkt overigens dat Varlez 
vooral bekommerd was om de sociale vrede. Vanuit die optiek lijkt ‘sociaal strijder’ 
ook niet helemaal adequaat.
Is de discussie over een concept geen haarklieverij? In dit geval wellicht niet, omdat 
er een andere problematiek achter schuilgaat die in het boek niet helemaal ontbreekt, 
maar minder goed uit de verf komt. 

Welke liberale sociale staatsopvatting? 

Het meer omvattende politiek-ideologische debat waaraan Varlez deelnam en waarbij 
hij antwoorden formuleerde, was dat van de oplossing van de sociale kwestie in het 
spanningsveld individu-organisatie-staat. Het kwam eropaan de regulering van de so-

Varlez bestudeerde aanvankelijk de lonen en de arbeidsvoorwaarden. Later speelde hij 
een semi-politieke rol: het formuleren van voorstellen voor sociale wetgeving en vooral, 
het uitdenken, organiseren en leiden van een systeem van werkloosheidsverzekering, 
dat internationaal bekend raakte als ‘le modèle de Gand’. 
Varlez kreeg ook meer en meer erkenning. Hij werd correspondent voor Gent van het 
Arbeidsblad, het blad van het nieuw opgerichte Arbeidsambt dat zou uitgroeien tot het 
ministerie van Arbeid. Op nationaal niveau speelde Varlez echter een minder uitge-
sproken rol. Zijn carrière bereikte een hoogtepunt na de Eerste Wereldoorlog, en wel 
op internationaal niveau. Varlez was eerst animator van internationale verenigingen 
en ging vervolgens voor de Internationale Arbeidsorganisatie (IAO) werken.Voor dat 
ambt nam hij verlof aan de universiteit, waar hij eerder was benoemd. Behalve op de 
werkloosheid legde hij zich ook toe op de problemen van migratie. 
Dit alles wordt door Van Daele in detail uiteengezet: de carrière van wat de auteur een 
‘sociale strijd’ noemt is de rode draad van het boek. Zij besteedt echter ook uitgebreid 
aandacht aan het familiale leven van Varlez en beschrijft zijn vele reizen rond de aardbol. 
Het boek is goed gedocumenteerd: de relevante archieven in België en het buitenland 
- eerder uitzonderlijk voor een licentiaatsverhandeling - werden geconsulteerd en de 
publicaties van Varlez opgespoord. Het resultaat van dit zoekwerk wordt op een bij-
zonder aangename en vlot leesbare wijze gepresenteerd. De auteur gaat naar de kern 
van de zaak en zet de context, nodig voor het begrijpen van het verhaal, bondig en 
trefzeker uiteen. Van Daele heeft een vlotte pen. Het boek verdient onder meer daarom 
niet alleen door vakhistorici, maar door al wie belangstelling heeft voor maatschappij 
en politiek, gelezen te worden. De lectuur wordt nog aangenamer gemaakt door het 
inlevingsvermogen van de auteur, dat zich vertaalt in een archaïsch maar hier volko-
men passend taalgebruik. In Van Daeles boek figureren geen textielarbeiders, maar 
‘werklieden’, ‘werkmensen’ en ‘werkvolk’, die in ‘herbergen’ vergaderen, voorwerp 
waren van ‘volksverheffing’ en bron van bezorgdheid van de verontruste elite. Dat 
Jasmien Van Daele een knap auteur is wordt ook bewezen door de manier waarop 
zij de theoretisch-methodologische literatuur in haar betoog weet te verwerken. Ze 
beperkt zich tot de essentie en past dit functioneel in het verhaal in. Deze biografie is 
dan ook een voorname bijdrage tot de kennis van de socio-politieke en intellectuele 
geschiedenis van de late 19e en vroege 20e eeuw, toen Belgen een internationale rol 
speelden op het sociale vlak (Varlez zou overigens bij de IAO worden opgevolgd door 
een andere Belgische werkloosheidsspecialist, H. Fuss).
Jasmien Van Daele is ook duidelijk over haar uitgangspunten. Ze gelooft niet in de ‘defi-
nitieve biografie’, maar gaat ervan uit dat ze een ‘een mogelijke rode draad’ heeft gevonden 
in het leven van Varlez, vanuit een persoonlijke en kritische lectuur van de bronnen (p. 
XII). Dit heeft geleid tot een overwegend verhalende benadering. Die keuze is niet alleen 
perfect verdedigbaar; het resultaat is, zo blijkt uit het voorgaande, ook geslaagd. Maar aan 
elke keuze kleven nadelen en bij dit boek is het verhaal soms ten koste gegaan van de analyse. 
We zullen dat proberen aannemelijk te maken aan de hand van drie punten. 



94

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

95

ciale verhoudingen vorm te geven. Afhankelijk van de ideologische opvattingen werd 
meer het accent gelegd op één van de drie genoemde componenten. Liberalen bena-
drukten de rol van het individu en zijn persoonlijke verantwoordelijkheid, socialisten 
verwachtten veel van de staat, en bij de katholieken, vooral de christen-democraten, 
lag het primaat bij de organisaties, die optraden als onderaannemer van de staat (‘ge-
subsidieerde vrijheid’ en ‘subsidiariteit’). 
De liberalen zaten in dit debat het meest in het defensief: ze oefenden al lang geen 
politieke macht meer uit op het niveau van de centrale staat. Bovendien werd het 
systeem waarvan zij de ideologische erfgenamen waren - het economisch liberalisme 
- door de opkomende arbeidersbeweging ter discussie gesteld. De liberalen moesten 
bijgevolg een antwoord formuleren dat in min of meerdere mate een ‘afwijking’ van 
de oorspronkelijke leer moest zijn. Het is precies hier dat mensen als Varlez hun rol 
konden spelen. Ze zorgden voor ideologische vernieuwing, niet zozeer vanuit een 
goed uitgewerkt theoretisch model, maar vanuit een zeker pragmatisme (de werkloos-
heidsverzekering) en met behulp van de sociologie.Varlez was niet de enige, ook aan 
het Institut de Sociologie van de ULB, waarmee Varlez contacten onderhield, werd 
in dezelfde zin gewerkt. 
De vraag naar de precieze inhoud van Varlez’ sociale ideologie wordt niet expliciet 
gesteld, hoewel verspreid in het boek wel antwoorden worden gegeven. In het besluit 
wordt de vraag hernomen en Van Daele typeert Varlez als een ‘moderniseerder’ van 
de liberale ideologie. Hij pleitte voor staatsinterventie en was een brugfiguur tussen 
progressief-liberalen en de opkomende sociaal-democratie. Deze lectuur is correct, 
maar lijkt te eenduidig. Uit het boek blijkt bijvoorbeeld ook dat Varlez het heel goed 
kon vinden met de Gentse christen-democratie in het algemeen en met Arthur Ver-
haegen in het bijzonder. De christen-democraten hadden andere opvattingen over 
sociale regulering dan hun sociaal-democratische concurrenten. Ook Varlez’ werk-
loosheidssysteem sloot beter aan bij de katholieke opvattingen en was het gevolg van 
een katholiek initiatief in de gemeenteraad (p. 65). 
Hoe dacht Varlez precies over het systeem van de ‘gesubsidieerde vrijheid’ - het alfa 
en omega van de katholieke sociale politiek - dat sterke impulsen gaf aan de verzuiling 
en indruiste tegen de klassieke liberale principes? Varlez had er belangstelling voor, 
zo blijkt, maar het punt wordt niet verder uitgewerkt. Het is een cruciale vraag voor 
de groep van wie Varlez de representant was: die liberalen die een aangepaste sociale 
ideologie en staatsopvatting uitwerkten, als antwoord op de sociale kwestie. Ook is 
niet helemaal duidelijk waaruit Varlez’ specifieke liberale visie op de sociale kwestie 
dan bestond. Er worden wel elementen gegeven, zoals de nadruk op het sparen en de 
individuele verantwoordelijkheid en een terughoudendheid om de vakorganisaties via 
de werkloosheidsverzekering te versterken. Op internationaal vlak bleek Varlez ook 
voorstander van het vergemakkelijken van internationale arbeidsmigraties. Maar een 
systematische uiteenzetting en synthese van zijn ideeën vinden we niet terug. 
Interessant in deze context zijn de interne contradicties van Varlez’ ideologische op-Bijkantoor van de Gentse Werkbeurs voor de Wereldtentoonstelling van 1913



96

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

97

zou ook gepaard moeten gaan met een studie van de reëel bestaande sociale initiatieven, 
die met elkaar in concurrentie waren. Een dergelijk omvattend onderzoek bestaat nog 
niet voor België. Wel is er met het ODIS-project een perspectief dat deze gegevens 
kunnen verzameld worden. Een voorbeeld van een dergelijke studie is het onderzoek 
van Joost Van Genabeek over de onderlinge hulp in de 19e eeuw in Nederland.(4) 
Zonder op de resultaten vooruit te lopen is het waarschijnlijk dat er een liberale sociale 
ideologie en politiek zal gedetecteerd worden, ook al heeft die het niet ‘gehaald’. Een 
andere vraag kan die zijn naar de continuïteit met de vroege 19e eeuw. Toen werd in 
liberale kringen nagedacht over de sociale problematiek die samenhing met de vroege 
industrialisering. Is dit denken volledig opgegaan in de sociaal-democratie, heeft het 
doorgewerkt of is er op een gegeven ogenblik sprake geweest van een breuk? 
Men kan Jasmien Van Daele moeilijk verwijten dat ze deze vragen niet aan de orde 
heeft gesteld. Ze overstijgen ten dele het onderwerp van haar onderzoek en de auteur 
verkoos de nadruk te leggen op het verhaal, eerder dan op de analyse. Eén van de 
verdiensten van dit boek is dat, door Varlez uit de vergetelheid te halen, bouwstenen 
van een liberale sociale ideologie aan de oppervlakte worden gebracht. Hopelijk vindt 
dit voorbeeld navolging en misschien verschijnt er dan wel een solide ideologische 
constructie.

Jasmien Van Daele, Van Gent tot Genève. Louis Varlez. Een biografie, 
Gent: Academia Press/Liberaal Archief/Amsab, 2002, 248 p. 

(1) P. SCHOLLIERS, De Gentse metaalbewerkers in de negentiende eeuw: een enquête van Louis Varlez, Brussel: 
VUB-Centrum voor Hedendaagse Sociale Geschiedenis, 1985.

(2) Zie G. VANTHEMSCHE, Laboratoires d’idées et progrès social. Le cas de l’Association belge pour le Progrès 
social et de ses prédécesseurs (1890-1960). In: G. KURGAN-VAN HENTENRYK (ed.), Laboratoires et réseaux de 
diffusion d’idées en Belgique (XIXe-XXe siècles), Bruxelles: Editions de l’ULB, 1994, pp. 55-74; p. 58, voor het 
progessieve liberalisme in het algemeen. 

(3) S. STUURMAN, Wacht op onze daden. Het liberalisme en de vernieuwing van de Nederlandse staat, Amsterdam: 
Bert Bakker, 1992. 

(4) JOOST VAN GENABEEK, Met vereende kracht risico’s verzacht. De plaats van onderlinge hulp binnen de negen-
tiende-eeuwse particuliere regelingen van sociale zekerheid, Amsterdam: IISG, 1999.

vattingen, want die waren  er ook. Varlez doceerde aan de Gentse universiteit het vak 
politieke economie. Zijn grote voorbeeld was J.B. Say, één van de meest markante 
exponenten van het klassieke economische liberalisme, waar geen plaats was voor 
staatsinterventie, en crises niet of slechts tijdelijk en in bepaalde sectoren konden 
voorkomen (‘loi des débouchés’). Jasmien Van Daele toont overtuigend aan dat Varlez 
een voorstander was van regulering van de arbeidsmarkt, waarbij voor de overheid wél 
een rol was weggelegd. Varlez’ werkloosheidssysteem was niet alleen vernieuwend 
door de praktische uitwerking, maar was ook, zoals het boek aantoont, tekenend 
voor een andere visie op het fenomeen werkloosheid. Werkloosheid werd niet meer 
beschouwd als een morele kwaal, te wijten aan de luiheid van de arbeiders, maar 
als een conjunctureel gegeven, inherent aan de ontwikkeling van de kapitalistische 
economie. Binnen die kapitalistische economie bestaan daar ook instrumenten voor: 
de verzekering, weliswaar met steun van de overheid. Deze tegenspraak in Varlez’ 
ideologisch kader (op zich niet ongewoon!) en de manier waarop hij dat al dan niet 
problematiseerde, verdiende zeker aandacht. Of was het misschien zo dat er bij Varlez 
sprake was van gescheiden werelden, dat zijn sociale interventie een pragmatische zaak 
was, die losstond van zijn ideologische opvattingen? Zijn afkeer van ‘theorie’ voor de 
oplossing van sociale problemen wijst in die richting, maar dat impliceert geenszins 
dat zijn praktische plannen niet ideologisch gekleurd waren. 
De nadere analyse van deze ideologische dimensie, met inbegrip van de contradicties, 
is van groot historiografisch belang en hier ligt mijns insziens nog een terrein braak, 
zeker in vergelijking met het buitenland. Het gaat om de vraag naar de impact van het 
liberalisme op de modernisering van de staat in de late 19e, vroege 20e eeuw. In de 
Belgische historiografie is sterk (volkomen terecht overigens) gewezen op het gewicht 
van de katholieke opvattingen en de verzuiling bij de vormgeving van de sociale politiek. 
Vraag is of de bijdrage van het liberalisme niet enigszins aan de aandacht is ontsnapt. 
Het is niet omdat de liberalen geen regeringsverantwoordelijkheid hadden dat ze 
niet nadachten over de sociale politiek of dat ze er helemaal geen invloed op konden 
uitoefenen. Dit boek toont precies aan dat ook de lokale overheid initiatieven nam en 
dat liberalen niet helemaal uitgesloten waren van het centrale staatsapparaat. Met name 
via de administratie (bv. het Arbeidsblad) konden ze hun stem laten horen. 
Hoewel de situatie er niet geheel dezelfde was kan worden verwezen naar Nederland, 
waar S. Stuurman aan de hand van een reeks portretten van liberale politici en theore-
tici de impact van het liberalisme op de modernisering van de staat heeft proberen in 
kaart te brengen.(3) Hiermee is een andere invalshoek aangegeven voor de studie van 
de sociale politiek en ideologie, waar de nadruk ligt op de wisselwerking tussen het 
lokale en het nationale niveau. Sociale problemen stelden zich eerst op lokaal vlak en 
daar werd naar een oplossing ‘op maat’ gezocht. Die kon worden gemodelleerd naar 
ideologische inzichten en op die manier, via verspreiding naar het nationale niveau, 
ook daar de vorm van de sociale staatsinterventie mee gestalte geven. Op die manier 
krijgen we een zicht op de concrete werking van de ideologie. Een dergelijk onderzoek 



98

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

99

r
e

c
e

n
s

i
e

Hannelore Vandebroek, Het geslacht van de arbeid. 
Opvattingen over vrouwenarbeid in Belgische       
katholieke intellectuele kringen (1945-1960)

Sophie Bollen, Amsab-Centrum Antwerpen

Met dit boek, dat de neerslag is van haar licentiaatsverhandeling, wil Hannelore 
Vandebroek een bijdrage leveren tot de mentaliteits- en ideeëngeschiedenis omtrent 
vrouwenarbeid in België. Zij focust hierbij op het katholieke intellectuele veld en on-
derzoekt het discours in zes christelijk geïnspireerde tijdschriften, drie Franstalige en 
drie Nederlandstalige, uit de jaren 1945-1960. Met De Gids op Maatschappelijk Gebied 
en De Christelijke Werkgever worden intellectuelen uit respectievelijk de christelijke 
arbeidersbeweging en de werkgevers aan het woord gelaten, in Universitas en het Bul-
letin de l’Institut de Recherches Economiques et Sociales komt de academische wereld aan 
bod. Verder selecteerde Vandebroek nog het eerder progressieve La Revue Nouvelle en 
het conservatieve Revue Générale Belge. Onder intellectuelen verstaat de auteur niet 
enkel academici, maar eveneens personen die vaak vooraanstaande posities bekleed-
den in organisaties en vanuit hun functie een belangrijke bijdrage leverden aan het 
maatschappelijk-intellectuele debat. Een uitgebreide contextanalyse en een onderzoek 
naar het toenmalige gebruik van het begrip (vrouwen)arbeid gaan het eigenlijke on-
derzoek vooraf.
De jaren 1950 hebben te kampen met een ‘saai’ imago en dit verklaart ten dele de matige 
belangstelling van historici die het bovendien moeilijk hebben om de maatschappe-
lijke ontwikkelingen in deze periode eenduidig te vatten. Moet dit decennium als een 
vervolg van het interbellum worden geklasseerd of dient het beschouwd te worden 
als de (voorzichtige) aanloop tot een nieuw tijdperk, de voorbode van de gouden en 
rebelse jaren 1960? Initieel was Vandebroeks onderzoekshypothese gebaseerd op deze 
laatste veronderstelling. Zij hoopte in de onderzochte tijdschriftartikels een zekere 
evolutie waar te nemen van een verschildenken, waarbij aan man en vrouw een eigen 
welomlijnde plaats in samenleving en natuur werd toebedeeld, naar een gelijkheids-

Vrouwen aan het werk in de ‘voorbereidingszaal’ van de katoenspinnerij 
Textile des Flandres (collectie N. Van Kenhove-Hublé)



100

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

101

Arbeid was hiertoe de meest aangewezen weg en dus een plicht. Door te arbeiden droeg 
de mens ook bij tot de maatschappij. Voor de vrouw betekende dit dat ze beschikbaar 
diende te zijn voor haar gezin en dit was onmogelijk indien ze loonarbeid verrichtte. 
Vrouwen die toch voor buitenshuisarbeid opteerden, verwaarloosden hun primaire 
plichten en verzaakten aan hun ‘natuurlijke’ arbeidsplaats, dat wil zeggen thuis bij 
het gezin. Het katholieke arbeidsbegrip werd dus verschillend ingevuld voor man en 
vrouw, de term arbeider verwees in de eerste plaats naar een man.
Met dit arbeidsbegrip in het achterhoofd wijdt Vandebroek zich vervolgens aan de 
discoursanalyse van de geselecteerde tijdschriften. In het eerste deel van dit derde 
hoofdstuk onderzoekt ze hoe de arbeid van de man als norm werd geconstrueerd en 
hoe verschillende vormen van vrouwenarbeid als afwijkend werden afgeschilderd. 
Zoals reeds gezegd diende het oorspronkelijke onderzoeksopzet - nagaan of er een 
evolutie waar te nemen was in de opvattingen omtrent vrouwenarbeid - te worden 
aangepast wegens de genderblindheid van de artikels. Bij nadere analyse bleken auteurs 
die arbeidsgerelateerde onderwerpen behandelden, steeds een mannelijke arbeider-
kostwinner voor ogen te hebben. Vrouwenarbeid werd op die manier gemarginaliseerd. 
Wanneer dan toch vrouwen werden bedoeld, diende dit te worden geëxpliciteerd. 
Vrouwen waren in de eerste plaats vrouw én dan pas arbeider, met andere woorden: 
geen echte en dus volwaardige arbeiders maar uitzonderingen. Ook in het werkloos-
heidsdiscours werd dit sterk onderstreept. Vrouwelijke werklozen zochten niet echt 
naar werk en maakten misbruik van de werkloosheidsverzekering. Naar structurele 
verklaringen voor de hoge vrouwenwerkloosheid in de jaren 1950 werd niet gezocht. 
Verschillende auteurs vroegen dan ook maatregelen om vrouwen, die tenslotte toch 
maar occasionele arbeidskrachten waren, uit de verzekering te schrappen. Door de con-
centratie op dit misbruikdiscours verdwenen de echte problemen waarmee vrouwen te 
kampen hadden, zoals ongelijke verloning ten opzichte van mannelijke collega’s, uit het 
gezichtsveld. Een andere methode die werd gebruikt om vrouwenarbeid als afwijkend 
te bestempelen was het schermen met morele argumenten die ook reeds in de 19e eeuw 
en het interbellum werden gebruikt. De buitenshuisarbeid van de vrouw had nefaste 
gevolgen voor het gezinsleven, de kinderen en in een breder maatschappelijk verband 
zelfs voor de demografie. Beschrijvingen van arbeidsomstandigheden in communis-
tische landen, waar alle beroepen toegankelijk waren voor vrouwen, moesten de lezer 
doen griezelen. De arbeidsmotivatie van de vrouw was steeds ophefbaar en kon worden 
onderverdeeld in legitieme (geldgebrek) en minder legitieme redenen (bv. zucht naar 
comfort). Steeds echter vervulde zij een passieve rol in het discours: uit werken gaan 
was niet haar eigen keuze maar werd haar opgedrongen door de industrialisatie of de 
tijdsgeest. Toch weerklonken er af en toe vernieuwende geluiden bij enkele auteurs 
die bijvoorbeeld pleitten voor de combinatie van deeltijdse arbeid met een gezinstaak. 
Tegenover de afwijzing van buitenshuisarbeid werd de vrouwelijke norm gesteld, de 
huisvrouw die naast verstrekster van materiële zorgen ook een emotionele baken in 
het gezin diende te zijn. De huisvrouw was op haar manier productief: door een rati-

denken dat ten volle tot bloei kwam in de jaren 1960. In de loop van het onderzoek 
diende deze hypothese echter te worden bijgesteld. Vrouwenarbeid was immers geen 
sleutelthema in de behandelde tijdschriften. Maar juist deze relatieve onzichtbaarheid 
van het onderwerp liet de auteur toe een adequaat beeld te reconstrueren van de toen-
malige opvattingen over vrouwenarbeid. Aangezien de naoorlogse jaren interessante 
stof konden opleveren over de toenmalige toekomstbeelden, werd besloten om ook de 
periode 1945-1949 in de analyse te betrekken. 1960 werd als klassiek cesuurjaar gekozen 
wegens de verbeterde economische conjunctuur, die wellicht een invloed had op de 
wijze waarop vrouwenarbeid nadien werd gepercipieerd door tijdgenoten.
Wie vrouwenarbeid wil onderzoeken kan niet om de driehoeksverhouding gen-
der-gezin-arbeid heen. De jaren 1950 waren ongetwijfeld de triomfjaren van het 
kostwinnersmodel, bestaande uit een mannelijke kostwinner met een afhankelijke 
huisvrouw en kinderen. De historiografie omtrent de totstandkoming van dit model 
en de geleidelijke verstoting van de vrouw uit de arbeidsmarkt is echter problematisch. 
Vandebroek bespreekt een aantal theorieën en stelt dat nuancering, aandacht voor de 
lokale context en het verschil tussen ideaal en ervaring noodzakelijk zijn voor de studie 
van deze problematiek. Via de tijdschriftartikels wil ze nagaan op welke manier het 
kostwinnersbegrip door katholieke intellectuelen werd gehanteerd, of er afwijkingen 
van het model mogelijk waren en zo ja, hoe deze werden geëvalueerd. Het kostwin-
nersmodel mocht dan wel de norm zijn, het was beslist geen absolute weerspiegeling 
van de realiteit.

Alvorens met de eigenlijke analyse van de tijdschriftartikels aan te vangen, gaat de 
auteur na hoe het begrip arbeid in de jaren 1950 werd gedefinieerd. Zij onderzoekt 
hiertoe de lemma’s ‘arbeid’ en ‘vrouwenarbeid’ in zes Nederlandstalige katholieke en-
cyclopedieën uit de periode 1947-1960. Hoewel de encyclopedieën arbeid beschrijven 
als een algemeen, universeel menselijk verschijnsel, blijkt er bij nadere analyse toch 
een ‘mannelijk’ arbeidsbegrip achter schuil te gaan. Om tot een vollediger begrip van 
het door intellectuelen gehanteerde arbeidsconcept te komen, doorworstelde Van-
debroek ook het abstracte filosofische werk Arbeid en Economische Orde (1946) van de 
Leuvense hoogleraar Nabor Devolder, die een arbeidsdefinitie uitwerkte om hierop 
zijn arbeidsethiek te baseren. Omdat Arbeid en Economische Orde kort na de Tweede 
Wereldoorlog verscheen, werd het niet besproken in de terug opstartende intellectuele 
tijdschriften, maar volgens Vandebroek kan het werk beschouwd worden als algemeen 
gekende lectuur onder intellectuelen. Devolder kreeg ook de kans om in een aantal 
van de behandelde tijdschriften te publiceren. Het arbeidsbegrip dat hij creeërde was 
genderneutraal en omvatte zowel de huishoudelijke arbeid, de loonarbeid én de zelf-
standige activiteit van de vrouw, als de arbeid van de meewerkende echtgenote in het 
eigen (landbouw)bedrijf, zonder dit echter expliciet te stellen. Bij de uitwerking van 
zijn arbeidsethiek bleek Devolder echter wel een gegenderd arbeidsbegrip te hanteren. 
De belangrijkste plicht van de mens was zichzelf te vervolmaken en zo God te eren. 



102

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

103

steeds meer belang gehecht aan de ontplooiing van het individu en dit impliceerde dat 
ook vrouwen eigen keuzes konden maken voor en vervulling vinden in beroepsar-
beid, al drong dit besef bij de meerderheid van de auteurs nog niet door. Dit verklaart 
waarom de toenemende arbeidsmarktparticipatie van de vrouw in de jaren 1960 en 
1970 door veel katholieke intellectuelen als een schok werd ervaren: ze hadden het 
kostwinnersideaal voor werkelijkheid genomen. 
Hoewel de analyse van de ideeën van de katholieke intellectuelen omtrent vrouwen-
arbeid niet echt tot verrassende resultaten leidt en in de lijn ligt van hetgeen uit andere 
onderzoeken kan worden afgeleid of verondersteld, - onder meer dat het kostwin-
nersideaal in de jaren vijftig op een brede consensus kon rekenen en werd gehanteerd 
bij de uitbouw van de welvaartsstaat - verrichte Vandebroek zeker baanbrekend werk 
met haar genderanalyse van het katholieke arbeidsbegrip in de jaren vijftig, dat een 
louter mannelijke invulling kreeg. Door een kritisch onderzoek van de maatschap-
pelijke context en de oefening in begripsgeschiedenis kon de auteur zich inleven in de 
begrips- en ideeënwereld van de intellectuelen waardoor de lezer niet de indruk krijgt 
dat het discours zich afspeelde in een vacuüm. De weg ligt nu open voor vergelijkend 
onderzoek naar andere periodes en ideologische strekkingen.

Hannelore Vandebroek, Het geslacht van de arbeid. Opvattingen over vrouwenarbeid in Belgische katho-
lieke intellectuele kringen (1945-1960), Leuven: Universitaire Pers, 2002, 494p.

onele huishouding te voeren kon zij besparen wat zij zou verdienen als ze uit werken 
ging. Naast de verzekering van een goede psychische en fysieke gezondheid van de 
gezinsleden, en dus van de maatschappij, diende ze ook de natie door bij te dragen aan 
een gezonde en stabiele nationale economie. De arbeid van meewerkende echtgenotes 
werd niet afgekeurd indien zij hun huishoudelijke en opvoedende taak niet te zeer 
verwaarloosden. Arbeid in gezinsverband of op het platteland werd geïdealiseerd. 
Opmerkelijk is echter dat vrouwen die als zelfstandige economisch onafhankelijk 
waren en dus ‘thuis werkten’, bijvoorbeeld de kleine winkelierster, niet op sympathie 
vanwege de auteurs konden rekenen. 
De afkeurende houding ten opzichte van buitenshuisarbeid gold echter alleen voor 
de gehuwde vrouw, zeker als ze kinderen had. Voor jonge meisjes werd het normaal 
gevonden dat zij een job hadden, die ze uiteraard dienden op te geven bij hun huwe-
lijk. Twee ‘vrouwenberoepen’ kwamen in de tijdschriften op een opvallend positieve 
manier aan bod: de dienstbode, met als modernere versie de gezinshelpster, en de 
maatschappelijk assistente. De vrouwelijke bediende werd minder gewaardeerd. Maar 
ook hier gold steeds dezelfde vuistregel: buitenshuisarbeid was voor de vrouw slechts 
een tijdelijke bezigheid, in afwachting van haar ware rol als moeder en echtgenote. 
Zelfs universitair geschoolde vrouwen hadden maar één werkelijke levensvervulling 
die zij vonden in het huwelijk. Enkel in de rol van huisvrouw werd een vrouw ten 
volle door de katholieke intellectuele auteurs gewaardeerd.
In haar besluit schrijft Vandebroek dat het discours omtrent vrouwenarbeid eigenlijk 
dient gekaderd te worden in drie bredere discussies die het intellectuele forum in de 
jaren 1950 bezetten. In het eerste debat, de verhouding tussen moraal en economie, 
werd vrouwenarbeid beschouwd als een omkering van de juiste orde. Verder werd op 
het publieke forum veel belang gehecht aan het gezin, de hoeksteen van de maatschappij, 
waarbij buitenshuisarbeid door de vrouw incompatibel werd geacht met het vervullen 
van haar gezinstaken. Ook in het derde maatschappelijke debat, de verheffing van de 
arbeidersstand, kwam vrouwenarbeid aan bod. De werkende vrouw stond immers 
deze verheffing in de weg; oplossingen dienden gezocht te worden in onder meer de 
gezinsvergoedingen zoals de premie voor de moeder aan de haard zodat de vrouw niet 
langer uit financiële noodzaak hoefde te werken. 
Vandebroek concludeert dat op basis van haar onderzoek, wegens de relatieve blind-
heid van de intellectuelen voor vrouwenarbeid, moeilijk vast te stellen is of er zich 
tussen 1946 en 1960 inderdaad een nieuw genderbewustzijn ontwikkelde. Wel is er 
een onderhuidse toenemende spanning tussen moderniteit en traditie merkbaar en 
neemt eind jaren 1950 de belangstelling voor vrouwenarbeid toe. Belangrijk is dat 
vrouwenarbeid stilaan niet langer als een randfenomeen werd beschreven maar als 
een realiteit die niet langer kon worden ontkend. Dit nam niet weg dat vrouwenarbeid 
nog steeds als problematisch werd ervaren en het kostwinnersmodel als ideaal werd 
gesteld. Toch meent Vandebroek dat er bij sommige auteurs reeds een aanzet was tot 
gewijzigde opvattingen over vrouwenarbeid. Geïnspireerd door het personalisme werd 



104

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

105

Niet om het gewin, maar voor het gezin

Jan Laplasse, wetenschappelijk medewerker SOMA

De geschiedenis van de coöperatieve beweging, halfweg de 19e eeuw ontstaan als 
een alternatief maatschappijmodel voor de heersende kapitalistische economie en als 
praktisch middel voor de oplossing van de ‘sociale quaestie’, kon in Nederland totnog-
toe op weinig belangstelling rekenen van sociaal-economische historici. Hoewel de 
verbruikscoöperaties er op hun hoogtepunt een half miljoen verbruikers verenigden 
en daarmee sterk verankerd waren in het maatschappelijke buurtleven, waren ze als 
onderzoeksitem blijkbaar minder aantrekkelijk dan traditioneel beter bestudeerde 
bewegingen zoals vakbonden en politieke partijen. Met Niet om het gewin, maar voor het 
gezin vult Ton Oosterhuis dus een lacune. 
De auteur, zelf jarenlang tewerkgesteld bij CO-OP Nederland, reconstrueert op 
minutieuze wijze de geschiedenis van de Nederlandse verbruikscoöperatie vanaf de 
oprichting van de eerste succesvolle maatschappij in 1865 tot de roemloze neergang 
van de beweging in 1973. Oosterhuis opteerde daarbij voor een strikt chronologische 
verhaallijn. Het boek is onderverdeeld in vijf periodes van exact vijfentwintig jaar. Deze 
aanpak laat hem weliswaar toe een klassiek verhaal te brengen van opkomst, bloei en 
ondergang maar verdoezelt toch wel de werkelijk betekenisvolle breukmomenten uit 
de coöperatieve geschiedenis. Tot de jaren 1890 bleven de verbruikscoöperaties een 
marginaal fenomeen (slechts 22 maatschappijen in 1890). De meeste hadden hun 
wortels in ambtenarenverenigingen (Eigen Hulp) en initiatieven van sociaal-liberale 
voormannen. Met de oprichting in 1894 van de SDAP geraakte de coöperatie in een 
stroomversnelling. Onder invloed van het sociaal-democratische gedachtegoed werden 
de verbruikscoöperaties gepropageerd als ‘de ruggengraat’ van de arbeidersbeweging. 
Tot aan de Eerste Wereldoorlog groeide het aantal verbruikscoöperaties gestadig, on-
danks tegenstand van de middenstand. Van een echte samenhang was evenwel geen 
sprake. Steeds meer sociale, politieke en religieuze groepen grepen naar het middel van 
de coöperatie en werkten zo een onvermijdelijke versnippering in de hand.

r
e

c
e

n
s

i
e



106

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

107

A u t e u r s

Sophie Bollen (°1979) is licentiate geschiedenis (VUB) en medewerkster 
bij Amsab-Centrum Antwerpen.
sophie.bollen@amsab.be  

Jan Ceuleers (°1935) is doctor in de rechten en licentiaat communicatie-
wetenschappen (VUB).
Hij was achtereenvolgens radio- en televisiejournalist (BRT), kabinetschef 
arbeid (federaal) en gezondheidsbeleid (Vlaams) en directeur-generaal 
televisie (BRT).
Hij is auteur van het boek “Uitgekeken. Mijn wonderjaren”. Herinneringen 
aan mijn tijd bij radio en televisie, Antwerpen: Icarus, 1999. Hij publiceerde 
juridische bijdragen over omroep en pers in verscheidene gespecialiseerde 
tijdschriften.  
Jan.Ceuleers1@pandora.be

Yolanda Cieters (°1978) is licentiate geschiedenis (VUB) en studeerde 
Latijns-Amerikageschiedenis en migratiestudies (Utrecht). Zij werkte als 
vorser voor het programma  ‘Aide Humanitaire Internationale’ (UCL). 
Zij werkt als trajectbegeleidster bij het onthaalbureau voor nieuwkomers 
COMPAS van het Regionaal Integratiecentrum Brussel FOYER. 
Zij is auteur van Chilenen in ballingschap, hun migratieproces, opvang en integratie, 
Brussel: VUBPRESS, 2002.
ycieters @hotmail.com; yolanda.cieters@foyer.be

Geraldine Reymenants (°1975) is licentiate geschiedenis (Universiteit 
Gent) en volgde de aanvullende opleiding vrouwenstudies (UIA). Ze 
bereidt momenteel aan de Universiteit Gent een doctoraat voor over de 
journalistieke activiteiten van vrouwen in de Vlaamse katholieke pers in de 
periode 1890-1940. Ze publiceerde onder meer Marie Elisabeth Belpaire: 
bezielster van het tijdschrift Dietsche Warande en Belfort. In: A. Dereere 
en H. Van Beeck (reds.), Marie Elisabeth Belpaire (1853-1948). Facetten 
van een levenswerk. Antwerpen: Stichting Maria-Elisabeth Belpaire, 2002 en 
is redactrice van de Verslagen van het Centrum voor Genderstudies-UGent en de 
Rapporten van het Centrum voor Genderstudies-UGent.
geraldine.reymenants@UGent.be

Een eerste lichtpunt in de evolutie naar meer concentratie was de aansluiting van de 
socialistische coöperaties tot de neutrale Nederlandsche Coöperatieve Bond (NCB) 
in 1905, maar voor hun niet-commerciële belangen bleven ze evenwel aangesloten bij 
de Bond van Nederlandse Arbeiderscoöperaties (bvnac). De fundamentele twistappel 
bleef immers de financiële steun die de socialistische coöperaties gaven aan partij en 
vakbond. Nadat de BVNAC dit principe van winstoverdracht had laten vallen, was 
de weg geëffend voor een toenadering tot de NCB. Beide fuseerden in 1920 tot een 
Centrale Bond van Nederlandse Verbruikscoöperaties (CBNV), maar de invloed van 
de verzuiling bleef voelbaar en de fusieplannen op regionaal niveau bleven dode let-
ter, zelfs nadat in 1947 de NCB samenging met de CBNV, de groothandelsvereniging 
Haka en de katholieke en protestantse bonden in een nieuwe Centrale van Nederlandse 
Verbruikscoöperaties, beter gekend onder de naam CO-OP Nederland. Er was uit-
eindelijk een structuurplan nodig waarmee in 1964 de ruim 200 bestaande lokale coö-
peraties werden verenigd in 19 streekcoöperaties. De oude ideologische scheidslijnen 
werden nu definief uitgewist en in de plaats van de oude namen die nog naar politieke 
programma’s verwezen (Voorwaarts, Help U Zelven) kwamen nuchtere namen als 
CO-OP Gelderland, CO-OP Centrum, etc. Deze reorganisatie bleek de beweging 
echter niet te kunnen wapenen tegen de opkomst van nieuwe distributietechnieken 
zoals selfservice en grootwinkelbedrijven. Bezweken aan zijn eigen principes werd het 
coöperatieve concern in 1973 zo goed als volledig verkocht.

De grote verdienste van Oosterhuis is dat hij erin geslaagd is de grote lijnen van een 
complex en weinig gekend aspect uit de Nederlandse sociaal-economische geschiedenis 
te synhetiseren en in een erg leesbare tekst te presenteren. De lezer moet evenwel geen 
vernieuwende inzichten verwachten. Daarvoor is het bronnenapparaat ontoereikend. 
Oosterhuis consulteerde spijtig genoeg geen archiefbronnen maar beperkte zich tot een 
literatuurlijst, waarin overigens onvoldoende recente werken werden opgenomen. Een 
andere tekortkoming is het ontbreken van vergelijkingen met de coöperatieve ontwik-
keling in de andere Europese landen. Hierdoor blijven we bijvoorbeeld wat op onze 
honger zitten bij de vraag waarom de coöperatieve beweging in Nederland zo moeizaam 
van start is gegaan. Verder ontbreekt een algemeen besluit en neemt de bijdrage over de 
ondergang van de coöperatie een ietwat te ruime plaats in het geheel in.
Niettegenstaande zijn jarenlange participatie in de coöperatieve beweging slaagt Ooster-
huis er wel in voldoende afstand te houden van zijn onderwerp. Een stellige uitzondering 
hierop is de wat overbodige epiloog waarin hij wijst (of hoopt?) op een mogelijk reveil 
van de coöperatieve beweging en niet kan weerstaan aan de verleiding om met de nodige 
nostalgie terug te blikken op de eens zo ‘trotse toren in de Lage Landen’. 

Ton Oosterhuis, Niet om het gewin, maar voor het gezin. De geschiedenis van de verbruikscoöperatie in Nederland 
vanaf 1865, Den Haag: SDU Uitgevers, 2000, 237 p., 
ISBN 9012089344.

Recensie overgenomen uit NEHA. Bulletin voor de economische geschiedenis, 16(2002)2, 
pp. 99-101.



108

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

109

De nieuwe fotomaandkalender 2004 
‘Black&White’ is in voorbereiding! 
Tot 1 september: € 5,00. 
Na 1 september: € 7,50. 
Nu bestellen!
De 25 snelste mailers-abonnees 
van Brood en Rozen krijgen een 
gratis kalender thuis toegestuurd!

Meer info: www.culturelecentrale.be

BEWOGEN FOTOGRAFEN

Ze organiseren jaarlijks een fotowedstrijd voor amateurs, zoals dat heet. Tot nu toe 
vooral in Vlaanderen, maar met uitzaaiingen naar Nederland. Het hangt een beetje af 
van stromingen en zijwinden, dat aantal deelnemers/deelneemsters. Een paar honderd. 
Zo’n 500 ingezonden foto’s. Met een wedstrijdthema als kapstok. ‘Black/white’ was het 
laatste thema. ‘WO(man)’ wordt het volgende. Om het cynisme, de commentaar, die 
zoetzure lach, aan op te hangen.
De jury lacht er echter niet mee! Georges Verchéval, ere-directeur van het fotografie
museum in Charleroi, is er oa lid van. Maar ook een ‘simpele’ textielarbeider-amateur-
fotograaf. Onder leiding van Jan Van Broeckhoven, de man die jarenlang die fameus-
terziele-gegane ‘Zomer van de Fotografie’ in Antwerpen organiseerde. Geen simpele 
gasten, die jury. Kwaliteit!? Thema?!
En natuurlijk, zoals alles (hopelijk) in het leven: op het einde van die jury een mooi com-
promis: de prijzen, de bloemetjes, de bijtjes.
Dit jaar uitgereikt in Breda op het Fotofestival. In het amateurweekend, begin oktober. A 
propos: de wedstrijd wordt in Nederland mee georganiseerd door de Stichting Beeldende 
Amateurkunsten in Utrecht (www.sbakunst.nl). 
Het nieuwe wedstrijdthema heet ‘WO(man)’. De wedstrijd loopt vanaf oktober 2003 (Breda 
Foto Festival!) tot 1 juni 2004. Thema zonder veel verdere ‘uitleg’. 
Zo wordt ook die jaarlijkse fotomaandkalender samengesteld, nu al 5 jaar.1999 Van 
Simone tot Girlpower. 2000 Free-DOM. 2001 TURBO-time. 2002 Werk/Work. 2003 
Black&White. Soms subtiel. Meestal niet. Kwestie dat die kalender-aan-de-keukenkast-
deur goed verstaan wordt. Driedubbel ondertitelen. Zowel mijn moeder als mijn dochter 
moeten meteen het licht zien branden.
De kalender 2004 wordt een uitgave samen met Kroesje, het multiculturele zusje van 
Loesje (info@kroesje.nl). De Bewogen Fotografen leverden de beelden. Kroesje de 
kreten.
Rammen. Schoppen. Kortom: fotooligans! 

Via info@bewogenfotografen.net kan je het ‘WO(man)’ wedstrijdreglement opvragen.

Paul Van Hoorick, Bewogen Fotografen

AANK    O NDIGING     

De onderzoeksgroep Vrouwenarbeid Vroegmoderne Tijd van het IISG 
organiseert op 28 november een studiedag over Vrouwen en werk in 
de vroegmoderne tijd. De opzet van de studiedag is het inventariseren 
van (lopend) onderzoek naar vrouwenarbeid in de Nederlanden in de 
vroegmoderne periode, onderzoekers de mogelijkheid bieden hun 
onderzoek te presenteren en onderzoekservaringen uit te wisselen.
De dag bestaat uit een projectpresentatie van de onderzoeksgroep 
Vrouwenarbeid Vroegmoderne Tijd en lezingen van dr Piet van Cruy-
ningen (De arbeid van vrouwen in de landbouw), dr Myriam Everard 
(Zware arbeid door vrouwen), drs. Laura van Aert (De arbeid van vrou-
wen in zestiende-eeuws Antwerpen), dr Lotte van de Pol (De arbeid 
van arme vrouwen in achttiende-eeuws Amsterdam), drs. Annette de 
Wit (De arbeid van vrouwen van zeelieden in het Maasmondgebied), 
dr Marco van Leeuwen (Website afbeeldingen van werk), drs. Annette 
de Vries (De verbeelding van arbeid en beroep in de vroegmoderne 
Nederlanden) en tot slot een woord van prof. Dr Jan Lucassen.

Praktische informatie:
Vrijdag 28 november 2003 van 9.30 - 19.00 op het Internationaal Insti-
tuut voor Sociale Geschiedenis, Cruquiusweg 31 te Amsterdam.
Opgave vóór 21 november via mail (enm@iisg.nl ) of per post (IISG 
t.a.v. Ariadne Schmidt, Cruquiusweg 31, 1021 BP Amsterdam). Bij-
drage voor deelname (kosten van koffie, thee en lunch) 7,50 euro ter 
plaatse te betalen.

AANK    O NDIGING     



110

TGSB 2003/3 TGSB 2003/3

111

p&v

nvsm



112

TGSB 2003/3

Brood Rozen

ACCO-Leuven,
Tiensestraat 134, 3000 Leuven

DE GROENE WATERMAN, 
Wolstraat 7, 2000 Antwerpen

Boekhandel FORUM, 
D. Boucherystraat 10, 2800 Mechelen

Boekhandel MARNIX, 
Nederkouter 209, 9000 Gent

Nieuwscentrum WALRY, 
Zwijnaardsesteenweg 6, 9000 Gent

Marxistisch Antiquariaat AURORA, 
Jean Volderslaan 34, 1060 Brussel

Brood & Rozen 
is tevens te verkrijgen bij: 

Brood & Rozen
Tijdschrift voor de Geschiedenis van Sociale Bewegingen 
Driemaandelijks tijdschrift uitgegeven door 
Amsab-Instituut voor Sociale Geschiedenis
Bagattenstraat 174, 9000 Gent
Tel.: (09) 224 00 79
Fax: (09) 233 67 11
e-mail: broodenrozen@amsab.be
Voorzitter: Herman Balthazar
Directeur: Wouter Steenhaut


