
MAGAZINE VRIJZINNIGE ACTUALITEIT OOST-VLAANDEREN

Johan Braeckman

Over wonderen en mirakels

Loobuyck, Slembrouck en Comhaire in de arena

Dossier levensbeschouwelijke symbolen

ISSN0780-2989 › P608277 › verschijnt maandelijks › Niet in juli en augustus › jaargang 46 › nr.1 › januari 2014



Inhoud

Van de redactie�
Geuzenverdriet� 3

in memoriam
Dany Vandenbossche� 4

Plakkaat
Erkenning van alternatieve genezers, een gordiaanse knoop?� 5

Actua
Over wonderen en mirakels� 6

Arena
Levensbeschouwelijke symbolen in  
officiële functies� 10

Poëstille
Schalks & schamper� 23

ACHTER DE LINIE
Wandelen door Gent 1913-1918� 24

Vraagstuk
Jacinta De Roeck evalueert de  
uitbreiding van de euthanasiewet� 28

Menselijk, al te menselijk
Achter de tralies� 34

Column
Grensoverschrijdend gedrag� 39

Filosoof over filosoof
Ernst Bloch, de filosoof van de hoop� 40

Steen in de kikkerpoel
GGO'S, een oplossing voor de toekomst?� 42

Podium
Stromae, de Morrissey van de Eurozone � 44

Cultuur
Kunst en sacraliteit  � 46
Oorlog en trauma � 50

Boekenrevue
De seculiere samenleving, Patrick Loobuyck� 52

Film
La vie d’Adèle & Behind the Candelabra� 56

Coda
Soms is het lekker om een Luddiet te zijn� 58

Nieuwsbrief� 59

colofon� 63

2  >  januari 2014� degeus



Geuzenverdriet
De Geus die voor u ligt, bevat tot ons groot verdriet het 
laatste Podium dat Dany Vandenbossche voor ons schreef. 
De verslagenheid op de redactie van De Geus bij het plotse 
overlijden van onze erudiete pop- en rockredacteur was 
tastbaar, net als het bevreemdende gevoel dat ons bekroop 
terwijl we zijn artikel voor publicatie klaarmaakten. We 
zullen je missen, Dany. Bedankt voor al je artikels in Podium. 
Vaak met een grappige kwinkslag, tongue in cheeck; soms 
ernstig, maar altijd bulkend van passie voor muziek. Of het 
nu ging over fado, jazz, Vlaamse kleinkunst, Frans chanson, 
heavy metal of de Rolling Stones, je kon er je publiek altijd 
warm voor maken. We openen deze editie met een in 
memoriam door Frederik Dezutter, Dany’s rechterhand bij 
het onthoofde Vermeylenfonds. 

DOSSIER

Een van de redenen waarom deze Geus zo’n vuistdik 
nummer is geworden, is dat we hebben gekozen om 
de discussie over de wenselijkheid van een verbod op 
levensbeschouwelijke en ideologische symbolen bij 
overheidsambtenaren uitgebreid te behandelen. Het is een 
symbooldossier geworden, letterlijk en figuurlijk, dat in 
de loop van 2013 zowel de verdeeldheid als de kracht van 
de vrijzinnigheid heeft geïllustreerd. Ja, we zijn hierover 
verdeeld, en ja, sommige standpunten die door vrijzinnigen 
ingenomen werden en worden, hebben een aantal mensen 
in progressieve middens voor het hoofd gestoten. Tant pis. 
Tegelijkertijd is net dat de kracht van de vrijzinnigen: we 
hoeven geen uitgestippelde partijlijn te volgen, en evenmin 
zijn we gedwongen om bepaalde uitgangspunten kritiekloos 
te onderschrijven. Onvermijdelijk, en dat is maar goed ook, 
leidt dat tot meningsverschillen. Het belangrijkste is dat die 
argumentatief worden beslecht, en niet met moddergooien, 
aanvallen ad hominem of met sektarisch geweld. Dat is per 
slot van rekening de belangrijkste en meest waardevolle 
eigenschap van een vrijzinnig-humanistische manier om 
in de wereld te staan. Albert Comhaire stelde de gedachten 
die hij over deze discussie voelde opborrelen op papier. 
Het werd een target article. We vroegen zowel aan Patrick 
Loobuyck, auteur van De seculiere samenleving en een hevige 
tegenstander van het verbod, als aan Jurgen Slembrouck, 
schrijver van de oorspronkelijke open brief Aan het loket God 
noch partij, om erop te reageren. Dat deden ze met verve. 
Zoals altijd zijn uw reacties op de gevoerde discussie welkom 
op de redactie. In onze boekenrevue leest u trouwens een 
uitgebreide bespreking van Loobuycks boek. 

EUTHANASIE

Er is sinds het verschijnen van ons laatste nummer van 
2013 iets gebeurd waar vrijzinnigen al elf jaar voor pleiten: 
de uitbreiding van de euthanasiewet naar minderjarigen. 

Reden voor euforie? Hoewel het een mooie stap vooruit is, 
valt een verbaasd ‘wat hebben ze er nu weer van gemaakt?’ 
nauwelijks te onderdrukken. We evalueren het wetsvoorstel 
in een gesprek met Jacinta De Roeck. Zij speelde als senator 
een grote rol in de totstandkoming van de euthanasiewet in 
2002, en kreeg daarvoor onlangs de LEIFtime Achievement 
Award van het Levenseinde Informatie Forum. Een ideale 
gesprekspartner, dus. 

IN DE BAJES

Verder biedt deze Geus u een unieke inkijk in het leven 
achter de tralies. Marc Taeldeman, moreel consulent in de 
gevangenis van Oudenaarde, beschrijft hoe het er werkelijk 
aan toegaat. Hij wil vooral vooroordelen bestrijden: een 
verblijf in een penitentiaire instelling lijkt volgens al te veel 
mensen meer op een uitgebreide vakantie in Club Med dan 
op een gevangenisstraf. Taeldeman laat met enkele rake 
beschrijvingen zien dat niets minder waar is. Niet voor niets 
wordt België steevast op de vingers getikt als de toestand 
van ons gevangeniswezen op internationale fora wordt 
besproken. Een regelrechte schande, die vreemd genoeg op 
minder verontwaardiging stuit dan het lot van varkens in 
onze bio-industrie. Niet alleen is het onwaar, een dergelijk 
vooroordeel articuleert ook een duidelijk verlangen naar een 
voorbijgestreefd retributief strafsysteem. Oog om oog, tand 
om tand. Het lijkt alsof de vox populi zich niet kan losmaken 
van de neiging om van wraak het voornaamste strafdoel 
te maken, terwijl dat eigenlijk in een humaan strafbeleid 
geen prioriteit zou mogen zijn. Willen we werk maken van 
een humanisering van onze samenleving, is dat toch een 
van onze grootste werkpunten. Terecht besteedt deMens.nu 
heel wat aandacht aan het penitentiair beleid in het zopas 
verschenen memorandum voor de verkiezingen van 2014.

OORLOG

Tot slot stellen we u een nieuwe rubriek voor, die in 2014 de 
kolommen van de Geus zal helpen opvullen: Achter de linie. 
In een jaar waarin de Eerste Wereldoorlog op alle mogelijke 
manieren herdacht zal worden, kozen wij ervoor om in te 
zoomen op de impact van de oorlog op het dagelijkse leven 
van mensen zoals u en ik. Concrete verhalen van concrete 
mensen. De eerste aflevering, een publicatie uit het boek 
Wandelen door Gent 1913-1918. Van Wereldtentoonstelling tot 
Wereldoorlog van Erwin De Decker en Peter Jacobs, laat zien 
wat de oorlog betekende voor de Gentse bevolking. 

Zo, met deze extra goedgevulde Geus hebt u alvast genoeg 
leesvoer om de indigestie na de feestdagen door te komen. 
Ons rest enkel nog u een gelukkig 2014 toe te wensen. Maak 
er het beste van.

De redactie.

degeus� januari 2014  >  3

Van de redactie



4  >  januari 2014� degeus

In Memoriam

Dany Vandenbossche
2 april 1956 – 1 december 2013

Al van bij zijn aanstelling als alge-
meen voorzitter van het Vermey-
lenfonds in mei 2012 nam Dany 
Vandenbossche zich voor om een 
linkse denktank op te starten. Hij 
wou het Vermeylenfonds een nieuwe, 
inhoudelijk relevante rol geven in 
het aanvechten van de toenemende 
verrechtsing in Vlaanderen en de 
vermarkting van cultuur. Met gedre-
venheid en rustige vastberadenheid 
vatte hij die taak aan. Nauwelijks een 
jaar later was die denktank - Metis 
Institute - een feit. Hij kon zo snel 
handelen omdat hij zo’n groot net-
werk had en op veel sympathie kon 
rekenen van vooraanstaande progres-
sieve persoonlijkheden. Daarenboven 
had hij de ontwapenende gave om 
moeilijke dingen op een verstaan-
bare manier over te brengen. Geen 
gezwollen retoriek maar heldere 

analyses. Als voorzitter was hij ook 
een sterke democraat. Hij kon goed 
luisteren en was een teamspeler. 
Een goede luisteraar, een zeldzame 
gave. Onbaatzuchtig, al sloeg hij een 
lekkere maaltijd nooit af! Tegelijk 
interesseerde het afdelingswerk hem 
ook. Vlotjes kon hij contacten op-
noemen in de verste uithoeken van 
Vlaanderen. Niet te beroerd om mee 
op stap te gaan om nieuwe afdelin-
gen op te starten. Dany was bovenal 
ook aangenaam gezelschap, we keken 
steeds uit naar de ontmoetingen. Het 
leven is feest en hard werk, tegelijk! 
Slaap is tijdverlies.

‘Je te dis mort aux cons 
Bien plus cons que toi 
Mais qui sont mieux 
portants’-Jacques Brel

Ook zijn engagement bij deMens.nu 
nam hij ernstig. Vrijzinnig huma-
nisme moest voor hem progressief, 
emanciperend, open en verdraag-
zaam zijn. Hij stond kritisch tegen-
over ontwikkelingen in de vrijzinnig-
heid die stroeve institutionalisering 
in de hand werken. Hij wou een 
vrijzinnigheid die een positief, breed 
wervend verhaal bracht en zich 
niet steeds zou verliezen in klein-
heid en het zich afzetten tegen de 
oude vijand. Want die hokjes kon 
hij overstijgen. Hij had veel bewon-
dering voor mensen die een sterk 
positief maatschappelijk engagement 
toonden, ook al waren die van een 
andere ideologische overtuiging. En 
dat respect kwam ook van de andere 
kant. Aan luiheid had hij een hekel, 
aan beroepsvergaderaars die geen 
voortgang boeken ook.

Hij doorprikte machtszieke personen 
zonder visie en ruggengraat. Dany 
had ook de moed om tegen de stroom 
in te varen. Zo was hij binnen de 

vrijzinnigheid een van de weinige 
tegenstanders voor een algemeen 
hoofddoekenverbod in de ambtenarij, 
en streek hij de N-VA tegen de haren 
door Franstalige tekstballonnen bij 
de uitnodiging van de striptentoon-
stelling in het Vlaams Parlement te 
plaatsen. 

De Gentse (en Vlaamse) vrijzinnig-
heid verliest een links, progressief 
boegbeeld. Dany kon met iedereen 
praten, die toegankelijkheid maakte 
van hem – waarschijnlijk ongewild 
– een uithangbord voor vrijzinnig 
Gent. Die vrijzinnigheid kampte vol-
gens hem met een ernstig imago- en 
organisatieprobleem. Te dof, te oud, 
teveel op zichzelf gericht, te formeel 
archaïsch, te weinig ‘rock ’n roll’. De 
weinige keren dat het wel swingde 
ging hij graag uit zijn dak, micro in 
de hand. De Gentse vrijzinnigheid, 
het Geuzenhuis, De Geus van Gent: 
hij was er op zijn eigen manier trots 
op en trok mee aan de kar.

Zo ging het eigenlijk met veel onder-
werpen. Zelden middenmoot; ofwel 
groot voorstander ofwel kritische 
dwarsligger. Maar steeds beargumen-
teerd en loyaal. Ook als socialist.

Toonaangevend voor zijn grote pas-
sie: de kunst, goede jazz en pop, de 
musea (SMAK, MSK, …) en de ten-
toonstellingen. Zonder de kapsones 
die veel van de culturo’s in die sector 
eigen is. 

Zijn vaste muziekbijdrage in De Geus 
getuigde van een brede smaak en 
deed je goesting krijgen om dat ene 
concert nog mee te pikken. Niemand 
had vermoed dat dit het laatste was. 

Bedankt dat ik een eindje mee 
mocht. 
Zoals die andere Maestro het zei:   
Formidable, formidable 
tu étais formidable.

Frederik Dezutter

© Dominique Dierick



degeus� januari 2014  >  5

Plakkaat

Erkenning van alternatieve 
genezers, een gordiaanse knoop?
Ongeveer 15 jaar geleden besloot Marcel Colla, als minister 
van volksgezondheid, dat illegale behandelaars een belang-
rijk maatschappelijk fenomeen zijn en dat er een wettelijke 
regeling nodig was ‘om de bevolking te beschermen en om 
goede kwaliteit te verzekeren’.

In 1999 werd een wet doorgedrukt die de procedure bepaalt 
hoe een NCP (niet-conventionele praktijk) geregistreerd en 
erkend kan worden. Die wet-Colla werd fel aangevochten en 
uiteindelijk werd het een compromis, vol onduidelijkheden 
en tegenspraken (zie het nog steeds actuele artikel uit 1999 
van Tim Trachet over de strubbelingen rond het maken van 
de wet-Colla op http://www.skepsis.nl/colla.html). Het 
begint al met de zinloze definitie van NCP: ‘het gewoonlijk 
verrichten van handelingen die tot doel hebben de gezond-
heidstoestand van een menselijk wezen te bevorderen en/of 
te bewaken’. Alvast werden vier praktijken tot NCP be-
noemd: homeopathie, acupunctuur, chiropraxie en osteopa-
thie. Waarom zij wel en de kruidenvrouwtjes, magnetiseurs 
en handopleggers niet? Die kunnen nog steeds hun erken-
ning aanvragen.

Het universitaire standpunt is duidelijk: behandelingen wor-
den pas aanvaard en opgenomen in de geneeskunde en het 
onderwijs als ze bewezen zijn. Die term NCP is een politiek 
correcte manier om niet te moeten zeggen ‘zonder bewezen 
werking’ (soms hebben enkele elementen misschien nut, 
maar niet het hele systeem). De NCP-aanhangers zijn het 
daar niet mee eens, ze beweren dat er wel degelijk bewijzen 
zijn, maar dat er een wereldwijd complot bestaat om die te 
negeren. Waarom worden hun positieve studies niet aan-
vaard als bewijs? De voornaamste redenen zijn onvoldoende 
kwaliteit, geen controlegroep, en vooral de selection bias of 
kersenplukken: het selectief vermelden van enkel de gun-
stige resultaten. Zo zou je bijvoorbeeld kunnen aantonen dat 
de bewoners van huizen met onpare huisnummers zwaarder 
wegen, of minder kanker krijgen dan die van de pare num-
mers. In de helft van alle straten zal dat zo zijn, maar in de 
andere helft is het volgens de spreiding van het toeval net 
omgekeerd, en daar zwijg je over. Niet enkel de alternatieven 
bezondigen zich aan dat kersenplukken, ook Big Pharma 
heeft de resultaten van hun producten soms opgesmukt.

Helemaal verwerpelijk is het opvoeren van ‘getuigen’ die 
verklaringen afleggen over hun wonderbaarlijke genezing. 
Die emotionele verhalen maken een sterke indruk op het 
publiek. Ze kunnen oprecht en ontroerend zijn, maar zijn 
geen bewijs voor werkzaamheid: nadat is niet hetzelfde als 
doordat, of anders uitgedrukt: correlatie is geen bewijs voor 
causaliteit.

Meer dan tien jaar lang gebeurde er bijna niets met die wet, 

tot in 2010 de Belgische staat werd veroordeeld om een 
dwangsom van 5000 euro per te maand te betalen aan de 
osteopaten, wegens het niet uitvoeren van de wet, waardoor 
hen ‘de kans op erkenning was ontzegd’. Ze hebben al een 
mooi sommetje opgestreken. Het ministerie schoot wak-
ker in 2011, de commissies werden benoemd, paritair uit 
academici en beoefenaars van een NCP. Tientallen vergade-
ringen werden belegd aan hoog tempo, vaak op onmogelijke 
momenten, zelfs in volle examentijd. De academici haakten 
af of konden niet aanwezig zijn, de NCP-ers waren telkens 
in de meerderheid en er werden twijfelachtige adviezen ge-
produceerd. Na november 2012 werd er niet meer vergaderd, 
en in juli 2013 kondigde de minister van Volksgezondheid, 
mevrouw Onkelinx, aan dat ze weldra een KB (koninklijk 
besluit) zou uitvaardigen om de homeopaten te erkennen als 
een soort medisch specialisme met beschermde titel. Hierop 
volgde een reeks sterk afkeurende reacties.

Ongestoord legt de minister het advies van zowat alle nati-
onale en internationale wetenschappelijke instanties naast 
zich neer, van alle Belgische universiteiten, de Koninklijke 
Academie voor Geneeskunde, het Federaal Kenniscentrum 
voor de Volksgezondheid, de Orde, alle medische studenten 
en de artsenverenigingen. In september laat ze weten dat 
ze ook de osteopaten wil erkennen als medisch beroep. Die 
zullen dan in eerste lijn diagnoses maken en behandelen. 
Ook daarop werd nogmaals algemeen en streng afkeurend 
gereageerd. Merkwaardig is dat de teksten van het aange-
kondigde KB nog steeds een angstvallig bewaard geheim zijn. 
Niemand krijgt inzage, zelfs parlementsleden en leden van 
de commissies niet.

Inmiddels kreeg de minister een advies van de Raad van 
State, dat brandhout maakt van haar KB wegens ontbre-
kende definities, vaagheid, en het negeren van de wettelijk 
vereiste procedures. De volledige adviestekst wordt geheim 
gehouden, de commissieleden kregen maar een stukje te 
zien. In november werd in allerijl een paritaire adviescom-
missie samengeroepen om vlug adviezen conform de wet te 
maken. Toen waren de universiteiten wel voldoende aanwe-
zig. Er werd gestemd dat het niet in het belang van de volks-
gezondheid is om een speciale erkenning voor homeopathie 
te organiseren. Wat nu, minister? Zou het niet eenvoudiger 
zijn gewoon een registratie te organiseren voor die populaire 
behandelaars, duidelijk gescheiden van de echte genees-
kunde? Bewijs voor werking is dan niet vereist, maar wel een 
strikte gedragscode en toezicht om de bevolking te bescher-
men tegen de ergste gevaren en oplichters. Dat zou eerlijker 
en logischer zijn dan het creëren van een groep artsen met 
speciale erkenning voor voodoo of handoplegging.

Willem Betz



Over wonderen 
en mirakels

Van januari tot april organiseert Johan Braeckman een lezin-
genreeks aan de Universiteit Gent over het thema ‘Religie en 
scepticisme’, met een indrukwekkende sprekerslijst. Etienne 
Vermeersch, Danny Praet, Maarten Boudry, Herman Philipse, 
Jean Paul Van Bendegem en Johan Braeckman zelf zijn maar 
enkele van de experts die aan bod zullen komen. 

Om u alvast warm te maken voor dit onderwerp laat Braeck-
man zijn sceptisch licht schijnen over zogenaamde mirakels. 
Hoe waarschijnlijk is het dat iemand geneest dankzij godde-
lijke interventie tijdens een bezoek aan de grot van Lourdes? 
En, belangrijker, hoe argumenteer je tegen mensen die het 
voor mogelijk houden dat een rolstoelpatiënt vrolijk huppe-
lend kan terugkeren van een trip naar Scherpenheuvel?

Begin november nam ik aan de 
Universiteit Antwerpen deel aan een 
studiedag over wonderen en mirakels. 
Er waren meerdere interessante voor-
drachten, over de historiek van het 
denken over mirakels en hun voor-
stelling in de kunstgeschiedenis. 

De organisatoren hadden ook een 
theoloog uitgenodigd, die de heden-
daagse katholieke visie op mirakels uit-
eenzette. Zelf was ik de scepticus van 
dienst, die vraagtekens kon plaatsen 
bij het geloof in wonderen en andere 
bovennatuurlijke verschijnselen. Het 
betoog van de theoloog kwam er in 
essentie op neer dat er te veel getuige-
nissen zijn van wonderlijke gebeurte-
nissen om de realiteit van mirakels te 
verwerpen. Ongetwijfeld kan men veel 
wat als miraculeus wordt omschreven, 
verklaren door de tekortkomingen van 
de menselijke waarneming of de nor-
male werking van de natuurwetten. 

Het zou veel 
indrukwekkender 

zijn, mocht men in 
bedevaartsoorden pruiken 
en glazen ogen achterlaten 

in plaats van krukken

Maar, aldus de theoloog, niet alle 
mirakelgetuigenissen kunnen op die 
manier ‘wegverklaard’ worden. Som-
mige zijn ongetwijfeld echt en bieden 
ons een inkijk in een bovennatuur-
lijke, religieuze dimensie. 

Als voorbeeld verwees hij naar de 
vele blijken van dankbaarheid voor 
genezingen die je in bedevaartsoorden 
aantreft. Sommigen laten daar zelfs 
krukken achter, wat op zijn minst 
toch suggereert dat er wonderlijke 
gebeurtenissen plaatsvinden. 

6  >  januari 2014� degeus

Actua

Huwelijk in Cana, Giotto di Bondone (1267-1337)



Argumenten en interpretaties

In mijn reactie kon ik onmogelijk 
nalaten om de aan Anatole France 
toegeschreven opmerking te citeren 
dat het veel indrukwekkender zou 
zijn, mocht men in bedevaartsoorden 
pruiken en glazen ogen achterlaten 
in plaats van krukken. Sommige 
toehoorders vonden een dergelijke 
opmerking misschien cynisch, maar 
ze raakt een wezenlijke kwestie aan. 
Als mirakels effectief plaatsvinden, 
waarom dan niet klaar en duidelijk? 
Men kan van mening zijn dat mira-
kels niet duidelijk mógen zijn, omdat 
ze bedoeld zijn om het geloof op de 
proef te stellen. Wie gelooft dat een 
genezing in Lourdes echt miraculeus 
is, ook al zijn er andere verklaringen 
mogelijk, is dan de ware gelovige. Wie 
kritisch denkt en van mening is dat 
iemand met een verzwikte enkel ook 
zonder mirakel na verloop van tijd 
geen kruk meer nodig heeft, is duide-
lijk een ongelovige. Mirakels gebeuren 
om het sceptische kaf van het gelovige 
koren te scheiden. Het is allicht niet 
onmogelijk, maar het lijkt me foute 
theologie. Alsof een volmaakte god 
een spelletje zou spelen, waarbij hij 
de natuurwetten een beetje buigt 
of even tegenhoudt, om kennis te 
verkrijgen over de geloofsbarometer 
van zijn schepselen; kennis die hij, als 
alwetende god, natuurlijk sowieso al 
heeft. Bovennatuurlijke experimenten 
om de kwaliteit van het menselijk 
geloof te testen … de mogelijkheid valt 
allicht niet voor honderd procent uit 
te sluiten, maar het is toch duidelijk 
bijzonder onwaarschijnlijk. 

Zijn er andere, meer overtuigende 
argumenten om het bestaan van 
mirakels aannemelijk te maken? Wat 
met het door de theoloog beklem-
toonde gegeven dat getuigenissen over 
wonderlijke gebeurtenissen duizenden 
jaren oud zijn, van over heel de wereld 
komen en ook nu nog schering en 
inslag zijn? Tienduizenden, misschien 
honderdduizenden mensen hebben 
zogenaamde heiligen, wondergene-
zers, magiërs en andere buitengewone 
mensen mirakels zien uitvoeren, van 
genezingen tot levitaties, van gedach-
tenlezen tot telekinese. 

Het is veelzeggend dat ook 
diegenen die geloven in 
mirakels, vrijwel steeds 
niet enkel en alleen op 
een mirakel vertrouwen 
om te genezen van een 
ernstige aandoening

Zijn al die getuigen misleid? Op-
nieuw, totale zekerheid kunnen we 
hier niet over bekomen. Misschien is 
er ooit een yogi in India op authen-
tiek bovennatuurlijke wijze aan de 
zwaartekracht ontsnapt, en wie weet 
waren daar getuigen van? Misschien 
zijn sommige verhalen over Maria-
verschijningen echt? De laatste jaren 
zou Maria tientallen tot honderden 
keren in China zijn verschenen. Kun-
nen we uitsluiten dat Maria zich een 
keertje echt vertoond heeft? Neen, 
dat kunnen we uiteraard niet. In 
zijn studie Les miracles, un défi pour 
la science? (1997) inventariseert de 
godsdienstsocioloog Pierre Delooz, die 
verbonden was aan de universiteiten 
van Luik en Bergen, ongeveer twaalf-
honderd miraculeuze gebeurtenissen. 
De grote meerderheid daarvan zijn 
genezingen die als wonderlijk werden 
ervaren. Alle voorbeelden die Delooz 
bespreekt werden bestudeerd door 
de Congregatie voor de Heilig- en 
Zaligsprekingsprocessen, of door de 
voorganger ervan, die teruggaat tot 
1588. Die congregatie onderzoekt, in 
functie van iemands mogelijke zalig- 
of heiligverklaring, of wonderlijke ge-
beurtenissen wel degelijk miraculeus 
zijn, dan wel of meer aardse factoren 
ze kunnen verklaren. 

Veel gelovigen geven in onze tijd 
een soort postmodernistische inter-
pretatie aan mirakels. Het zou niet 
uitmaken of mirakels ‘echt’ zijn, want 
wat betekent dat eigenlijk, ‘echt’? Veel 
belangrijker is de betekenis van het 
mirakel, de boodschap die erin tot ex-
pressie komt, de wijze waarop mensen 
een wonderlijke gebeurtenis in hun 
zingeving integreren, de inspiratie 
die men eruit kan putten, enzovoort. 
Dat kan een zinvolle duiding zijn van 

mirakels in het mens- en wereldbeeld 
van pakweg een hedendaagse christen 
die zijn geloof niet irrationeel of pseu-
dowetenschappelijk wil inkleuren, 
maar zowel de Congregatie voor de 
Heilig- en Zaligsprekingsprocessen als 
de grote meerderheid van gelovigen 
zijn op de eerste plaats in de echt-
heid van mirakels geïnteresseerd. Als 
iemand zich als paranormaal begaafd 
voordoet, maar uiteindelijk blijkt alles 
wat hij doet op goocheltrucs te berus-
ten, dan lost de magische dimensie 
plots op in het niets. Als een miracu-
leuze genezing in Lourdes bij nader 
onderzoek eerder te wijten is aan de 
medicatie die tijdens de bedevaart 
werd genomen, dan is de betovering 
onmiddellijk verbroken. De Congrega-
tie is streng: ze beschouwt slechts een 
kleine minderheid van wonderlijke 
gebeurtenissen als echt miraculeus. 

Wetenschappelijk onverklaarbaar?

Behalve het wetenschappelijk onver-
klaarbare, bovennatuurlijke karakter 
van de gebeurtenis op zich, zijn er 
nog andere criteria om iemand heilig 
te verklaren, zoals de mate waarin 
hij of zij een christelijk leven leidde. 
Maar wat mij hier interesseert is het 
criterium van wetenschappelijke on-
verklaarbaarheid. Als de wetenschap 
een genezing niet kan verklaren, dan 
wordt de hypothese dat het om een 
mirakel gaat blijkbaar zinvol, zowel 
voor de Congregatie als voor talloze 
gelovigen. 

Zo gauw iemand gelooft in 
de echtheid van mirakels, 

volgt de rationalisatie 
van het geloof vanzelf

Voor iemand die sceptisch is ingesteld, 
is het lastig om dit niet te interprete-
ren als een illustratie van de drogre-
den die bekend staat als het Argumen-
tum ad ignorantiam, of het argument 
van de onwetendheid: een gebeurtenis 
moet wel miraculeus zijn, aangezien 
er blijkbaar geen wetenschappelijke 
verklaring voor bestaat, en ik me geen 
enkele andere natuurlijke verklaring 
kan voorstellen. Maar er kunnen veel 

Annelien Kenis (l.) en Matthias Lievens (r.)
© Filip Naudts

degeus� januari 2014  >  7

Actua



redenen zijn waarom een gebeurtenis, 
bijvoorbeeld een genezing, als wonder-
baarlijk wordt ervaren, zonder dat we 
met een goddelijke, dus bovennatuur-
lijke tussenkomst te maken hebben. 
Zo is het bijvoorbeeld lang niet altijd 
zeker dat iemand wel degelijk ziek was 
vóór de ‘genezing’ plaatsvond. 

De ware gelovige gedraagt 
zich zoals een aanhanger 

van complottheorieën

Vaak denken mensen dat ze ziek zijn, 
zonder dat daar objectief aantoonbare 
redenen voor bestaan. Het is niet 
gemakkelijk, zo niet onmogelijk, om 
nadat het vermeende mirakel plaats-
vond aan te tonen dat de ‘patiënt’ 
eigenlijk niet eens ziek was. Wie toch 
echt ziek was en ‘onverklaarbaar’ 
geneest, onderschat misschien de 
herstelmogelijkheden waarover het 
eigen lichaam beschikt. Allerlei aan-
doeningen komen en gaan, zonder dat 
een of andere medische interventie 
nodig is. Bovendien moet men er zich 
bewust van zijn dat getuigenissen over 
bijzondere gebeurtenissen altijd een 
wat dubieus karakter hebben. Mensen 
kleuren een en ander bij, verdraaien 
en veranderen hier en daar, leggen 
verbanden, vullen zelf de gaten in, 
overdrijven sommige aspecten en 
laten andere vallen … Naarmate het 
verhaal verder wordt verteld, geraakt 
het, mede door de onbetrouwbaarheid 
van het menselijk geheugen, meer en 
meer vervormd en onbetrouwbaar. 
Wonderlijke gebeurtenissen worden 
over het algemeen pas een hele tijd 
nadat ze plaatsvonden onderzocht. 
Sommige getuigen en betrokkenen 
zijn dan niet meer vindbaar, en diege-
ne die er wel zijn, geven een versie die 
onvermijdelijk ten dele een construc-
tie van hun verbeelding is.

Fundamenteel is natuurlijk de beden-
king dat bovennatuurlijke gebeur-
tenissen niet anders dan bijzonder 
onwaarschijnlijk kunnen zijn. Mocht 
dat niet zo zijn, zouden we er dan niet 
voortdurend getuige van zijn? Zouden 
we niet massaal beroep doen op de 
tussenkomst van heiligen wanneer we 

ziek zijn, in plaats van naar de arts te 
gaan, medicatie te nemen of ons te la-
ten hospitaliseren? Het is veelzeggend 
dat ook diegenen die geloven in mi-
rakels, vrijwel steeds niet enkel en al-
leen op een mirakel vertrouwen om te 
genezen van een ernstige aandoening. 
Men neemt medicatie, maar bidt ook 
voor een goddelijke tussenkomst. Of 
men vraagt aan God om de medicatie 
goed te laten werken … Als een gene-
zing dan effectief plaatsvindt, wordt 
al snel een causale link gelegd met het 
bidden en niet met de geneeskunde. 
Of men vraagt om de genezing van 
een aandoening die ook vanzelf ge-
neest, maar niet om een geamputeerd 
been te laten aangroeien of om blinde 
ogen terug ziend te maken. Wanneer 
de medische wetenschap een oplos-
sing vindt voor ernstige aandoenin-
gen die niet spontaan genezen, dan 
bedankt de gelovige zijn god omdat hij 
op wonderlijke wijze het wetenschap-
pelijk onderzoek tot een doorbraak 
liet komen, of omdat hij de chirurg 
een bovennatuurlijk handje toestak bij 
een operatie … Alsof de wetenschap 
of de chirurg het niet alleen zouden 
kunnen. 

Ongetwijfeld zijn er veel 
meer mensen omgekomen 
door de verkeersdrukte van 

en naar Lourdes, dan er 
gered zijn dankzij een gebed

Zo gauw iemand gelooft in de echt-
heid van mirakels, volgt de rationali-
satie van het geloof vanzelf. Er is dan 
eigenlijk niets meer dat die persoon 
nog van zijn geloof kan afhelpen. 
Elke bijzondere gebeurtenis, ook al is 
ze volkomen normaal vanuit weten-
schappelijk en statistisch oogpunt, 
is dan koren op de wondermolen. 
En telkens wanneer de vraag naar 
een bovennatuurlijke tussenkomst 
niet beantwoord wordt, liggen de 
verklaringen voor de hand: ‘God kan 
toch niet op elke vraag die gesteld 
wordt ingaan?’ Men mag ook niet het 
onmogelijke vragen: ‘Rugpijn doen 
verdwijnen is één ding, een been terug 
laten aangroeien iets helemaal an-

ders.’ De ware gelovige gedraagt zich 
zoals een aanhanger van complot-
theorieën: zelfs de totale afwezigheid 
van bewijs, wordt een bewijs van de 
waarheid van de ‘theorie’. Overigens 
kan men zich afvragen waarom het 
voor God moeilijker zou zijn om een 
been te laten aangroeien dan om een 
verkoudheid te genezen. God slaagde 
erin om het hele universum te creë-
ren, maar een arm of een been gaan 
zijn krachten te boven? 

Mirakels versus de natuurwetten

Er duiken natuurlijk tal van andere 
vragen op. Bijvoorbeeld: waarom 
gebeuren mirakels zo willekeurig? Er 
lijkt geen enkele vorm van rechtvaar-
digheid of redelijke motivatie achter 
schuil te gaan. Een hoogbejaarde 
oorlogsmisdadiger wordt in Lourdes 
van zijn jicht verlost, maar ondertus-
sen sterft zijn volstrekt onschuldig 
kleinkind aan leukemie. Iemand 
anders voelt in Lourdes zijn krachten 
aansterken, maar verongelukt op de 
terugweg. Ik weet niet of iemand het 
heeft nagetrokken, maar ongetwijfeld 
zijn er veel meer mensen omgekomen 
door de verkeersdrukte van en naar 
Lourdes, dan er gered zijn dankzij 
een gebed op de plek waar Maria aan 
Bernadette Soubirous verscheen. 

De achttiende-eeuwse filosoof David 
Hume bracht in een tekst met als titel 
Of Miracles nog meer argumenten 
aan om sceptisch te staan tegenover 
de realiteit van mirakels. Zo wees hij 
erop dat mensen er psychologisch toe 

8  >  januari 2014� degeus

Actua



neigen om in het onwaarschijnlijke en 
wonderbaarlijke te geloven, wellicht 
omdat het hen in een aangename 
emotionele toestand brengt. Heden-
daags onderzoek wijst uit dat Hume 
hier op het juiste spoor zat. Geloof 
hechten aan het bovennatuurlijke, het 
wonderbaarlijke of het paranormale, 
kan mensen meer optimistisch en 
gelukkig maken, troost verstrekken 
en angsten reduceren, maar dat is na-
tuurlijk geen argument dat bijdraagt 
tot de geloofwaardigheid ervan. 

Hume wijst er ook op dat verschil-
lende religies elk op zich mirakelver-
halen kennen om ‘hun’ openbaring te 
ondersteunen. Aangezien die openba-
ringen elkaar uitsluiten, kunnen de 
mirakelverhalen onmogelijk allemaal 
waar zijn. De meer algemene stel-
ling die Hume ontwikkelde, houdt 
in dat de bewijzen pro en contra een 
bijzondere bewering grondig gewikt 
en gewogen moeten worden, waarna 
men de meest onwaarschijnlijke 
opvatting kan verwerpen. Met betrek-
king tot mirakels wijst hij erop dat de 
uniforme en continue werking van 
de natuurwetten door ontelbaar veel 
mensen werd en wordt waargenomen. 
Een mirakel houdt een overtreding in 
op de natuurwetten, door een intenti-
onele goddelijke tussenkomst, met of 
zonder bemiddeling van een tussen-
schakel (bijvoorbeeld het bidden tot 
een heilige of het aanraken van een 
relikwie). Miraculeuze gebeurtenis-
sen worden over het algemeen slechts 
door zeer weinig mensen waargeno-

men, en wat ze vertellen kan men ook 
begrijpen door de onbetrouwbaarheid 
van zintuiglijke waarneming en van 
het geheugen, alsook door andere 
factoren. De uniforme en continue 
werking van de natuurwetten daar-
entegen wordt door vrijwel iedereen 
constant waargenomen. Maar de 
manier waarop de natuurwetten 
lijken te werken sluit het bestaan van 
mirakels uit. Bijgevolg zijn mirakels, 
indien niet onmogelijk, toch bijzonder 
onwaarschijnlijk. Hume maakt ook 
duidelijk dat de natuurwetten geen 
bijzondere gebeurtenissen uitsluiten. 
Zo is het helemaal niet in strijd met 
de natuurwetten dat een jong ie-
mand, die ogenschijnlijk kerngezond 
is, toch plots overlijdt. Zoiets is al 
relatief vaak waargenomen, en perfect 
compatibel met hoe de natuur in het 
algemeen in elkaar zit. Daarentegen is 
nog nooit, toch niet ondubbelzinnig 
en betrouwbaar, waargenomen dat 
iemand die dood was terug tot leven 
komt.

Buitengewone beweringen 
hebben nood aan 

buitengewone bewijzen

De argumentatie van Hume is niet 
zonder problemen. Tot op heden wordt 
over de epistemologische geldigheid 
ervan gedebatteerd. Maar over het 
algemeen kan men zijn basisstellingen 
herleiden tot twee erkende en vrucht-
bare wetenschapsfilosofische prin-
cipes: (1) buitengewone beweringen 
hebben nood aan buitengewone be-
wijzen, en (2) als er voor een bijzon-
dere gebeurtenis meerdere verklarin-
gen zijn, dan is de meest economische 
wellicht de meest correcte. Een verkla-
ring is meer ‘economisch’ als ze min-
der veronderstellingen nodig heeft. Zo 
is het bijvoorbeeld economischer om 
een zogenaamd wonderlijke genezing 
te begrijpen als een ‘gewone’ gene-
zing, dankzij medicatie, of dankzij het 
genezend vermogen van het mense-
lijk lichaam. Een genezing verklaren 
als ‘wonderlijk’ veronderstelt een 
bovennatuurlijke tussenkomst, wat 
uiteindelijk meer vragen oproept dan 
dat er opgelost zijn. Wie of wat kwam 

precies tussen? Waarom in dit geval 
wel en elders niet? Hoe werkt zo’n 
bovennatuurlijke kracht? Waarom is 
ze slechts zo nu en dan werkzaam? 

We kunnen hier nog aan toevoegen 
dat de bewijslast ligt bij diegene die 
geloof hecht aan wonderen. We kun-
nen niet uitsluiten dat Maria recent 
in China is verschenen, maar zonder 
andere, sterkere argumenten dan 
één of enkele ooggetuigen, is het niet 
bijzonder rationeel om de realiteit van 
de verschijning te aanvaarden. De 
menselijke verbeeldingskracht is im-
mers bijzonder sterk; velen zien Maria 
zelfs in pizza’s en andere gerechten. 
Wellicht heeft dergelijke argumentatie 
slechts zin voor wie a priori bereid is 
rationeel over wonderen en mirakels 
na te denken. Voor de ware gelovige 
maken al deze bedenkingen niets uit. 
Integendeel, de ware gelovige gelooft 
in mirakels net omdat ze niet rati-
oneel zijn. Dat toont de kracht van 
zijn geloof aan. In iets geloven waar 
duidelijke bewijzen voor bestaan is in 
een zekere zin minder authentiek dan 
iets geloven wat totaal onredelijk is. 

De conclusie lijkt onontkoombaar. 
Misschien zijn de wonderen de we-
reld niet uit, maar ze slagen er toch 
sterk in zich in het verborgene op te 
houden. Het feit dat er massaal veel 
mensen geloof aan hechten, en dat 
in meerdere religies en culturen, pleit 
niet zozeer voor de realiteit ervan 
maar wijst eerder op een universele 
psychologische eigenschap van men-
sen die bekend staat als wishful thin-
king of wensdenken: het zou dermate 
fantastisch zijn mochten mirakels 
echt bestaan, dat de stap naar het 
geloof erin voor velen erg makkelijk te 
maken is. 

Johan Braeckman

Meer lezen? De bibliografie bij dit artikel 
vindt u terug op www.geuzenhuis.be/
magazinedegeus.

Alle informatie over de lezingenreeks 
‘Religie en scepticisme’ staat op www.
csct.ugent.be/lezingen.

© Norbert Van Yperzeele

degeus� januari 2014  >  9

Actua



Levensbeschouwelijke 
symbolen in  

officiële functies

Weinig dossiers die vrijzinnigen meer verde-
len dan de discussie over de wenselijkheid van 
een verbod op het dragen van levensbeschou-
welijke tekens door ambtenaren tijdens het 
uitoefenen van hun beroep. Heet dat dan een 
splijtzwam?  Integendeel, levendige discus-
sie en een open debatcultuur zijn enkel toe te 
juichen, en bovendien illustreert dit treffend 
dat vrijzinnigen, dat is nu eenmaal de aard van 
het beestje, sterk uiteenlopende standpunten 
kunnen en zullen innemen. Albert Comhaire 

schreef een target article, bedoeld om de zaken 
scherp te stellen en om te fungeren als schiet-
schijf waarop tegenstanders van het door hem 
bepleitte verbod kunnen reageren. Prof. dr. Pa-
trick Loobuyck, als moraalfilosoof verbonden 
aan de universiteiten van Antwerpen en Gent, 
deed dat met overgave. Zijn antwoord op Com-
haire lokte dan weer een tegenreactie uit van 
Jurgen Slembrouck, vrijzinnig academicus aan 
de UA en auteur van de intussen bekende open 
brief ‘Aan het loket hoort God noch partij’. 

©
 N

or
be

rt
 V

an
 Y

pe
rz

ee
le

10  >  januari 2014� degeus

ARENA



DOSSIER NEUTRALITEIT AAN HET LOKET

Bedenkingen over het Gentse 
‘hoofddoekenconflict’
Het gemeenteraadsbesluit van 26 november 2011 hield in dat 

‘personeel dat de stad vertegenwoordigt ten aanzien van derden, 

geen uiterlijke kentekenen van religieuze, levensbeschouwelijke, 

filosofische, ideologische of politieke aard mag dragen.’ Dit besluit 

werd door een wisselmeerderheid van liberalen en rechtse partijen 

genomen ter bevestiging van de levensbeschouwelijke neutraliteit 

van de overheid. Met het intrekken van dit besluit door een meer-

derheid van sp.a en Groen op 27 mei van dit jaar, zou de democra-

tie en het humanisme een stap vooruit gezet hebben. Wat was het 

resultaat? Alleszins een triomf voor Groen, een triomf voor een 

bepaalde tak van de islam, verdeeldheid onder socialisten en zelfs 

bij de vrijzinnigen.

Albert Comhaire

Toen de beslissing in Gent eenmaal 
viel, moest ik denken aan de mil-
joenen vrouwen van Pakistan tot in 
Turkije, die niet kunnen kiezen welke 
kleren ze dragen. Soms mogen ze zelfs 
niet buitenshuis zonder begeleiding. Ik 
moest denken aan de Turkse vrouwen 
en studenten die kort voordien nog 
tegen de islamisering van hun land en 
tegen de hoofddoek manifesteerden.

Ik moest denken aan de migranten-
jongeren. Die jongeren hebben het 
dikwijls al moeilijk omwille van hun 
afkomst, ze moeten bovendien nog 
vaak opboksen tegen traditionalisti-
sche families en al dan niet gesubsidi-
eerde traditionalistische verenigingen. 

Ik moest denken aan de katholieken 
en moslims die, zoals de vrijzinnigen, 
ijveren voor een strikte scheiding van 
kerk en staat omdat zij een ongedwon-
gen, ongecorrumpeerde beleving van 
hun geloof wensen. Ik moest denken 
aan de moslims die een modernise-
ring van de islam nastreven. Er zijn 
immers ook moslims die de voordelen 

van een rechtsstaat inzien: de vrijheid 
van de machtigen wordt binnen de 
perken gehouden en de rechten van de 
zwakkeren worden beschermd. 

Door voorrang te verlenen aan de 
scheiding tussen kerk en staat, kun-
nen de vrijheden gewaarborgd worden 
waarvoor zoveel mensen in islamiti-
sche landen strijden. Vaak betalen ze 
daarvoor een dure prijs, denk maar 
aan de vervolging van de Turkse 
schrijver Orhan Pamuk, die pas werd 
gestaakt nadat hij in 2006 de Nobel-
prijs voor literatuur kreeg. 

Voor voorvechters van mensenrech-
ten, ook in islamitische landen, is de 
hoofddoek allesbehalve het symbool 
van een menslievende religie, maar 
van een autocratische, vrouwon-
vriendelijke, intolerante cultuur; het 
symbool van een overheid die effectief 
de macht heeft om haar interpretatie 
van de islam op te leggen, zelfs in een 
zo persoonlijke aangelegenheid als 
kleding. De wettelijke verplichting om 
minstens een hoofddoek te dragen, en 

liever nog een boerka of een nikab, is 
daar de meest zichtbare uiting van. 

Enkele humanistische aspecten

Alleen een levensbeschouwelijk neu-
traal beleid kan verdraagzaamheid en 
gelijkheid voor de wet waarborgen, zo-
dat alle levensbeschouwingen vreed-
zaam naast elkaar kunnen bestaan. 
Is dat niet het geval, dan schep je 
conflicten. 

Door voorrang te verlenen 
aan de scheiding tussen 
kerk en staat, kunnen de 
vrijheden gewaarborgd 

worden waarvoor zoveel 
mensen in islamitische 

landen strijden

Ambtenaren behoren tot de uitvoe-
rende of tot de rechterlijke macht. Zij 
hebben gezag – hoe gering dit soms 
ook kan zijn – omdat zij de over-
heid vertegenwoordigen. Zij kunnen 
behulpzaam zijn of onbehoorlijk hun 
taak uitvoeren door bijvoorbeeld 
partijdigheid aan de dag te leggen. 
Ambtenaren en rechters moeten 
daarom neutraliteit waarborgen, 
vertegenwoordigen en uitstralen. Zij 
zouden, gelovig of niet, doordrongen 
moeten zijn van een levensbeschou-
welijk neutrale beroepscultuur en het 
belang ervan moeten beseffen.

Wie getooid met religieuze symbolen 
recht spreekt, of als ambtenaar de 
overheid vertegenwoordigt, geeft niet 
de indruk die neutraliteit genegen 
te zijn, en kan het vermoeden in de 
hand werken dat hij of zij religieuze 
boven seculiere regels stelt. Je zult 
maar als bekende vrijzinnige, of als 
homo, een geschil met een sjiiet 

degeus� januari 2014  >  11

ARENA



hebben en voor een rechter staan die 
zetelt met de outfit van een ayatollah. 
Of stel je een moslim voor die een 
bouwaanvraag moet indienen bij een 
ambtenaar met een keppeltje op (of 
omgekeerd). Daarenboven, niemand 
is in dit land verplicht om ambtenaar 
te worden. 

Het is een kwestie van waarden en 
normen. Respect voor de ander vergt 
respect voor het beginsel van een 
neutrale overheid. In zijn of haar vrije 
tijd moet iedere ambtenaar of rechter 
het recht hebben zich te kleden zoals 
hij of zij dat wil en om voor eigen 
overtuigingen uit te komen. De plicht 
om deze neutraliteit als agent, rechter 
of ambtenaar tijdens de uitoefening 
van die functie uit te dragen is de 
kleine prijs die mensen in multicultu-
rele landen betalen voor gelijkberech-
tiging. 

Het feit dat zogenaamde openbarin-
gen, verhalen, legendes, sagen en my-

thes letterlijk worden geïnterpreteerd, 
en men elkaar naar het leven staat 
omwille van interpretatieve verschil-
len, maakt een strikte scheiding van 
kerk en staat broodnodig. Dat leert 
ons de geschiedenis – en niet alleen 
de Europese.

Alleen een 
levensbeschouwelijk neutraal 
beleid kan verdraagzaamheid 

en gelijkheid voor de wet 
waarborgen, zodat alle 
levensbeschouwingen 

vreedzaam naast elkaar 
kunnen bestaan

Respect voor mensenrechten impli-
ceert respect voor minderheden. Vroe-
ger bestonden die minderheden vooral 
uit protestanten en ongelovigen, 
vandaag zijn er moslims, hindoes, 

boeddhisten en heidenen bijgekomen. 
Het respect voor mensenrechten is 
helaas nooit definitief verworven en 
vergt een nooit aflatende waakzaam-
heid en strijd, ook dat leert ons de 
geschiedenis. In ons land zouden dus 
niet enkele, maar alle gelovigen, in-
clusief alle moslima’s, blij moeten zijn 
met een levensbeschouwelijk neutraal 
overheidsbeleid: het enige dat de be-
scherming van die minderheden kan 
waarborgen. In openbare diensten 
mag er dus zeker geen propaganda 
gevoerd worden, voor welke religie of 
partij dan ook. Hoe verdoken, subtiel 
of onbedoeld die propaganda ook mag 
zijn. Dat is het minste dat men kan 
vragen.  

Laten we als vrijzinnigen toch niet 
naïef zijn: de priesters, mullahs en 
rabbijnen van deze wereld zullen nooit 
nalaten hun geloof te propageren. 
Vakkundig en niet in het minst via 
derden. Het is immers hun beroep.

Het opheffen van het verbod op het dragen van religieuze, levensbeschouwelijke, ideologische en politieke symbolen bij loketambtenaren 
leidde tot protest bij HVV Gent. Zij organiseren een petitie om dit verbod terug in te voeren. © Ria Gheldof

12  >  januari 2014� degeus

ARENA



Over verdraagzaamheid en 
Steun aan religies

Zoals gezegd, het is een kwestie van 
normen en waarden. Ook een atheïst 
zal zijn schoenen uittrekken als hij 
een moskee betreedt. Hij of zij doet 
dat uit respect voor de andere. In 
onze cultuur houdt men nochtans 
zijn schoenen aan, zowel in kerken 
als in openbare gebouwen. Is het dan 
werkelijk te veel gevraagd om enig 
respect te betuigen voor andersden-
kende medemensen door een kruisje, 
keppeltje, hoofddoek, partijspeld of 
armband even op te bergen, wanneer 
men de overheid vertegenwoordigt? 

Wat de islam betreft, kunnen we leren 
van het buitenland. Wie Marokko be-
zocht, zal gemerkt hebben dat opval-
lend veel vrouwen – en het zijn bijna 
allemaal moslima’s – geen hoofddoek 
dragen. De Koran legt immers het 
dragen van een hoofddoek niet op. 
De huidige koning, Mohammed VI, 
deed overigens zelf twee opmerke-
lijke gebaren, lang vóór de opstanden 
in noordelijk Afrika begonnen. Hij 
moderniseerde het islamitische fami-
lierecht en gaf daardoor de vrouwen 
meer rechten. Toen hij zijn bruid op 
tv voorstelde aan het Marokkaanse 
volk, droeg zij geen hoofddoek. Toch 
vertegenwoordigde zij op dat moment 
‘het land ten aanzien van derden’, om 
het in de termen van het gemeente-
raadsbesluit van 2007 te zeggen. 

Een strikte scheiding van 
kerk en staat is broodnodig. 
Dat leert ons de geschiedenis 
– en niet alleen de Europese

De beslissing van het Gentse stads-
bestuur om het verbod uit 2007 
ongedaan te maken, wordt door veel 
mensen gepercipieerd als principiële 
steun aan een bepaalde religieuze 
strekking – die bovendien antiwesters 
en conservatief van aard is. Dat die 
beslissing tot in het buitenland door 
bepaalde militante moslims uitbun-
dig werd toegejuicht, bevestigt deze 
perceptie. Men schoot er wel anderen 
mee in de rug. 

De Gentse Groenen schenen blijkbaar 
ook niet te beseffen dat de aanhan-
gers van de hoofddoekenislam zich 
vaak verzetten tegen de invoering van 
familieplanning en tegen het gebruik 
van anticonceptiva (zoals ook de ka-
tholieke kerk dat doet). Op die manier 
dragen die regimes bij tot het overbe-
volkingsprobleem, met alle gevolgen 
van dien. 

Vooruitstrevende moslims en de 
bloei van de Arabische cultuur 

Wie denkt dat deze bekommernis-
sen voortspruiten uit een al dan niet 
verdoken vorm van islamofobie, heeft 
het mis. Daarom is het van belang 
toch even stil te staan bij vooruitstre-
vende moslims, een groep die door-
gaans minder van zich laat horen – of 
minder media-aandacht krijgt – dan 
de meer extreme aanhangers van dit 
geloof. 

Vooruitstrevende moslims hebben als 
belangrijk voorbeeld de bloeiperiode 
van de Arabische cultuur. Dat was 
van de 8ste tot het einde van de 12de 
eeuw.

Voor het bedenken van zijn religie had 
Mohammed inspiratie gevonden bij 
het joodse en christelijke geloof. Een 
belangrijk verschil bestond echter in 
de houding ten aanzien van de weten-
schap. ‘Ga op zoek naar wetenschap, 
zelfs in China’, en ‘de inkt van een 
geleerde is heiliger dan het bloed van 
een martelaar’, zijn allebei uitspraken 
die aan Mohammed worden toege-
schreven en genoteerd staan in de 
hadith. Mohammed prees de geleer-
den als ‘de ware erfgenamen van de 
profeten’. 

De christenen in het Westen volgden 
daarentegen Augustinus, die bij zijn 
bekering in 387 kunst en wetenschap-
pen radicaal afzwoer. Ook Paulus 
stelde in zijn brief aan de Galaten (4: 
8 e.v.): ‘Indertijd, toen ge God niet 
kende, hebt gij goden gediend die 
niet werkelijk goden zijn. […] Wilt 
ge weer van voren af aan hun slaven 
worden? Ge houdt u aan bepaalde 
dagen en maanden, tijden en jaren …’ 
Dit waren niet bepaald uitspraken die 
uitnodigen om op zoek te gaan naar 

middelen om bijvoorbeeld het verloop 
van de tijd correct te meten en aan 
wetenschappelijk onderzoek te doen. 
Moslims waren daar wel in geïnteres-
seerd, al was het maar omdat zij op de 
voorgeschreven tijden wilden bid-
den – wat destijds door de Arabische 
geleerden als één van de redenen of 
excuses naar voor werd geschoven om 
aan wetenschappelijk onderzoek te 
doen. Moslims willen zich bovendien 
waar ook ter wereld naar Mekka kun-
nen richten. Dit vergt kennis inzake 
cartografie, en dus ook meetkunde, 
geografie, enzovoorts.

Het Westen heeft enorm 
veel te danken aan de 

islamitische beschaving

Terwijl Europa stagneerde, en verzonk 
in een zelfgekozen isolement en uit-
eindelijk zelfs achterlijkheid, nodigde 
kalief al-Mansur anno 771 een Indi-
ase delegatie uit in Bagdad. De kalief 
gaf aan zijn medewerkers de opdracht 
de meegebrachte wetenschappelijke 
teksten te vertalen. Hij richtte boven-
dien een koninklijk instituut op, het 
Bayt al-Hikma, het Huis der Wijsheid. 
Het bestond uit een vertaalbureau, 
een enorme bibliotheek, een boeken-
magazijn en een academie. Er werkte 
een internationaal gezelschap van 
tientallen geleerden, die er – om maar 
een voorbeeld te noemen – in slaag-
den om de omtrek van de aarde met 
een merkwaardig nauwkeurigheid te 
berekenen. Er werd een observatorium 
gebouwd, wat dan weer leidde tot 
belangrijke vorderingen in de sterren-
kunde. Ook in onder andere de fysica, 
scheikunde en geneeskunde deden 
ze onderzoek. Het Arabisch was in 
wetenschappelijke kringen de lingua 
franca, de omgangstaal.

De papierindustrie floreerde, terwijl 
men in West-Europa nog op die-
renvellen (perkament) schreef. Het 
Westen rekende nog met Romeinse 
cijfers, geloofde dat de aarde plat was, 
kende weinig hygiëne en slechts een 
zeer rudimentaire geneeskunde. Qua 
cartografie en geografie stond Europa 
omzeggens nergens. Ondertussen ont-

degeus� januari 2014  >  13

ARENA



wikkelden en formaliseerden de Ara-
bische geleerden zelfs de methodiek 
van het wetenschappelijk onderzoek, 
zoals we dat vandaag kennen.  

Het Westen heeft dus enorm veel te 
danken aan de islamitische bescha-
ving. Het tiendelig stelsel (dankzij de 
introductie van het cijfer 0, een Indi-
sche uitvinding), de algebra (overigens 
een Arabisch woord), het behoud en 
de vertaling van de dertien boeken 
van Euclides, verdere ontwikkelingen 
van de meetkunde, de ontdekkingen 
en uitvindingen van Archimedes, de 
menselijke aardrijkskunde, de gefrac-
tioneerde destillatie, diverse instru-
menten voor tijds- en plaatsbepaling, 
de windmolen en de spitsboog zijn 
maar enkele voorbeelden. 

Er zijn ook belangrijke 
islamitische landen die 
de hoofddoekenislam 

niet omhelzen en 
die zelf problemen 

hebben met fanatici

Dankzij de verspreiding van de 
Arabische kennis, maar ook dankzij 
bepaalde, politieke en socio-economi-
sche omstandigheden kon in Europa 
stilaan de rede (opnieuw) terrein 
winnen. Met vallen en opstaan, traag 
en moeizaam, kon zich eveneens de 
secularisering van de samenleving 
doorzetten. Europa nam de fakkel 
van de vooruitgang over en na veel 
oorlogen, bloedbaden en brandstapels 
kwam uiteindelijk de Europese Unie 
tot stand, waarin geloof en rede rela-
tief vreedzaam naast elkaar kunnen 
leven. Toch is vandaag de dag de strijd 
tussen geloof en rede nog steeds niet 
gestreden, hoe graag sommigen het 
tegendeel ook willen geloven.

Religieuze symbolen in Europa  

In ons land vinden nog steeds een 
groot aantal mensen het wenselijk 
en normaal dat diensten met een 
openbaar karakter zoals ziekenhui-
zen, scholen en universiteiten onder 
controle staan van een religieuze 

instelling.

Reeds ten tijde van president Mit-
terand stond in verscheidene Europese 
landen ‘de hoofddoek’ in de belang-
stelling of, meer in het algemeen, 
het al of niet toelaten van religieuze 
symbolen in openbare diensten. In 
België werd een strijd gevoerd tegen 
kruisbeelden in openbare gebouwen.

De discussie duurt in ons land voort, 
de kwestie ligt hier blijkbaar erg 
moeilijk. Men doet er dus alleszins 
goed aan om in dit debat rekening te 
houden met zo veel mogelijk relevante 
feiten en argumenten, onder meer de 
volgende: 

1.	Het verzet van een groot aantal Eu-
ropeanen tegen religieus integrisme 
(‘onze religieuze wet gaat boven 
jullie seculiere wet’) mag geenszins 
onze waardering voor de prestaties 
van de vroegere, tolerante islamiti-
sche cultuur aantasten; de bloeitijd 
kan als voorbeeld voorgehouden 
worden aan fanatieke, conserva-
tieve moslims. 

2.	Alleen de sharia (een niet geco-
dificeerde plichtenleer die niet 
uniform is in de bloedig verdeelde 
islamitische wereld) doet specifieke 
en gedetailleerde uitspraken over 
de kledij – niet de Koran. 

3.	De radicalisering van de islam, 
zoals die sinds enkele decennia aan 
de gang is in een aantal landen, 
is geen unicum in de geschiede-
nis van de mensheid: ook elders 
in de wereld, Europa inbegrepen, 
maakten (en maken nog steeds) in 
bepaalde omstandigheden (reces-
sies, crisissen, natuurrampen, 
invallen van buitenlandse troepen, 
interne conflicten) minder rede-
lijke tot grof irrationele gedach-
testromingen zoals het nazisme of 
het stalinisme, opgang.

4.	Niet alle islamitische landen heb-
ben een bewind met een auto-
cratisch bestuur en intolerante, 
vrouwonvriendelijke wetten en 
evenmin verwerpen ze allemaal 
de Universele Verklaring van de 

Rechten van de Mens. Er zijn ook 
belangrijke islamitische landen die 
de hoofddoekenislam niet omhel-
zen en die zelf problemen hebben 
met fanatici, denk bijvoorbeeld aan 
Indonesië. 

5.	 Men bewijst vooruitstrevende mos-
lims geen dienst door in de kaart 
te spelen van salafisten, funda-
mentalisten, Moslimbroeders, en 
dergelijke.

6.	Het Europees Hof voor de Rechten 
van de Mens oordeelde op 29 juni 
2004 in een arrest over de recht-
matigheid van een verbod op het 
dragen van een hoofddoek dat ‘de 
bepalingen van de sharia, onder 
andere betreffende strafrecht, lijf-
straffen en de positie van de vrou-
wen in het geheel niet verenigbaar 
zijn met de seculiere rechtstaat 
en de Conventie’ (bedoeld is de 
Europese conventie voor mensen-
rechten).

Vermeldenswaard is ook dat de Raad 
van Europese ministers op 25 juni 
2013 een aantal beleidslijnen aan-
vaardde die werden voorgesteld door 
de Buitenlanddienst van de Unie. 
Hierin stonden voorschriften voor  
ambassadeurs om in derdewereld-
landen de vrijheid van religie of van 
overtuiging te verdedigen tegenover 
mogelijke schendingen van deze 
mensenrechten. Blijkbaar waren zo’n 
beleidslijnen nodig. 

Hoopgevend is dat zich stilaan in 
landen als Turkije, Marokko en Egypte 
een beweging aftekent naar een open, 
tolerante en meer redelijke interpre-
tatie van de Koran. Het gaat uiterst 
moeizaam, opnieuw met vallen en op-
staan. Er spelen immers grote belan-
gen. Die vooruitstrevende beweging 
poogt de hedendaagse wetenschap 
te integreren in een geloofscultuur. 
Er groeit stilaan waardering voor de 
Europese visie inzake gewetensvrijheid 
en voor een bestel dat deze vrijheid 
waarborgt via een levensbeschouwe-
lijk neutraal overheidsbeleid. Laten we 
die vooruitstrevende mensen steunen.

14  >  januari 2014� degeus

ARENA



Waarom een verbod niet altijd en 
overal de enige en beste optie is
Op 2 mei 2013 verscheen in De Standaard een open brief: Aan het 

loket hoort God noch partij. De initiatiefnemer was Jurgen Slem-

brouck van de vrijzinnige dienst van de Universiteit Antwerpen. De 

brief werd door veel mensen ondertekend, voornamelijk maar niet 

alleen vrijzinnigen, en kreeg heel wat instemmende en kritische 

weerklank in de pers en de sociale media. De brief pleit voor een 

federale wet die het alle overheidsambtenaren verbiedt om in hun 

functie levensbeschouwelijke en ideologische symbolen te dragen. 

Deze brief lijkt de veruitwendiging van een vrijzinnig-humanisti-

sche consensus, maar schijn bedriegt. 

Patrick Loobuyck

Op de genoemde brief kwam een reac-
tie van Ludo Abicht, die ook door vrij-
zinnigen werd onderschreven. Voordat 
de open brief verscheen had ook de 
sp.a, nu niet bepaald een confessionele 
partij, de lijn van Patrick Janssens al 
verlaten en eind mei hebben de Gentse 
politici van Groen en sp.a het verbod 
op het dragen van levensbeschouwe-
lijke symbolen uit 2007 ongedaan 
gemaakt. Dit laatste was tegen de zin 
van coalitiepartner Open Vld. Politiek 
gezien lijken de voor- en tegenstanders 
van een verbod zich vaak eerder op de 
breuklijn links-rechts te bevinden dan 
op de breuklijn gelovig-ongelovig.

Wie de scheiding tussen 
kerk en staat ernstig neemt, 

houdt zich op politiek 
vlak aan interpretatieve 

terughoudendheid

Slechte argumenten

Ik kan er best mee leven dat vrijzinni-
gen een verbod bepleiten, maar ik erger 
me aan de manier waarop ze dat vaak 
doen. Neem nu het stuk van Albert 
Comhaire hierboven. Dat vrouwen 
in bepaalde islamlanden niet vrij zijn 

om hun kledij te kiezen, is toch geen 
argument om die vrouwen ook hier de 
keuzevrijheid te ontzeggen? De hoop 
dat een hoofddoekenverbod bijdraagt 
aan de strijd tegen extremisme en 
terrorisme slaat nergens op. Dat de 
hoofddoek een ‘autocratische, vrouw-
onvriendelijke, intolerante cultuur’ 
symboliseert, is wat blanke mannen 
hier graag beweren, maar niet alle 
Vlaamse dames met hoofddoek zullen 
daarmee instemmen. Het is bovendien 
hoogst onduidelijk op welke manier 
een verbod als middel kan worden 
ingezet tegen die vrouwonvriendelijke 
cultuur. 

Ook Dirk Verhofstadt haalt in zijn 
opiniestuk in De Morgen van 27 mei 
2013 hetzelfde argument aan: levens-
beschouwelijke symbolen in openbare 
functies moeten verboden worden 
omdat de hoofddoek onderdrukkend 
is. Verhofstadt schrijft terecht dat we 
geen toegeving mogen doen aan hen 
die hun medemensen onderdrukken 
omwille van religieuze bepalingen. ‘We 
moeten die onderdrukkers krachtig 
bestrijden.’ Alleen zie ik niet hoe een 
verbod op het dragen van levensbe-
schouwelijke tekens in de ambtenarij 
hiertoe kan bijdragen. Er dringen zich 
hier andere maatregelen op. Boven-

dien is het onfair dat de gewetensvrij-
heid van andere levensbeschouwelijke 
groepen zonder verder argument wordt 
ingeperkt, enkel en alleen omdat 
sommigen (uitsluitend) een probleem 
hebben met de hoofddoek. Hoe waar 
het ook is dat er zich binnen bepaalde 
interpretaties van de islam problemen 
voordoen inzake man-vrouwverhou-
ding, het kan niet dienen als argument 
in de discussie over levensbeschouwe-
lijke tekens in overheidsfuncties. 

Ik kan er best mee leven 
dat vrijzinnigen een 

verbod bepleiten, maar ik 
erger me aan de manier 
waarop ze dat vaak doen

Verhofstadt maakt verder ook retorisch 
gebruik van het hellend-vlak argu-
ment: als we de hoofddoek toelaten 
in publieke functies zullen we straks 
ook moeten toegeven aan ‘geschei-
den zwemmen, het aanleren van het 
creationisme, het aanvaarden van 
gedwongen huwelijken, het toelaten 
van verstotingen, het accepteren van 
de macht van mannen om te beslis-
sen wat hun vrouwen mogen doen, 
het weigeren om de hand te geven aan 
een vrouw.’ De genoemde zaken zijn 
inderdaad problematisch, maar het is 
opnieuw geen argument ter zake. Het 
is perfect mogelijk om een tegenstan-
der te zijn van een algemeen verbod 
op het dragen van levensbeschouwe-
lijke tekens en tegelijk overtuigd tegen 
creationisme en gedwongen huwelijken 
te strijden.

Comhaire schrijft verder dat ‘priesters, 
mullahs, rabbijnen en dergelijke nooit 
zullen nalaten hun geloof te propage-
ren’. Dat is mogelijks waar, hetzelfde 
geldt overigens ook voor veel vrijzin-
nige hogepriesters, maar het is geen 
argument om gewone burgers het recht 
te ontzeggen om levensbeschouwelijke 

degeus� januari 2014  >  15

ARENA



tekens te dragen in publieke functies. 
Ook de vaststelling dat het dragen van 
de hoofddoek geen verplichting is die 
zomaar uit de Koran kan worden afge-
leid, is geen argument. In een interes-
sant document Islam en hoofddoek: met 
de breedhoeklens (2010) toont Etienne 
Vermeersch terecht aan dat er in de 
Koran maar weinig te vinden is over 
hoofddoeken. Maar hoe interessant 
dit ook is, theologische en exegetische 
overwegingen over de betekenis, de 
herkomst en de vraag of het dragen 
van de hoofddoek een koranische 
plicht is, doen vanuit politiek oogpunt 
niet ter zake. Wie de scheiding tussen 
kerk en staat ernstig neemt, houdt zich 
op politiek vlak aan interpretatieve 
terughoudendheid: het is niet aan de 
overheid om te bepalen wat mensen als 
hun religieuze verplichtingen moeten 
zien. Trouwens, mocht de Koran wel 
duidelijk verplichten om de hoofddoek 
te dragen, zou dat dan een argument 
zijn om die toch toe te laten? Nee 
toch. De korandiscussie is bovendien 
helemaal irrelevant om te beslissen of 
ook de sikhs, de joden en de christenen 
hun levensbeschouwelijke tekens moe-
ten thuislaten als ze een overheids-
functie bekleden.

Al te vaak verdwijnt dat 
neutraliteitsargument echter 
in een moerasachtige brij van 

oneigenlijke argumenten, 
meestal heel selectief 
tegen de islam gericht

Valt het u ook op hoezeer de islam 
wordt geviseerd? Alle levensbeschou-
welijke symbolen moeten verboden 
worden, omdat men de hoofddoek wil 
verbieden. Dat een algemeen verbod 
ook de godsdienstvrijheid van andere 
levensbeschouwingen ingeperkt, is 
blijkbaar collateral dammage die het 
gevolg is van een angstige en selec-
tieve spierbalpolitiek ten aanzien van 
de islam. In zijn verjaardagsinterview 
in De Standaard van 4 mei 2013, is 
Etienne Vermeersch hierover expliciet: 
‘Die Sikh moet boeten voor de rest. Ze 
hebben het met die hoofddoek echt 

verknoeid.’ Dergelijke argumentatie is 
de seculiere staat, die gebouwd is op 
het vrijheid- en gelijkheidsbeginsel, 
onwaardig.

Onpartijdigheid van de overheid

Hiermee is niet gezegd dat er geen 
enkel goed argument is voor een ver-
bod. Het enige argument dat relevant 
is in deze discussie is de neutraliteit 
van de overheid ten aanzien van de 
burgers die ze bedient en waarover ze 
gezag uitoefent. Dit is ook het enige 
argument waar Jurgen Slembrouck 
op inzet en dat siert zijn stuk. Ook 
het opiniestuk Het loket is de straat 
niet van de Gentse Open Vld-schepen 
Matthias de Clercq (De Standaard, 27 
mei 2013) houdt zich keurig aan dit 
argument: een verbod is niet gericht 
‘tegen een bepaalde religie of groep’ en 
heeft ‘niets te maken met een aversie 
ten opzichte van de hoofddoek’, maar 
staat in dienst van ‘de neutraliteit van 
een dienstverlenende overheid en een 
principiële scheiding van kerk en staat. 
Want het is net het handhaven van het 
seculier neutraliteitsprincipe dat een 
klimaat garandeert waarin die diverse 
samenleving kan bloeien.’ Al te vaak 

verdwijnt dat neutraliteitsargument 
echter in een moerasachtige brij van 
oneigenlijke argumenten, meestal heel 
selectief tegen de islam gericht. De 
fakkel, het kruisje en de tulband zijn 
vanuit het neutraliteitsargument even 
problematisch als de hoofddoek, dus 
elke specifieke argumentatie tegen de 
hoofddoek is irrelevant en verraadt een 
andere agenda.

De discussie verloopt hierdoor ook 
vaak erg gepolariseerd. Zij die een ver-
bod bepleiten zouden uiting geven aan 
islamofobie en etnocentrisme, zij die 
niet overtuigd zijn van een algemeen 
verbod worden naïeve multiculturalis-
ten genoemd die, als we niet oplet-
ten, straks ook nog de sharia zullen 
toestaan. Dit is niet de beste manier 
om de discussie te voeren. 

Laat ons daarom eerst eens kijken naar 
datgene waar we het allemaal over 
eens moeten zijn in een seculiere sa-
menleving. De overheid moet iedereen 
als vrije en gelijke burgers behande-
len. Dit betekent dat de overheid zich 
neutraal en onpartijdig presenteert in 
haar gebouwen en regelgeving. Geen 
kruisbeelden of andere religieuze 
symbolen dus in klaslokalen van het 

De fakkel, het kruisje en de tulband zijn vanuit het neutraliteitsargument even problematisch als de hoofddoek, dus elke specifieke argumentatie tegen 
de hoofddoek is irrelevant en verraadt een andere agenda. © lesoir-echos.com

ARENA

16  >  januari 2014



officieel onderwijs, in gemeentehui-
zen, rechtszalen en andere openbare 
gebouwen. De overheid moet ruimtes 
garanderen waar alle burgers zich 
gelijk toe kunnen bekennen. Het vrij-
heid- en gelijkheidsbeginsel betekent 
ook dat elke ambtenaar iedere burger 
onpartijdig moet behandelen. Ambte-
naren vertegenwoordigen de overheid 
en moeten onpartijdig hun gezag of 
dienstverlening ten aanzien van de 
burger uitvoeren. Het is in dit ver-
band stuitend dat het aantal klachten 
van moslimburgers die denigrerende 
opmerkingen krijgen van ambtenaren 
nog steeds hoger is dan het aantal 
klachten van burgers die zich door 
niet-neutraal geklede ambtenaren 
ongelijk behandeld weten.

Over deze twee punten moeten zowel 
de voor- als de tegenstanders van een 
verbod het eens zijn – zo niet verlaat 
men de basisgedachte dat de overheid 
iedereen gelijk moet behandelen. Het 
is dus niet zo dat tegenstanders van 
een verbod de onpartijdigheid van de 
overheid in vraag stellen. De discussie 
in verband met de levensbeschouwe-
lijke symbolen gaat over de vraag in 
hoeverre de vereiste onpartijdigheid 

zich niet alleen in het handelen moet 
veruitwendigen, maar ook in de kledij 
van (alle) ambtenaren. 

De discussie in verband met 
de levensbeschouwelijke 

symbolen gaat over de vraag 
in hoeverre de vereiste 

onpartijdigheid zich niet 
alleen in het handelen 
moet veruitwendigen, 
maar ook in de kledij 
van (alle) ambtenaren

Vanuit seculier perspectief is hierover 
geen principiële en doorslaggevende 
uitspraak te doen. Hier botst de gods-
dienstvrijheid van de ambtenaar met 
de vrijheid van de burger om niet met 
de levensbeschouwelijke overtuiging 
van een ambtenaar geconfronteerd te 
worden. Ik ben het op dit punt eens 
met Jürgen Habermas: ‘Het zal altijd 
een punt van discussie blijven hoe 
de grens tussen de positieve gods-
dienstvrijheid, dus het recht om het 
eigen geloof in praktijk te brengen, en 
het negatieve vrijheidsrecht om van 
de religieuze praktijken van anders-
denkenden verschoond te blijven, in 
het concrete geval getrokken moet 
worden.’ Voorstanders van een verbod 
leggen de nadruk op de vrijheid van de 
burger om neutraal bediend te worden 
zonder hierbij door levensbeschouwe-
lijke verwijzingen gestoord te worden. 
Tegenstanders van een verbod vragen 
een vorm van tolerantie van de burger 
voor levensbeschouwelijke verwijzin-
gen, benadrukken de handelingsmo-
gelijkheden en werkgelegenheid van 
religieuze minderheden en de vrijheid 
van de ambtenaren – zolang ze maar 
hun werk naar behoren uitvoeren 
en in hun handelen onpartijdigheid 
verzekeren.

Context

Door deze onbeslistheid is het goed 
om naast principiële ook pragmatische 
en contextuele overwegingen mee in 
rekening te brengen: hoeveel mensen 

vallen onder het verbod, zijn er al 
klachten, heeft een verbod invloed op 
de gelijke kansen op de arbeidsmarkt 
en hoe wordt zo’n verbod geperci-
pieerd? Indien er voor een verbod 
gekozen wordt, is het alvast niet nodig 
dat voor alle ambtenaren en functies 
gelijk te implementeren. Er is geen 
reden waarom mensen het grondrecht 
van de gewetensvrijheid niet zouden 
mogen uitoefenen in functies waarbij 
de neutraliteit van de overheid minder 
in het geding is en er hieromtrent ook 
geen verkeerde perceptie kan ontstaan: 
bibliotheekbedienden en parkeerwach-
ters verschillen in dat opzicht van 
bijvoorbeeld politie en leerkrachten. Er 
moet in dat opzicht ook een onder-
scheid gemaakt worden tussen mensen 
die front-office en dus zichtbaar werken 
en mensen die back-office werken en 
nauwelijks of niet met de burger in 
contact komen.

Een algemene wet die het alle ambte-
naren verbiedt, lijkt me dus gechar-
geerd. Het verbiedt meer dan nodig is. 
Tegenstanders van een verbod zullen 
er bovendien op wijzen dat zo’n verbod 
niet in het luchtledige hangt. Het is 
een wet die verschijnt in een maat-
schappelijke context waarin discri-
minatie inzake tewerkstelling al een 
erg voelbaar fenomeen is. Hierdoor 
geeft het verbod een verkeerd signaal. 
Hoewel het zeker niet door alle voor-
standers van een verbod zo bedoeld is, 
komt een algemeen verbod over als een 
afwijzing. Religieuze minderheden voe-
len zich door dergelijke maatregel (nog 
maar eens) geviseerd en uitgesloten. 

Integratie-erkenningsparadox

We botsen hier op wat ik de integratie-
erkenningsparadox noem: opdat men-
sen zich geïntegreerd zouden voelen 
en zich met de samenleving zouden 
associëren en identificeren, is het toe-
laten en erkennen van verschil soms 
de beste strategie. Dat is een paradox 
omdat er vaak over integratie gespro-
ken wordt in termen van aanpassing, 
terwijl hier het omgekeerde aan de 
orde is: door miskenning van het 
verschil gaan mensen zich vaak niet 
integreren, maar zich van de samenle-
ving afkeren en zich terugplooien op 

De fakkel, het kruisje en de tulband zijn vanuit het neutraliteitsargument even problematisch als de hoofddoek, dus elke specifieke argumentatie tegen 
de hoofddoek is irrelevant en verraadt een andere agenda. © lesoir-echos.com

ARENA

� januari 2014  >  17



de eigen identiteit. Mensen kunnen 
zich gemakkelijker identificeren met 
een samenleving, school of stad als die 
hen in hun eigenheid respecteert. Wie 
steeds het gevoel krijgt niet welkom te 
zijn en er niet bij te horen, gaat niet 
integreren maar zich in de eigen groep 
terugtrekken en het verschil accentue-
ren met de samenleving waartoe men 
geen toegang krijgt.

Hoewel de discussie over het dragen 
van levensbeschouwelijke symbolen 
door leerlingen in het onderwijs een 
totaal andere discussie is, want hier 
speelt het neutraliteitsargument niet, 
speelt hier wel hetzelfde mechanisme: 
een verbod draagt niet bij aan de 
identificatie van bijvoorbeeld moslim-
jongeren met het openbaar onderwijs. 
Een algemeen top-down ingevoerd 
verbod geeft hen geen erkenning en 
komt bij hen over als een zoveelste 
uitsluitingsmechanisme. Dit komt de 
inclusiviteitsgedachte, dat iedereen 
gelijk tot deze samenleving behoort, 
niet ten goede. Ook hier zou het beter 
zijn te zoeken naar oplossingen die 
de context in rekening brengen. Een 
verbod kan op de ene school een nuttig 
instrument zijn om een open school-
cultuur te garanderen, maar het kan 

op een andere school een onnodige 
maatregel zijn die problemen creëert 
waar er voorheen geen waren. Denk 
aan de Sikhs in Limburg.

Opdat mensen zich 
geïntegreerd zouden voelen 
en zich met de samenleving 

zouden associëren en 
identificeren, is het toelaten 

en erkennen van verschil 
soms de beste strategie

Onderwijs, onderwijs, onderwijs

Vrijzinnigen zijn terecht tegen de 
onderdrukking van de vrouw, maar het 
verbieden van levensbeschouwelijke 
tekens heeft op dat punt geen enkel 
effect. Kent iemand een moslim, jood 
of hindoe die door een dergelijk verbod 
de vrouw een meer gelijke plaats 
toekent? Wie voor gelijkheid, vrijheid 
en emancipatie pleit, moet inzetten 
op onderwijs. Ik was onlangs in de 
openbare bibliotheek van Boston in 
de VS – waar een zichtbaar christelijke 
vrouw me overigens erg dienstbaar te 

woord stond – en op het gebouw staat 
in steen gebeiteld: ‘the education of 
the people as the safeguard of order and 
liberty’. De beste garantie om de vrij-
heid van mensen te bewerkstelligen, is 
onderwijs. Goed onderwijs bevordert 
emancipatie en autonomie. Het blijft 
me in dat verband verbazen dat wan-
neer ik ervoor pleit dat alle scholen 
en netten een algemeen vormend vak 
LEF, een vak over Levensbeschouwing, 
Ethiek & burgerschap, en Filosofie 
zouden invoeren – ook verplicht voor 
alle moslims, joden en evangelicals – dit 
op weerstand vanuit vrijzinnige hoek 
blijft stuiten. Ofwel nemen we het 
ernstig met de vrijheid, gelijkheid en 
emancipatie van al onze burgers, ofwel 
houden we vast aan verzuilde belangen 
en blijven we schijndebatten voeren. Ik 
kies voor het eerste.

Patrick Loobuyck publiceerde onlangs 
zijn boek ‘De seculiere samenleving. Over 
religie, atheïsme en democratie’ (Hou-
tekiet, 2013). Een recensie ervan vindt 
u in deze Geus op pag. 52. Hij stelt zijn 
boek voor op 13 februari 2014 om 20:00 
in het Geuzenhuis (organisatie HVV 
Gent)

Vrijzinnigen zijn terecht tegen de onderdrukking van de vrouw, maar het verbieden van 
levensbeschouwelijke tekens heeft op dat punt geen enkel effect. © meunierd / Shutterstock.com

ARENA



Diversiteit en strikte neutraliteit 
gaan hand in hand - Waarom 
strikte neutraliteit de beste en dus 
de enige wenselijke oplossing is 
In Aan het loket hoort God noch partij, een open brief gericht aan de 

premier, de ministers-presidenten en alle burgemeesters van het land 

(De Standaard, 2 mei 2013) hield ik een pleidooi voor een strikt neu-

trale overheid en meer specifiek voor het installeren van een verbod 

op het dragen van levensbeschouwelijke en ideologische symbolen 

door ambtenaren. Om dit pleidooi kracht bij te zetten werd ook een 

online petitie opgezet die door bijna zevenduizend mensen werd on-

dertekend. Tot in het federale en Vlaamse parlement werd over de 

neutraliteit van de overheid gediscussieerd. Zolang er geen duide-

lijke, grondwettelijk verankerde richtlijn is, valt te verwachten dat  

dit thema voor maatschappelijke tweespalt zal blijven zorgen. Dat is 

bijzonder jammer want het seculiere karakter van de overheid is er 

net op gericht om autochtonen en allochtonen, gelovigen en onge-

lovigen, progressieven en conservatieven, links en rechts met elkaar 

te verbinden. Kortom, om een samenleving te creëren waar mensen 

met tegengestelde opvattingen harmonieus kunnen samenleven.

Jurgen Slembrouck

Hoe in vrijheid samenleven 
onder een centraal gezag?

Het probleem dat hier wordt behandeld 
heeft inherent te maken met het uit-
gangspunt van een seculiere samenle-
ving. Mensen hebben er de vrijheid om 
zelf te bepalen waar het in het leven 
op staat en om die visie in woord en 
daad uit te dragen. Het spreekt voor 
zich dat verschillende mensen op een 
verschillende manier van die vrijheid 
gebruik zullen maken. Er stellen zich 
nu twee vragen: Hoe kunnen mensen 
die fundamenteel andere antwoorden 
formuleren op dezelfde zingevings- en 
geluksvragen, überhaupt samenleven? 
En welk gezag wordt nog door vrije 

mensen aanvaard? Het is precies op die 
vragen dat een seculier samenlevings-
model een antwoord biedt.

Drie sferen

In een seculiere samenleving wordt de 
uitoefening van de vrijheid afhankelijk 
gemaakt van de sfeer waarin men die 
vrijheid wil beleven. Het grootst is de 
vrijheid in de privésfeer: in de besloten-
heid van je eigen woning mag je doen 
en laten wat je wilt. In de publieke 
sfeer, de straten, pleinen, zwembaden, 
parken en (officiële) scholen die we 
met elkaar delen, wordt de vrijheid van 
de ene beperkt door de vrijheid van de 
andere. Daar gelden normen en regels 

die via democratische besluitvorming 
werden afgesproken. Toch is ook in de 
publieke sfeer de vrijheid erg groot. Zo-
lang men anderen niet schaadt of men 
geen dwang uitoefent, kan men volop 
gebruik maken van de grondwettelijk 
verankerde vrijheden. In de overheids-
sfeer tenslotte wordt, om de vrijheid 
van de burger alle kansen te geven, 
de vrijheid van de ambtenaar verder 
ingeperkt.

De kans is groot dat de 
confrontatie met dergelijke 

symbolen invloed heeft 
op de perceptie van 
de dienstverlening

Levensbeschouwelijke en 
ideologische neutraliteit

Dat is begrijpelijk, want de overheid 
speelt in de goede werking van een 
seculiere samenleving een belangrijke 
rol. Zij organiseert het politieke debat, 
voert de gemaakte afspraken uit door 
een publieke dienstverlening aan te 
bieden en controleert de naleving van 
de afspraken. Om haar rol te kunnen 
spelen, beschikt de overheid dan ook 
over macht. Ze krijgt die macht van de 
burgers. Zij aanvaarden het overheids-
gezag op voorwaarde dat ze democra-
tische controle kunnen uitoefenen 
op die macht, en dat de overheid hun 
fundamentele vrijheid respecteert en 
zich dienstbaar opstelt. Precies daarom 
zal de overheid bij haar ambtenaren 
levensbeschouwelijke of ideologische 
symbolen weren. Want de kans is groot 
dat de confrontatie met dergelijke sym-
bolen invloed heeft op de perceptie van 

degeus� januari 2014  >  19

ARENA



de dienstverlening of op de uitoefening 
van het zelfbeschikkingsrecht. 

Dat komt door vier eigenschappen 
die levensbeschouwelijke overtuigin-
gen met elkaar gemeen hebben. Zij 
verwijzen naar mens- en wereldbeelden 
waarvan men beweert dat ze ‘waar’ 
zijn; dat ze ‘voor iedereen en alle tijden’ 
gelden; waaruit ‘morele normen’ 
volgen die dwingend zijn en die vaak 
op rituele wijze binnen een groep van 
gelijkgezinden beleefd worden. Het 
zijn deze sterk ethisch geladen waar-
heids- en universaliteitspretenties van 
levensbeschouwingen die maken dat 
hun symbolen het louter persoonlijke 
terrein overschrijden. En dat grensover-
schrijdende karakter wordt versterkt 
door de sociale context. Dergelijke 
symbolen  verbeelden niet alleen een 
morele visie op de wereld, maar ook de 
macht  van de gemeenschap die zich 
door deze visie laat leiden. Net als de 
levensbeschouwingen die ze represente-
ren, zijn deze symbolen ook ambigu. Ze 
kunnen zowel het meest verhevene als 
het meest verwerpelijke symboliseren. 
Een kruisje kan symbool staan voor 

universele naastenliefde maar ook voor 
de opvatting dat alle mensen geboren 
worden in zonde en enkel door geloof 
in God verlost kunnen worden.

Uitstekende maar 
levensbeschouwelijk 

herkenbare ambtenaren, 
zijn slechte ambtenaren

Vier voorbeelden en een vijfde

Wie de noodzaak van een strikt neu-
trale overheid wil begrijpen mag niet 
enkel uitgaan van zijn eigen situatie, 
weerbaarheid of tolerantie. Men moet 
ook rekening houden met de situatie 
van medeburgers en trachten na te 
gaan welk effect de confrontatie met 
levensbeschouwelijke symbolen kan 
hebben op hun vrijheidsbeleving of op 
hun zelfbeschikkingsrecht. Bovendien 
moet men zich realiseren dat men voor 
een bepaalde dienstverlening enkel 
bij de overheid terecht kan. Daardoor 
treedt de burger niet alleen in een 
gezagsrelatie met de overheid, maar ook 

in een afhankelijkheidsrelatie. Onder-
staande voorbeelden zijn hypothetisch, 
maar in het licht van de ontwikkelin-
gen in Gent allesbehalve absurd.

1.	Een gesluierde moslima wil in de 
openbare bibliotheek het boek De 
duivelsverzen van Salman Rushdie en 
het boek Why I am not a muslim van 
Ibn Warraq ontlenen. De biblio-
theekbediende draagt een djellaba, 
een witte pots en een baard. 

2.	De bouwaanvraag voor een nieuwe 
moskee wordt geweigerd. De islami-
tische architect gaat verhaal halen bij 
de bevoegde ambtenaar die uiterlijk 
duidelijk herkenbaar is als een ortho-
doxe jood.

3.	Een man werd jarenlang misbruikt 
door een priester en wil aangifte 
doen. Aan het loket wordt hij gecon-
fronteerd met een ambtenaar met 
een houten kruis aan een halsket-
ting.

4.	Een homoseksuele man, opgegroeid 
in een islamitisch gezin, wil een 
samenlevingscontract met zijn part-
ner afsluiten en wordt aan het loket 
geconfronteerd met een ambtenaar 
volledig gehuld in een zwarte chador.

Wat geldt voor gebouwen 
geldt a fortiori voor 

ambtenaren

Alle levensbeschouwelijk geletterde 
lezers met een beetje inlevingsvermo-
gen begrijpen dat het niet-neutrale 
voorkomen van de ambtenaar een 
ongewenste invloed kan uitoefenen 
op de perceptie van de dienstver-
lening  of een ernstige bedreiging 
vormt voor het zelfbeschikkingsrecht 
van de burgers. In bovenstaande 
voorbeelden zullen sommigen onder 
hen geen boeken ontlenen, geen 
aangifte doen, geen samenlevings-
contract afsluiten of zullen som-
migen niet de indruk hebben dat de 
bouwvergunning op een objectieve 
basis werd geweigerd. Kortom, het 
niet-neutrale voorkomen van de 
ambtenaar zal het vertrouwen van 
de burgers in de onpartijdigheid van 
de overheid aantasten en zo hun 

Een kruisje kan symbool staan voor universele naastenliefde maar ook 
voor de opvatting dat alle mensen geboren worden in zonde en enkel 
door geloof in God verlost kunnen worden. © Shutterstock.com

20  >  januari 2014� degeus

ARENA



bereidheid om gedeelde regels en nor-
men na te leven, ondermijnen. Deze 
voorbeelden maken ook duidelijk dat 
alle ambtenaren, ongeacht de aard 
van de dienstverlening, neutraal 
moeten zijn. Allemaal vertegenwoor-
digen ze immers de overheid, oefenen 
ze op een of andere manier gezag 
uit en moeten ze vertrouwen in het 
overheidsapparaat opwekken. 

5.	Een leerling krijgt les van een uitste-
kende leraar die op zijn vest steeds 
een pin met een fakkeltje draagt.

Het neutrale karakter van 
de overheid is erop gericht 

om in de private en publieke 
sfeer alle kansen te geven 

aan de levensbeschouwelijke 
diversiteit

Ook dit laatste voorbeeld maakt dui-
delijk waarom exclusief focussen op de 
dienstverlening niet voldoende is als 
we de vrijheid en het zelfbeschikkings-
recht van de burger centraal plaatsen. 
De leerling zou door de constante 
confrontatie met de pin verkeerdelijk 
tot de overtuiging kunnen komen dat 
het noodzakelijk is om een vrijzinnig 
humanist te zijn als men voorbeeldig 
in het leven wil staan. Maar (officieel) 
onderwijs moet er net over waken dat 
leerlingen zichzelf ontwikkelen en 
zich autonoom op basis van objectieve 
informatie levensbeschouwelijk oriën-
teren. Levensbeschouwelijk herkenbare 
leerkrachten die uitstekend les geven 
en  tot voorbeeld strekken, kunnen, 
vanuit het perspectief van de vrijheid, 
ook een ongewenste, sturende invloed 
uitoefenen. Kortom, uitstekende maar 
levensbeschouwelijk herkenbare ambte-
naren, zijn slechte ambtenaren.

Door levensbeschouwelijke symbolen 
te dragen, zendt men  een signaal uit, 
communiceert men een boodschap. 
Men getuigt van een aanhorigheid, 
men bekent zich tot een bepaalde 
levensbeschouwelijke oriëntatie en men 
onderschrijft op die manier, moge-
lijk ongewild (maar meestal bewust), 
ook de moreel geladen waarheids- en 

universaliteitspretentie. Met andere 
woorden, een levensbeschouwelijk 
herkenbare ambtenaar kan bij definitie 
niet meer neutraal handelen omdat 
hij al een tendentieuze handeling 
heeft gesteld die elke andere handeling 
levensbeschouwelijk besmet. Het is 
overigens precies dit overschrijdende, 
besmettelijke karakter dat verklaart 
waarom ook overheidsgebouwen, die 
nochtans niet kunnen handelen, neu-
traal moeten zijn.

Opgelet voor het misverstand

Mijn pleidooi voor levensbeschou-
welijke neutraliteit mag niet worden 
begrepen als een pleidooi tegen levens-
beschouwelijke diversiteit. Het heeft 
enkel betrekking op ambtenaren die 
hun ambt uitoefenen. In de publieke 
sfeer pleit ik voor het grootst mogelijke 
pluralisme, voor grote tolerantie en 
zelfs voor respect. Deze attitudes zijn 
voor het vreedzaam samenleven in 
een open samenleving van het groot-
ste belang. Toch mag dat respect geen 
reden zijn om de confrontatie of de 
levensbeschouwelijke dialoog uit de weg 
te gaan. Integendeel zelfs, die dialoog 
kunnen we uitgerekend in de publieke 
sfeer aanvatten omdat we elkaar daar, 
althans vanuit seculier perspectief, 
ontmoeten als gelijken. Zonder dwang 
of geweld kunnen we elkaar in deze 
sfeer op alle mogelijke manieren 
‘bevragen’. Met moeilijke boeken maar 
ook met spottende cartoons. Met inter-
culturele dialogen maar ook met een-
zijdige slogans. Wanneer we in de pu-
blieke sfeer geconfronteerd worden met 
opinies of symbolen die een bepaald 
signaal uitzenden of die onze eigen le-
vensbeschouwelijke oriëntatie in vraag 
stellen, hebben we de mogelijkheid om 
weerwerk te bieden. Deze weerbaarheid 
is echter niet mogelijk in de sfeer van 
de overheid. Niet alleen ontbreekt vaak 
gewoon de tijd of de ruimte maar, zoals 
gezegd, aan het loket ontmoeten burger 
en ambtenaar elkaar niet als gelijken, 
gelet op de macht van die laatste en 
de afhankelijkheid van de eerste. Daar 
zijn de basisvoorwaarden om elkaar te 
bevragen of een dialoog aan te gaan 
niet vervuld. 

Wie de vrijheid van de burger centraal 

plaatst, zal niet toelaten dat die vrijheid 
wordt beknot door een onnodige con-
frontatie met niet-neutrale ambtena-
ren. Zeker niet wanneer hierdoor zijn 
vertrouwen in het overheidsapparaat 
en zijn bereidheid om gedeelde normen 
en regels na te leven worden aangetast. 
Wie oprecht bezorgd is om de kwaliteit 
van de dienstverlening zal vermijden 
dat de perceptie van de dienstverlening 
door levensbeschouwelijke symbolen in 
een kwaad daglicht wordt gesteld. Dat 
is ook de betrachting van de wetgever 
geweest. Wie de statuten van de fede-
rale, Vlaamse of Brusselse ambtenaren 
leest, stelt vast dat die, precies om 
deze redenen, neutraal moeten zijn in 
hun voorkomen: ‘Wanneer hij bij zijn 
ambtsuitoefening in contact komt met 
het publiek vermijdt de rijksambtenaar 
elk woord, elke houding, elk voorkomen, 
die van die aard zouden kunnen zijn 
dat ze het vertrouwen van het publiek in 
zijn volledige neutraliteit, in zijn be-
kwaamheid of in zijn waardigheid in 
het gedrang zouden kunnen brengen.’ 
[mijn cursivering, JS] Deze statuten 
maken duidelijk dat wie voor de over-
heid tewerkgesteld wenst te worden, in 
de eerst plaats gedreven moet worden 
door gevoelens van dienstbaarheid en 
de wil om de vrijheid van de burger 
centraal te plaatsen. Op die manier 
betuigt de ambtenaar intercultureel 
respect en is hij zijn ambt waardig. 

In Gent heeft men, louter 
om electoraal gewin de 

vrijheid van de ambtenaar 
om een groepsidentiteit te 

beleven voorrang gegeven op 
de vrijheid van de burger om 
zich daaraan te onttrekken

Het debat

Patrick Loobuyck betreurt de teneur 
en de kwaliteit van het debat. Ik treed 
hem bij. Neem nu zijn stelling dat men 
vanuit het seculiere perspectief geen 
doorslaggevende, principiële uitspraken 
kan doen over het belangenconflict 
tussen de vrijheid van de burger en 
die van de ambtenaar. In het licht van 

degeus� januari 2014  >  21

ARENA



wat hij over de seculiere samenleving 
schrijft, is dit vermeende onvermogen 
onbegrijpelijk. Hij bevestigt immers dat 
de overheid  ten aanzien van de burger 
een dienende rol heeft en hij onder-
schrijft de gedachte dat ‘de overheid ie-
dereen als vrije en gelijke burgers moet 
behandelen.’ Precies daarom is hij ook 
voorstander van neutrale overheidsge-
bouwen: ‘Geen kruisbeelden of andere 
religieuze symbolen dus in klaslokalen 
van het officieel onderwijs, in gemeen-
tehuizen, rechtszalen en andere open-
bare gebouwen.’ Welnu, als je al deze 
premissen aanneemt en logisch verder 
redeneert dan moet je besluiten dat ook 
de overheidsambtenaar in zijn voor-
komen levensbeschouwelijk neutraal 
moet zijn. Want wat geldt voor gebou-
wen geldt a fortiori voor ambtenaren. 
In tegenstelling tot de gebouwen zijn 
het immers de ambtenaren die effectief 
de dienst verlenen en die over macht 
beschikken. Wanneer je bovendien 
aan de hand van concrete voorbeelden 
merkt dat een levensbeschouwelijk 
herkenbare ambtenaar schadelijk is 
voor het zelfbeschikkingsrecht van de 
burger, dan kan je niet anders dan een 
verbod bepleiten.  

Dirk Verhofstadt waarschuwt voor een 
hellend vlak. Het toelaten van levens-
beschouwelijke symbolen kan er toe lei-
den dat ook ander (ongewenst) levens-
beschouwelijk gedrag gerechtvaardigd 
wordt. Albert Comhaire is dan weer 
gevoelig voor de internationale context 
en wijst op het nut van het consequent 
toepassen van de seculiere wet. Voor 
Patrick Loobuyck is dit naast de kwes-
tie: ‘Geen argument ter zake’, zo luidt 
zijn strenge oordeel. Maar wanneer hij 
zijn eigen pleidooi tegen een verbod ge-
wicht wil geven, is hij er als de kippen 
bij om zelf praktische, contextgevoelige 
argumenten in te roepen. 

Deze praktische argumenten pro of 
contra een verbod kunnen naar mijn 
mening een toegevoegde waarde heb-
ben, toch zijn ze niet doorslaggevend. 
Waar het wel om draait is de vrijheid 
van de burger. Die staat centraal, die 
is onze gids in de zoektocht naar een 
billijk evenwicht tussen de verschil-
lende belangen. Het neutrale karakter 
van de overheid is erop gericht om in 
de private en publieke sfeer alle kansen 
te geven aan de levensbeschouwelijke 
diversiteit. Door zelf neutraal te zijn, 
erkent de overheid het recht van haar 

burgers om in alle vrijheid van elkaar 
te verschillen. Die erkenning kan men 
ook beschouwen als een uitnodiging 
om de basisbeginselen van een seculier 
samenlevingsmodel te omarmen. Het 
integreren van deze basisbeginselen is 
een noodzakelijke oefening voor alle 
burgers. Zij vormen het cement van 
onze seculiere samenleving. Zonder 
een overlappende consensus verbrok-
kelt onze samenleving in levensbe-
schouwelijke getto’s, en veroordeelt ze 
burgers om hun identiteit communau-
taristisch te beleven.

In Gent heeft men, louter om electo-
raal gewin en onder het mom van het 
actief pluralisme, de vrijheid van de 
ambtenaar om een groepsidentiteit te 
beleven voorrang gegeven op de vrij-
heid van de burger om zich daaraan 
te onttrekken en voor zichzelf uit te 
maken waar het in het leven op staat. 
De beslissing van het Gentse stadsbe-
stuur tast niet alleen de waardigheid 
van de stadsambtenaar aan, ze brengt 
ook de vrijheid van de burger in gevaar 
en schaadt zo het algemeen belang. Dit 
mogen we niet tolereren.

Door levensbeschouwelijke symbolen te dragen, zendt men  een signaal uit, communiceert men een boodschap. ©John Moussiaux

22  >  januari 2014� degeus

ARENA



Grensoverschrijdend gedrag
Beste lezer,

Geloof me vrij. De meeste gedachten voor deze column 
komen zomaar in mij op, meestal vierentwintig uur vóór de 
deadline en bij voorkeur tijdens het ontbijt. Deze morgen 
dus maakte ik me plots de bedenking dat een katholiek die 
zich bekeert tot de vrijzinnigheid  (en zo zijn er ongetwijfeld 
velen) het equivalent is van een heiden die bekeerd wordt 
door het christendom. Dergelijke gedachten bezoeken mij 
dus. Erg bezwarend bij een geurig kopje koffie en de poes die 
naast je op tafel de krant zit mee te lezen.

Mijn katholieke roots spelen dus nog regelmatig op. Een 
jeugdherinnering die ik niet kan verbannen, heeft te maken 
met het gedwongen zondagse kerkbezoek. Telkens als de 
consecratie werd ingeluid en de dienstdoende hogepries-
ter hostie en kelk plechtig verhief, verstomde alle gekuch 
en gerochel. Er viel een ongetwijfeld sacrale, indrukwek-
kende stilte. Dat was het moment waarop ik kampte met de 
onweerstaanbare drang om plots recht te veren en zeer luid 
‘Godverdomme nog aan toe!!!’ of iets in die aard te roepen. 
Een onvoorspelbaar, magisch moment om de gevestigde 
orde aan flarden te scheuren en iets onherroepelijks te 
plegen. Dezelfde impuls overvalt me nog geregeld op onver-
wachte momenten: in de bioscoop, in de supermarkt, aan 
de kassa, op de trein, in een wachtzaal, tijdens een concert, 
op vernissages, op recepties, tijdens een lezing, op een rouw-
plechtigheid … Ik dacht de juiste term gevonden te hebben 
voor deze verrukkelijke aandoening: grensoverschrijdend 
gedrag.

Maar na het lezen van de ochtendkrant heb ik begrepen 
dat ik me hierover niet de minste zorgen hoef te maken. Er 
zijn andere aberraties, waarbij mijn dwanggedachten danig 
verbleken.

Onder andere: Astrid Bryan, dat lekkere stuk, heeft een stuk 
van de maan gekocht. Om hoeveel grond het gaat zullen we 
weten op het ogenblik dat deze Geus van de pers rolt, want 
dan krijgt Bryan de officiële akte tijdens een plechtigheid in 
Utopolis (what’s in a name) in Mechelen. Voor nog geen 25 
euro kan je 4.064 vierkante meter maangrond kopen. Het 
doet me denken aan die fameuze slogan van een begrafe-
nisondernemer tijdens crisis van de jaren dertig in de USA: 
‘Why go on living when we can bury you for only 49,50 dollar?’

Andere koek: Zaha Hadid (Britse toparchitecte naar het 
schijnt) heeft het ontwerp gemaakt van het Al Wakrah-
stadion als aanloopje voor het WK voetbal in 2022 in Qatar. 
Dat stadion moest op een boot lijken, maar uiteindelijk 
heeft het de vorm van een gigantische vagina aangenomen. 
Is dat grensoverschrijdend gedrag? Neen, zegt Holly Baxter, 
topredactrice van The Guardian, integendeel: ‘De gelijkenis 
met het vrouwelijke voortplantingsorgaan is dan misschien 
toevallig ontstaan, maar dat kan ik alleen maar toejuichen. 

In een wereld waar sport en vagina’s zelden samenkomen 
moet dit gewoon iets positiefs zijn.’ 

En dan lees ik het verhaal van een 28-jarige Rus die de hond 
van zijn buurman heeft gestolen omdat hij hem gewoon 
lustte. Maar niet rauw, de politie in Zuid-Siberië trof het 
corpus delicti - een steelpan met gebraden hondenvlees 
(saignant) - aan in zijn keuken. Is dat nu gastronomisch 
grensverleggend of gewoon grensoverschrijdend gedrag?

Duidelijker lijkt me de affaire Aurele Almanza uit Mallorca. 
Deze Spaanse slager had zijn broer Osmas in huis genomen 
omdat die het moeilijk had. Maar stank voor dank, het 
kwam geregeld tot ongeregeldheden en plots zat het Aurele 
te hoog en heeft hij zijn broer in mootjes gehakt. Tot daar 
niets ongewoons zal je zeggen, dagelijkse kost enfin. Maar 
dat hij het in stukken gehakte lijk netjes in plastic verpakte 
en tussen zijn diepvrieswaar in de etalage legde, kan wijzen 
op grensoverschrijdend gedrag.

Nog ééntje, ter afsluiting en omdat het dagelijkse nieuws 
mij versterkt in het gevoel dat er met mijn op het eerste 
zicht grensoverschrijdend gedrag niets aan de hand is.

In Dresden is een politieman gearresteerd na de moord op 
een man. Ja, dat kan politiemannen ook overkomen. Wat 
intrigeert is een detail: het slachtoffer droomde ervan te 
worden opgegeten door die politieman. En die heeft voor 
zover mogelijk ook de wens van zijn slachtoffer vervuld. ‘Er 
zijn aanwijzingen dat delen van het lichaam daadwerke-
lijk gegeten zijn’ lees ik. Heerlijk. De zaak doet erg denken 
aan Armin Meiwes, de kannibaal van Rotenburg, die via 
internet contact zocht met iemand die zich graag zou laten 
opeten. Hij kreeg snel respons: het slachtoffer meldde zich 
geestdriftig en verzocht ook nog om zijn piemel eraf te 
snijden vooraleer Meiwes hem doodde. De kannibaal van 
Rotenburg deed zich vervolgens tegoed aan de beste stukken 
en vroor de minder malse delen in – een appeltje voor de 
dorst.

Waartoe beschouwingen over mijn katholieke roots toch 
leiden …

Willem de Zwijger

© www.aasarchitecture.com

degeus�

Column



Wandelen door Gent
1913-1918
In 1913 organiseerde Gent een succesvolle wereldtentoonstelling. Een jaar later brak echter 
de oorlog uit en werd Gent ingenomen door de Duitsers. Als eerste artikel in onze reeks ‘Ach-
ter de linie’, die een heel jaar lang aandacht zal besteden aan WO I en de herdenking ervan, 
publiceren we enkele fragmenten uit het boek ‘Wandelen door Gent 1913-1918. Van Wereld-
tentoonstelling tot Wereldoorlog’. Auteurs Erwin De Decker en Peter Jacobs beschrijven het 
ontregelde leven van de Gentenaren tijdens deze periode. 

Burgervader Emile Braun, Miele Zoetekoek

Als er een naam een rode draad trekt door dit boek, is 
het die van Emile Braun (1849-1927). Hij was een van de 
drijvende krachten achter de wereldtentoonstelling en 
loodste Gent door de Eerste Wereldoorlog. De populaire 
burgemeester werd door de Gentenaren dan ook Miele 
Zoetekoek genoemd.

Emile Braun is geboren in Nijvel, waar zijn Duitse vader 
zich had opgewerkt tot schoolinspecteur en directeur van 
de normaalschool. Thomas Braun was een eminent peda-
goog. Emile studeerde in Gent voor burgerlijk ingenieur en 
kon meteen aan de slag bij de spoorwegen in Luik. In 1879 
werd hij tot hoofdingenieur van de Stad Gent benoemd, 
waar hij onder meer de werken aan de voorhaven regis-
seerde en de urbanisatie rond het Zuidstation uitvoerde.

Hij werd politiek actief bij de liberalen, eerst in de pro-
vincieraad, later in het stadsbestuur en in de Kamer van 
Volksvertegenwoordigers. Emile Braun was burgemeester 
en schepen van openbare werken van Gent van 1895 tot 
1921, met een korte onderbreking van 1909 tot 1911, toen 
hij de sjerp afwees vanwege onenigheid over de coalitie. 
Door de hervorming van het kiesrecht werden de socialis-
ten, meer nog dan de katholieken, een belangrijke factor 
om mee te rekenen.

In 1911 werd Braun voorzitter van het uitvoerend comité 
van de wereldtentoonstelling, nadat de bezieler van het 
project, de industrieel Gustave Carels, overleden was. In 
1914 onderhandelde hij met de Duitsers over de vreedzame 
overgave van de stad, een initiatief dat hem veel steun 
maar ook hier en daar afkeuring opleverde.

Op de Kouter vinden geregeld Duitse militaire parades en concerten plaats. © Stadsarchief Gent / De Zwarte Doos

24  >  januari 2014� degeus

Achter de linie



Etappestad 

Op 12 oktober 1914 maken de Duitsers hun plannen 
duidelijk bij de Gentse burgemeester: de stad zal ongedeerd 
blijven op voorwaarde dat zich geen incidenten tussen de 
bevolking en de troepen voordoen. De Gentenaren dienen 
onmiddellijk alle wapens in te leveren en net als in de an-
dere bezette gebieden van het land wordt de Duitse mark 
naast de Belgische frank de officiële munt (1 mark = 1,25 
frank). Aan het stadhuis wappert voortaan de zwart-wit-
rode vlag van het Duitse Rijk. 

Meteen beginnen de Duitsers het leven in Gent naar hun 
inzichten te organiseren: ze bezetten de stations en leggen 
alle treinverkeer stil, ze stellen het beperkte telefoonnet 
buiten dienst en beginnen met de aanleg van hun eigen 
communicatie. De post wordt niet langer bedeeld, de kran-
ten worden gecensureerd. Duitse troepen worden onderge-
bracht in de door de Belgische soldaten verlaten kazernes 
of bij burgers ingekwartierd. Officieren nemen hun intrek 
in verlaten of opgeëiste woningen.

De inkwartiering van Duitsers bij Gentenaren loopt niet 
altijd van een leien dakje. De Duitsers zijn wantrouwig; ze 
hebben onder meer schrik van voedselvergiftiging en vaak 
zijn er ook taalproblemen. Het leven is volledig ontregeld. 
Van heel wat gezinnen hebben de mannen dienst geno-
men in het Belgisch leger en talloze burgers zijn gevlucht. 
In de fabrieken ligt de productie zo goed als stil omdat de 
grondstoffen niet aangevoerd worden en er geen afzet is 
voor afgewerkte goederen.

Etappe Gent, zenuwcentrum van de Duitsers

De Gentenaren dachten dat de bezetting van hun stad 
van korte duur zou zijn, maar de Duitsers hadden andere 
plannen. Gent werd de etappestad van het Vierde Leger, de 
eenheid die onder meer verantwoordelijk was voor de vier 
grote veldslagen bij Ieper en die als eerste gebruik maakte 
van chloor- en mosterdgas.

In de Duitse militaire terminologie is een Etappe het ze-
nuwcentrum van een legereenheid. Daar worden de troe-
pen bevoorraad en verzorgd, wordt materiaal opgeslagen 
en technische bijstand geleverd. Bovenal is een etappestad 
de plek waar nieuwe rekruten samengebracht worden 
om naar het front te trekken. Een etappestad is dus een 
knooppunt van logistiek, communicatie en transport. 
Dat Gent hiervoor uitgekozen werd, lag voor de hand: de 
stadsvernieuwingen van de voorbije jaren, de uitstekende 
verbindingen over het spoor, de weg en het water en bo-
venal de veilige ligging in de nabijheid van het front. 

In de tientallen administratieve, logistieke en medische 
diensten die de Duitsers in Gent inrichtten, werkten 
duizenden Duitse militairen. Ze werden geleid door hogere 
officieren, vaak van adellijke afkomst. Terwijl de Duitse 
soldaten die voor het front bestemd waren vaak slechts 
korte tijd in Gent verbleven, konden de officieren van de 
etappe genieten van een luxeleventje zonder veel risico’s.

Overleven

Heel wat Gentenaren worden werkloos en de karige uitke-
ringen zijn lang niet voldoende om in het levensonderhoud 
te voorzien. Daarenboven ontstaat in het najaar van 1914 
al de eerste voedselschaarste. Er is niet alleen een gebrek 
aan transport, ook de duizenden Duitse militairen in de 
stad moeten worden gevoed. Tijdens de vier oorlogsjaren 
verblijven gemiddeld 15.000 Duitsers in Gent, op sommige 
momenten piekt hun aantal zelfs tot 40.000. De militai-
ren van de Wirtschaftsausschuss (economische afdeling) 
met hun kantoren op de Kouter zijn verantwoordelijk voor 
het opkopen of opeisen van vlees, groente en fruit bij de 
landbouwers. Wat overblijft, is voor de Gentenaren. Door 
de schaarste en de woekerprijzen die sommige landbou-
wers aanrekenen, worden levensmiddelen peperduur.

Het stadsbestuur legt maximumprijzen voor brood vast en 
start met soepbedelingen voor werklozen. Vanaf december 
1914 wordt het brood gerantsoeneerd en heeft elke be-
woner nog recht op maximaal 250 gram per dag. De rijke 
Gentse burgerij toont haar solidariteit en start met allerlei 
liefdadigheidsinitiatieven. Zo worden in de foyer van de 
Koninklijke Nederlandse Schouwburg goedkope maaltijden 
bereid door de dames van het Oeuvre de la Croix Verte; 
arme gezinnen kunnen terecht bij de gratis melkbedeling. 

Vanaf begin 1915 wordt de voedseldistributie alsmaar 
moeilijker en zijn heel wat levensmiddelen gewoon niet 
meer te krijgen zonder de rantsoenkaart. Ook het vlees 
gaat op de bon: elke Gentenaar krijgt nog 150 gram per 
week. Het stadsbestuur doet wat het kan om hongersnood 
te voorkomen. Het start met een stadsboerderij in de wijk 
Ekkergem; in het stadspark en op de braakliggende ter-
reinen van de wereldtentoonstelling worden aardappelen 
en andere groenten geplant. De meeste hulp komt echter 
uit het buitenland, waar geldinzamelingen georganiseerd 
worden voor ‘brave little Belgium’. De Duitse overheid laat 
toe dat met dat geld voedselvoorraden aangekocht worden 
in neutrale landen. De distributie staat onder het toezicht 
van de Nederlandse, de Spaanse en – tot de VS in 1917 
in de oorlog stappen – de Amerikaanse ambassadeur in 
België. Net zoals in andere steden worden de producten in 
Gent goedkoop verkocht in de winkels van de Relief Com-
mission for Belgium. De Gentenaren maken er kennis met 
conserven, Nederlands melkpoeder en vooral Amerikaanse 
rijst, toen nog ongebruikelijke etenswaren.

In de ‘Amerikaanse winkels’, zoals ze door de Gentena-
ren genoemd worden, mogen de Duitse militairen geen 
inkopen doen. Sommige sluwe inwoners van de stad zetten 
een handeltje op en kopen conserven en rijst om ze door 
te verkopen aan Duitse soldaten, die de producten opstu-
ren naar het thuisfront waar ook voedselschaarste heerst. 
Met het geld kunnen de sjacheraars aardappelen, vlees of 
andere producten op de zwarte markt kopen. Maar slechts 
weinigen wagen er zich aan, want wie gesnapt wordt, vliegt 
in de gevangenis. 

degeus� januari 2014  >  25

Achter de linie



De Gentse advocaat Marc Baertsoen herinnert zich dat 
het niet altijd evident was om de voedselhulp bij de juiste 
mensen te krijgen. Voor de bereiding van bonen, erwten en 
rijst, bijvoorbeeld, zijn kolen nodig, en extra ingrediënten. 
Niet iedereen kan zich dat permitteren. ‘Daarom zullen 
die voedingsmiddelen nu op grote schaal bereid worden en 
als soep aangeboden worden. Dat moet het grote gebrek 
aan aardappelen compenseren waaronder de bevolking 
zeer lijdt.’ 

Ondanks de maatregelen blijft er een schrijnend gebrek 
aan voedsel en gaat de kwaliteit van het eten achteruit. 
Behalve voor de in Gent verblijvende Duitsers: zij kunnen 
nog steeds teren op hun opgeëiste voorraden en merken 
weinig van de schaarste. 

Er is gelukkig een klein lichtpunt. Omdat de fabrieken in 
Noord-Frankrijk en ten zuiden van Gent stilliggen, is de 
Leie minder vervuild en kan er weer vis gevangen worden. 
De vangst wordt tegen woekerprijzen aangeboden.

Er dreigt een energietekort. Steenkool is de belangrijkste 
energiebron en wordt ook gebruikt in de elektriciteitscen-
trales. Strenge winters en een gebrekkige aanvoer veroor-
zaken op verschillende momenten een acuut gebrek. Om 
het energieverbruik te beperken voert de Duitse overheid 
einde april 1916 de zomertijd in. Tijdens de koude winter 
van 1917 moet extra zuinig omgesprongen worden met 
de steenkoolvoorraden. Daarom wordt de elektrische 
straatverlichting gedoofd, moeten uitstalramen onverlicht 
blijven, rijden de trams maar tot 20.30 uur, sluiten de 
scholen en mag steenkool thuis enkel gebruikt worden om 
te koken, niet om te verwarmen. 

Marc Baertsoen komt op 3 februari 1917 om halfzeven 
terug van een vergadering in de Lakenhal. ‘Er is geen 
straatverlichting meer en de winkeliers hebben de rol-
luiken neergelaten. Het is een luguber gezicht. Het vriest 
nog steeds en de ijsplekken en de sneeuwresten maken een 
wandeling in het donker nog gevaarlijk ook. Op de Kouter 
is enkel nog licht in sommige kantoren van de Duitse 
militairen. Iedereen klaagt en mensen gaan ’s avonds niet 
meer de deur uit. Maar dankzij de besparingen kan de stad 
toch elektriciteit aan de gezinnen blijven leveren […]. Door 
gedurende zes maanden de zomertijd in te voeren, hoopt 
de Duitse overheid dat de Belgen een uur vroeger gaan sla-
pen en een uur vroeger opstaan waardoor de verlichtings-
kosten zullen dalen. Niets is minder waar, want de Belgen 
blijven leven volgens het oude uur […]: volgens het horloge 
van het belfort is het middag maar voor de Gentenaren is 
het pas 11 uur, en wanneer een Duits kantoor om 16 uur 
sluit, weten we dat we daar voor 15 uur moeten zijn.’

Verboden stil te staan

In september 1914 had de Kaiserliche Generalgouverneur 
Freiherr von der Goltz op affiches in de bezette gebieden 
beloofd dat de Belgen niets hoeven te vrezen van de Duit-
sers. De nieuwe heerser verlangt enkel onvoorwaardelijke 

gehoorzaamheid en steun, in het bijzonder van de amb-
tenaren en de gemeentebesturen die hun taken moeten 
voortzetten. Het Gentse stadsbestuur, onder leiding van 
de liberale burgemeester Emile Braun en de socialistische 
eerste schepen Edward Anseele, krijgt de ondankbare taak 
om een gulden middenweg te vinden tussen de uitvoering 
van zijn taken en de Duitse bezetter ter wille te zijn.

Van oktober 1914 tot november 1918 volgt een eindeloze 
reeks maatregelen. De Gentenaren worden over die beslis-
singen geïnformeerd via Bekanntmachungen, grote brie-
ven die onder meer op de Kouter en aan het Zuidstation 
worden aangeplakt. 

Zo bijvoorbeeld reageert de Gentse burgerij op 7 januari 
1917 geschokt op het bericht dat inwoners met meer dan 
honderd flessen wijn, hun voorraad moeten aangeven. 
Later wordt die wijn ook in beslag genomen. Officieel gaat 
hij naar het front, waar Duitse soldaten in de loopgraven 
wijn krijgen uit schrik voor tyfusbesmetting door water. 
Maar de praktijk is anders: de beste flessen verdwijnen in 
de kelders van de in Gent verblijvende Duitse officieren of 
worden in hun mess ontkurkt. De burgerij probeert aan de 
maatregel te ontkomen door de voorraad te begraven in de 
tuin. Maar wanneer koeien en paarden opgeëist worden, 
zijn die moeilijker te verbergen.

Achter de linie

26  >  januari 2014



De papieren schuldbekentenissen die de Gentenaren voor 
hun in beslag genomen goederen ontvangen, stellen niet 
veel voor. In 1916 loopt de schuld al in de miljoenen; er is 
nooit iets vergoed.

Tijdens de laatste twee oorlogsjaren krijgen de Duitse 
troepen het steeds moeilijker om stand te houden aan 
het front. De slechte bevoorrading, de grote verliezen aan 
manschappen en het gebrek aan grondstoffen voor de 
oorlogsindustrie leiden tot nog meer opeisingen in de be-
zette gebieden. Voor de productie van wapens en munitie, 
bijvoorbeeld, hebben de Duitsers nood aan koper, messing 
en nikkel. De Gentenaren worden in 1917 verplicht al 
hun koperen potten en pannen, naamplaten en luchters 
af te geven op het Sint-Veerleplein. Er is geen ontkomen 
aan, want dagelijks vinden onaangekondigde huiszoekin-
gen plaats waarbij de militaire politie alle koper in beslag 
neemt. 

Marc Baertsoen beschrijft de effecten van de maatregel: 
‘Het droevige defilé van personen die hun koperen pan-
nen, waterketels, kandelaars en bloembakken inleveren 
start dus op 12 maart 1917 en duurt meer dan twee weken 
[…]. Het was triest de Duitse vrachtwagens volgeladen 
te zien met de kookpotten en ketels van onze dappere 
burgers, vooral bij de gedachte waarvoor al dat koper gaat 
dienen. De volgende dagen werd koper opgeëist bij de 
industriëlen: de grote koperen ketels van de ververijen of 
machineonderdelen, waardoor de fabrieken lange tijd bui-
ten gebruik zullen zijn. Ten slotte werd op het einde van de 
maand begonnen met huiszoekingen bij particulieren die 
fikse straffen kregen voor niet afgegeven metalen.’

De Duitsers hebben ook nood aan textiel voor het maken 
van uniformen en zandzakjes voor de loopgraven. De 
ingezamelde stoffen komen terecht in een legerdepot in 
het Zuidstation. Duitse soldaten die met verlof van het 
front een paar dagen in Gent verblijven, kunnen hier hun 
uniform vernieuwen. Het depot wordt streng geleid door 
de Berlijnse kapitein Otto Rau. 

Wanneer in november 1915 de Duitsers in Gent ook hon-
den in beslag nemen, doen ze dat niet om zich te verrijken, 
maar om de dieren naar de loopgraven te brengen. Hon-
gerige honden blijken immers goede rattenvangers te zijn. 
Ook die maatregel is pijnlijk voor veel Gentenaren, want 
honden waren in die tijd niet alleen gezelschapsdieren, ze 
werden ook voor karren gespannen.

De inbeslagnames wekken steeds meer wrevel bij de ver-
armde bevolking, maar ook andere maatregelen veroor-
zaken ergernis, zoals het verbod om voor privédoeleinden 
met de fiets te rijden, het verbod om stil te staan op brug-
gen en de verplichting om het trottoir te verlaten als er een 
Duitse officier voorbijkomt. Op overtredingen staan boetes 
of gevangenisstraffen. Het is opvallend hoe lijdzaam de 
Gentenaren alles ondergaan, zelfs wanneer de bezetter 
duizenden mannen oproept en als vee afvoert.

Afsluiter: de zeppelin van Sint-Amandsberg, 
luchtgevecht boven Gent

Vlakbij Ikea op de terreinen van Flanders Expo in Sint-
Denijs-Westrem herinnert een kleine controletoren aan 
het feit dat hier ooit een luchthaven lag. Tijdens de Eerste 
Wereldoorlog werd ze door de Duitse militairen uitge-
bouwd als basis voor spionagevluchten en luchtaanvallen 
op het front en op Groot-Brittannië. De luchthaven was 
streng beveiligd door luchtafweergeschut en was verboden 
terrein voor Gentenaren.

Toch was de rol van de luchtmacht in het begin nog vrij 
beperkt; de Duitsers zetten vooral zeppelins in omdat ze 
meer en zwaardere bommen konden droppen dan de klei-
ne vliegtuigjes. Zo stationeerden ze een tijdje luchtschepen 
op de luchthaven van Gontrode, een dorp ten zuidoosten 
van Gent. Gentenaren zagen tijdens de oorlogsjaren wel-
eens Duitse zeppelins geruisloos voorbijvaren op weg naar 
Frankrijk of Groot-Brittannië. Voor veel inwoners was 
dat de eerste kennismaking met de luchtschepen, want de 
geplande zeppelinvaarten op de wereldtentoonstelling een 
jaar eerder waren waarschijnlijk om militaire redenen in 
extremis afgelast – de prentbriefkaarten van het Duitse 
paviljoen met daarboven een zeppelin zijn dus fotomonta-
ges.

In de nacht van 6 op 7 juni 1915 werden de Gentenaren 
opgeschrikt door de explosie van een Duitse zeppelin pal 
boven de stad. Het luchtschip LZ 37, dat terugkeerde van 
een opdracht boven het Kanaal, was gebombardeerd door 
de 23-jarige Britse jachtvlieger Reginald (Reggie) War-
neford en stortte als een toorts neer op het klooster van 
Onze-Lieve-Vrouw Visitatie in Sint-Amandsberg. Daarbij 
werd heel wat schade aangericht en kwamen een negen-
jarig meisje en een non om het leven. Van de negenkop-
pige bemanning van de Duitse zeppelin overleefde alleen 
stuurman Alfred Mühler de ramp.

Hoewel de Duitsers het voorval probeerden te minimali-
seren, richtten ze voor de gesneuvelde bemanningsleden 
in 1917 een monument op op de Westerbegraafplaats in 
Gent. Het staat er nog steeds.

Warneford werd meteen als held gehuldigd, maar kwam 
een paar dagen later al om het leven bij een vliegtuig-
ongeluk in Frankrijk. Sint-Amandsberg is de piloot niet 
vergeten. Hij kreeg een gedenkplaat aan de gevel van het 
klooster en in de Gentse deelgemeente is een straat naar 
hem genoemd. 

Erwin De Decker en Peter Jacobs

Geprikkeld om verder te lezen? ‘Wandelen door Gent 1913-
1918’ is te koop in elke boekhandel (€ 24,99). 
Info op www.gent1913-1918.be

degeus� januari 2014  >  27

Achter de linie



JACINTA DE ROECK
-- ° Sint-Truiden, 1956
-- Startte haar loopbaan in het onderwijs
-- Maakte in de jaren ’90 de overstap 

naar de politiek (Agalev)
-- Specialiseerde zich in de Senaat 

in bio-ethische kwesties
-- Stond aan de wieg van de eerste 

wetgeving rond euthanasie in 2002
-- Werd aangesteld als directeur 

van HVV sinds 2009
-- Zorgt ervoor dat de uitbreiding van de 

euthanasiewet op de maatschappelijke 
en politieke agenda blijft staan

-- Won in oktober 2013 de LEIFtime 
Achievement Award

© An Avonds



‘Ik had veel liever de 
uitbreiding voor verworven 
wilsonbekwaamheid gezien’
Jacinta De Roeck evalueert de uitbreiding van de euthanasiewet

Elf jaar nadat euthanasie in België wettelijk werd geregeld, 
keurde de senaat in december vorig jaar een uitbreiding 
van de wet naar minderjarigen goed. Jacinta De Roeck, 
directeur van de Humanistisch-Vrijzinnige Vereniging, 
was als Agalev-senator in 2002 nauw betrokken bij de 
totstandkoming van de euthanasiewet. In haar verdere 
loopbaan is ze het dossier nauwgezet blijven volgen. 
Dat maakt van haar de uitgelezen gesprekspartner 
om de wetsuitbreiding onder de loep te nemen. 

De euthanasiewet uit 2002 
was een belangrijke mijlpaal, 
maar het bleef een compromis 
dat belangrijke hiaten open-
liet. Kunt u verduidelijken 
waarin die wet tekortschiet? 
Al elf jaar vragen wij (HVV), samen 
met zoveel anderen, twee uitbrei-
dingen: voor minderjarigen en voor 
verworven wilsonbekwaamheid 
(bijvoorbeeld dementie). Dat is de 
grootste gemiste kans van onze wet 
uit 2002: een voorafgaande wilsver-
klaring euthanasie kan alleen worden 
toegepast bij een patiënt die in een 
onomkeerbare coma terechtkomt, 
en niet voor een persoon die om-
wille van dementie, alzheimer of een 
hersenaandoening wilsonbekwaam 
geworden is. Dat krijgen we écht niet 
meer uitgelegd aan mensen die net de 
diagnose ‘beginnende alzheimer’ heb-
ben gekregen, en bij ons inlichtingen 
komen vragen. Zij zullen net als Hugo 
Claus veel te vroeg uit het leven moe-
ten stappen, wanneer ze nog heldere 
momenten hebben. Want dan zijn ze 
nog wilsbekwaam. Ik blijf herhalen 
dat de toepasbaarheid van de wilsver-
klaring euthanasie, door de beperking 
tot gevallen van een onomkeerbare 

coma, een lege doos is. In die situ-
atie zorgt goede medische praktijk er 
immers nu al voor dat het leven niet 
nodeloos verlengd wordt. 

‘We zijn terug bij af’

Daarnaast vragen we ook al elf jaar 
om enkele verfijningen. Zo zou de 
beperking in tijd die men aan de 
wilsverklaring verbonden heeft, afge-
schaft moeten worden. Het gaat hier 
per slot van rekening over een soort 
testament dat je maakt. En zoals elk 
testament zou ook dit papier onbe-
perkt geldig moeten blijven tot je het 
zelf ongedaan maakt. 

‘Ik vind dat het zorgtraject 
van de patiënt prioriteit 

heeft op de morele 
vrijheid van de arts’

Tenslotte is het dringend nodig om de 
doorverwijsplicht voor artsen die een 
euthanasieverzoek op basis van ‘ge-
wetensbezwaar’ weigeren wettelijk te 
verankeren, en om de weigering door 
zorginstellingen te verbieden. Een arts 

heeft het recht om de toepassing van 
een euthanasie te weigeren omwille 
van morele, ethische of levensbe-
schouwelijke redenen. En terecht! 
Maar er zijn artsen die beweren dat 
ze van zodra ze doorverwijzen, goed 
wetende dat het gaat om een eutha-
nasievraag die ingewilligd zal worden, 
al moreel betrokken zijn bij deze 
euthanasie. Ze roepen dus hun morele 
vrijheid in. Volgens mij kan dit niet. 
Een arts heeft natuurlijk zijn morele 
vrijheid, maar ook de opdracht het 
zorgtraject van zijn of haar patiënt te 
volgen zoals het hoort, dat staat dui-
delijk in de wet op de patiëntenrech-
ten. Ik vind dat het zorgtraject van de 
patiënt prioriteit heeft op de morele 
vrijheid van de arts, zeker als dit enkel 
en alleen inhoudt dat die op zoek gaat 
naar een andere arts waarnaar zijn of 
haar patiënt kan worden doorverwe-
zen.

Moeten we nu onverdeeld blij 
zijn met deze uitbreiding? 
Dit is maar een heel klein stapje voor-
uit, ik had veel liever de uitbreiding 
voor verworven wilsonbekwaamheid 
gezien. Het voorstel maakt euthanasie 
mogelijk voor minderjarigen, maar 
onder zeer strikte en wel erg beperkte 
voorwaarden. Een daarvan is dat de 
ouders hun toestemming moeten ge-
ven, schriftelijk zelfs. Zo’n vetorecht 
holt het zelfbeschikkingsrecht van het 
kind helemaal uit. Natuurlijk moeten 
ouders heel intens betrokken wor-
den. Ook al is het patiëntje matuur 
genoeg en dus beslissingsbekwaam, 
toch kunnen we niet miskennen dat 
de ouders nog altijd de zorgenden zijn, 
de opvoeders en de ‘thuis’ van het 
kind. Maar de eindbeslissing in hun 
handen leggen, dat gaat te ver. Als het 
kind oordeelsbekwaam bevonden is 

degeus� januari 2014  >  29

vraagstuk



dan moet het die verworven zelfbe-
schikking ook voluit kunnen uitoe-
fenen. Ik vraag me trouwens af of de 
senatoren wel hebben stilgestaan bij 
hoe verscheurend zo’n schriftelijke 
toestemming kan zijn. Stel je eens in 
de plaats van ouders die, omwille van 
emotionele redenen en een ongeloof-
lijke liefde, hun kind niet kunnen 
loslaten en moeten kiezen tussen wat 
zij willen en wat hun kind wil. 

Gaat een ouderlijk veto in de 
praktijk veel voorkomen, denkt u? 
Dat zal zeer uitzonderlijk zijn, maar 
denk bijvoorbeeld aan ouders die om 
levensbeschouwelijke redenen moeten 
kiezen. Neem nu een strikt evange-
lisch gezin dat de keuze moet maken 
tussen de vraag van hun stervende 
kind en de druk van de hechte ge-
meenschap waarin ze verder moeten. 
Je moet ook rekening houden met de 
veranderingen in onze maatschappij: 
meeroudergezinnen, verschillende 
culturele en levensbeschouwelijke 
invalshoeken die samenkomen … dat 
kan ervoor zorgen dat de beslissing 

van de ouders niet overeenstemt met 
de vraag van het kind. In zo’n con-
flictsituaties is het beter dat de beslis-
singslast niet op hun schouders komt 
te liggen. Het gevaar is trouwens reëel 
dat deze uitzonderingen een nieuwe 
grijze zone zullen vormen. Stel dat 
de ouders de euthanasie afkeuren, is 
dan volgens dit wetsvoorstel pijnstil-
ling met levensverkortend effect nog 
mogelijk? Ik vind dat helemaal niet 
duidelijk. 

‘Het vetorecht voor 
de ouders holt het 

zelfbeschikkingsrecht van 
het kind helemaal uit’

Opvallend is ook dat euthanasie 
bij minderjarigen alleen maar mo-
gelijk zal zijn omwille van fysiek 
lijden, en niet bij psychisch lijden 
dat het gevolg is van een fysieke 
aandoening, zoals bij volwassenen. 
Zoals die nu gestipuleerd is, kan de 
wet alleen toegepast worden op een 

patiëntje dat ongelooflijk veel (fy-
sieke) pijn heeft, die met geen enkele 
pijnstilling meer weggenomen kan 
worden. Neem nu bijvoorbeeld een 
quadriplegiepatiëntje (een volledige 
verlamming van het lichaam vanaf 
de nek naar beneden, waarbij het 
vermogen om bewuste bewegingen uit 
te voeren en de gevoelsgewaarwording 
geheel verloren zijn gegaan, red.). 
Omdat die geen ondraaglijke licha-
melijke pijn heeft, kan het niet. Dat 
hij afziet omdat hij bijvoorbeeld zijn 
ouders, broertjes en zusjes niet meer 
kan knuffelen zoals vroeger, volledig 
geïsoleerd leeft van leeftijdsgenootjes, 
niet meer kan spelen of ravotten … 
telt allemaal niet mee, het kind zal 
moeten wachten tot het meerderjarig 
is. Met andere woorden, we zijn terug 
bij af.

‘Als het kind 
oordeelsbekwaam 

bevonden is dan moet 
het die verworven 

zelfbeschikking ook voluit 
kunnen uitoefenen’

Waarom hebben de senato-
ren daar dan voor gekozen? 
Het voorstel werd op dit punt aange-
past op vraag van de N-VA. Voor hen 
kon psychisch lijden niet. Omdat de 
N-VA-stemmen nodig waren om een 
meerderheid te verkrijgen, werd daar-
aan toegegeven. Bijzonder jammer, 
want het psychisch lijden is soms 
erger en kan zwaarder doorwegen dan 
fysiek lijden. Bovendien zou de wet-
tekst perfect zo geschreven kunnen 
worden dat euthanasie bij minderja-
rige patiënten mogelijk is bij ‘aanhou-
dend en ondraaglijk fysiek of psychisch 
lijden ten gevolge van een ongeneeslij-
ke fysieke of somatische aandoening’. 
Het meer problematische psychia-
trisch lijden, zoals dat voor meerder-
jarigen een wettelijke reden voor de 
inwilliging van een euthanasievraag 
kan zijn, is dan uitgesloten. Spijtig dat 
deze verenging van de wet niet eens 
besproken werd met specialisten zoals 
Wim Distelmans. Maar wie weet? 

Euthanasie bij meerderjarigen 
of ontvoogde minderjarigen die 
handelingsbekwaam zijn

-- Enkel bij een medisch uitzichtloze toestand
*	 d.w.z. als je ongeneeslijk ziek bent
*	 je hoeft dus niet terminaal te zijn

-- Met ondraaglijk fysiek lijden als gevolg 
van die ongeneeslijke aandoening
*	 wat ondraaglijk is, bepaal 

je zelf - niet de arts

-- Of ondraaglijk psychisch lijden 
*	 dat het gevolg is van een ongeneeslijke 

lichamelijke aandoening (bv. volledige 
verlamming, MS), dat het gevolg is van een 
ongeneeslijke psychiatrische aandoening 
(bv. bipolaire stoornis, chronische 
depressie)

-- Mits positief advies van een 
tweede, onafhankelijke arts 
(specialist in de aandoening)

-- Bij niet-terminale patiënten ook 
een derde arts nodig

-- Bij psychische aandoeningen moet 
een van de artsen psychiater zijn

Euthanasie bij minderjarigen 
die oordeelsbekwaam zijn

-- Enkel bij een medisch uitzichtloze toestand

-- Enkel bij terminale patiënten

-- Enkel bij fysiek lijden als gevolg van 
een ongeneeslijke aandoening

-- Mits positief advies van een 
tweede, onafhankelijke arts

-- Mits een kinder- of jeugdpsychiater 
(of -psycholoog) oordeelt dat de 
minderjarige oordeelsbekwaam is

-- Mits schriftelijke toestemming van 
de ouders van de patiënt

30  >  januari 2014� degeus

Vraagstuk



Misschien organiseert de commissie 
in de Kamer nog een hoorzitting om 
deze beperking te bestuderen en zo 
aan de twijfelaars duidelijk te maken 
over welk lijden het gaat. In ieder ge-
val heel iets anders dan het liefdesver-
driet van een puber, zoals dat in een 
absurd voorbeeld ter sprake kwam. 

Er is nog zo’n beperking die 
vragen oproept: in tegenstelling 
tot bij meerderjarigen kan eu-
thanasie voor een minderjarige 
enkel bij terminale patiënten, 
dat wil zeggen alleen bij hen die 
in een laatste, terminale fase zijn 
aanbelandt en binnen zeer af-
zienbare tijd zullen overlijden. 
Tja, wat daar de politieke motieven 
van zijn, weet ik niet. Ik vrees dat dit 
werd ingegeven door een ongegronde 
angst voor de slippery slope (hellend 
vlak, red.) en een flinke dosis wan-
trouwen tegen onze artsen. Onge-
looflijk hoe vaak er gedacht wordt dat 
artsen lichtzinnig over levenseinde-
vragen heen zullen gaan. Integendeel. 
Elf jaar praktijkervaring en talloze 
wetsevaluaties bewijzen dat artsen 
ongelooflijk integer, verantwoord 
en ethisch correct met euthanasie 
omgaan.

‘Ongelooflijk hoe vaak 
er gedacht wordt dat 

artsen lichtzinnig over 
levenseindevragen 
heen zullen gaan’

Om te bepalen of het minderja-
rige patiëntje matuur genoeg is, 
zal er een kinderpsycholoog of 
-psychiater moeten geraadpleegd 
worden die zich vergewist van het 
oordeelsvermogen of de wilsbe-
kwaamheid van de patiënt. Tegen-
standers wijzen op de moeilijkheid 
om dat ondubbelzinnig vast te stel-
len. Ze vrezen dat bij gebrek aan 
heldere criteria het oordeel al te 
gemakkelijk wordt overgelaten aan 
misschien al te meegaande artsen.
Ook uit die tegenwerping spreekt een 
stuitend gebrek aan vertrouwen in 
het medisch team dat het patiëntje al 

jaren begeleidt en ook de ouders goed 
kent. Er zullen nooit criteria opgesteld 
kunnen worden die, zoals de tegen-
standers eisen, ondubbelzinnig en 
perfect sluitend kunnen vaststellen 
dat een minderjarige ‘wilsbekwaam’ 
is. Op zich heb ik niets tegen nog een 
extra consultatie en advies van een 
‘onafhankelijk kinder- of jeugdpsy-
chiater of psycholoog’. Alleen vraag ik 
me af wat de meerwaarde is van een 
gesprek van een uur met iemand die 
het kind totaal niet kent en waarbij 
het patiëntje zich zeker en vast niet 
vertrouwd of veilig voelt. Het me-
disch team dat het patiëntje al jaren 
opvolgt, kan perfect inschatten of 
het beslissingsbekwaam is of niet. 
Bovendien eist de wet hoe dan ook het 
advies van een tweede, onafhankelijke 
arts. 

Maar ook de rol van die tweede 
arts is niet duidelijk beschreven 
en omlijnd. In de Nederlandse 
versie van de wet wordt daar 
meer in detail over gesproken. 
Was het niet beter geweest om 
méér bepalingen op te nemen 
over de uitvoering en de kwa-
liteit van de besluitvorming?
De huidige praktijk, die al elf jaar 
bestaat en ook tweejaarlijks geëva-
lueerd wordt, maakt duidelijk dat 
de consultatie en het advies van een 
tweede arts, zoals dat in onze wet ge-
stipuleerd is, perfect werkt. Het is net 
goed dat er niet alles in staat, te veel 
willen betonneren en aandringen op 
een sluitende wet kan ook een middel 
zijn om een wettelijke regelgeving on-
mogelijk te maken. Ik ben voorstan-
der van een ‘levende wet’, zeg maar, 
waarbij er vanuit de praktijkervaring 
aanbevelingen aan de artsen worden 
gedaan. Dat is toch veel werkbaarder? 

‘Aandringen op een sluitende 
wet kan ook een middel zijn 
om een wettelijke regelgeving 

onmogelijk te maken’

De tweejaarlijkse evaluatie opgesteld 
door de controle- en evaluatiecom-
missie euthanasie en de ervaringen 
binnen de LEIFopleidingen en LEIF-

artsenpraktijk zorgen ervoor dat we 
richtlijnen en criteria hebben die 
groeien en verfijnd kunnen worden. 
Via de LEIF-opleiding kunnen we dan 
ook een reeks aanbevelingen mee-
geven aan de artsen, die dankzij die 
opleiding expertise vergaren op het 
gebied van levenseindebeslissingen. 
Daarom is die tweede, adviserende 
arts best een LEIF-arts. Er is nu ook 
een systeem uitgewerkt om ze zeer 
snel te kunnen consulteren en bevra-
gen, en dat is een geruststelling voor 
elke huisarts voor wie een vraag voor 
het beëindigen van een leven geen 
dagdagelijkse praktijk is.

‘Je moet niet vergeten dat 
het in de praktijk bij 95% 
van de euthanasiegevallen 

gaat om uitzichtloze en 
terminale kankerpatiënten’

Kan deze wetswijziging negatieve 
gevolgen hebben in een internati-
onale context? In sommige landen 
is er misschien een mogelijke 
opening, en zitten er eventueel 
euthanasiewetten in de pijplijn. 
Bestaat het gevaar dat deze uit-
breiding naar minderjarigen en 
de discussie over dementerenden 
tegenstanders wereldwijd extra 
munitie geeft, als een bewijs voor 
het zogenaamde ‘hellend vlak’?
Tja. Je moet niet vergeten dat het in 
de praktijk bij 95% van de eutha-
nasiegevallen gaat om uitzichtloze 
en terminale kankerpatiënten die 
hooguit enkele dagen voor hun 
overlijden euthanasie krijgen, en dat 
op hun uitdrukkelijke vraag en na 
het naleven van erg strikte wettelijke 
vereisten. Als we in het buitenland 
gevraagd worden om informatie te 
geven, moeten we vooral de gewone 
euthanasiegevallen bespreken en niet 
aankomen met de uitzonderingen zo-
als levensmoeheid, de geïnterneerde, 
de transgender en de psychiatrische 
patiënt. Je zou bijna de indruk krijgen 
dat België een rariteitenkabinet ge-
worden is. We moeten blijven aan-
dringen op degelijke informatie door 
de media, en niet meer te veel ingaan 

degeus� januari 2014  >  31

vraagstuk



op vragen naar uitzonderingen en 
pikante details.

‘Ik verwacht dat het 
voorstel zeker niet verder 
uitgehold wordt. Dat kan 

ook bijna niet meer’

Dit ontwerp werd in novem-
ber goedgekeurd door de ‘Ver-
enigde commissie Justitie en 
Sociale Zaken van de Senaat’, 
en in december door de voltal-

lige senaat. Wat is het verdere 
parcours dat het wetsvoorstel 
nog moet doorlopen vooraleer 
de zaak definitief beklonken is?
Het voorstel gaat na het kerstreces 
naar de Kamer van Volksvertegen-
woordigers. Ook daar zal het eerst in 
een commissie behandeld worden, en 
daarna in de plenaire zitting. Als alles 
vlotjes verloopt kan het nog een wet 
worden voordat de verkiezingscam-
pagne helemaal zal losbarsten, eind 
april. 

Bestaat het gevaar dat er tij-

dens dat parcours nog een 
verdere uitholling dreigt? Of 
denkt u dat er nog aanpassin-
gen ten goede mogelijk zijn? 
Ik verwacht dat het zeker niet verder 
uitgehold wordt. Dat kan ook bijna 
niet meer. Voor de verbeteringen en 
verfijningen die we met HVV be-
pleiten, zie ik het somber in. Wat ik 
hoor is teleurstellend. Er blijkt geen 
meerderheid mogelijk, noch voor de 
afschaffing van de tijdslimiet, noch 
voor de doorverwijsplicht, noch voor 
verworven wilsonbekwaamheid. 

‘Er blijkt geen meerderheid 
mogelijk, noch voor 

de afschaffing van de 
tijdslimiet, noch voor 
de doorverwijsplicht, 
noch voor verworven 
wilsonbekwaamheid’

Het blijft merkwaardig dat die 
uitbreiding voor verworven 
wilsonbekwaamheid blijkbaar 
politiek nóg gevoeliger ligt dan 
de uitbreiding naar minderja-
rigen, hoewel het draagvlak bij 
de bevolking even hoog is, zeker 
als het om dementie gaat. Het 
draagvlak bij artsen ligt voor wat 
dementie betreft zelfs hoger dan 
bij kinderen, zo bleek uit een 
grootschalige survey door de VUB. 

Voor alle vragen over euthanasie en het 
levenseinde neemt u best contact op met 
het Levenseinde Informatie Forum (LEIF): 
www.leif.be of tel. 078/ 15 11 55. LEIF is 
een open initiatief van mensen en ver-
enigingen die streven naar een waardig 
levenseinde, waarbij respect voor de wil 
van de patiënt voorop staat. LEIF organi-
seert de opleiding van de LEIF-artsen, de 
LEIF-nurses en andere zorgverleners en 
voorziet een telefonische hulplijn rond 
het levenseinde (LEIFlijn).

'Ongelooflijk hoe vaak er gedacht wordt dat artsen lichtzinnig over levenseindevragen heen 
zullen gaan. Integendeel. Elf jaar praktijkervaring en talloze wetsevaluaties bewijzen dat artsen 
ongelooflijk integer, verantwoord en ethisch correct met euthanasie omgaan.' © An Avonds

Vraagstuk

� degeus



Weet je waarom dat zo moeilijk ligt? 
Omdat er altijd uitgegaan wordt van 
voorbeelden. Ik hoor twijfelende 
voorstanders steeds weer de volgende 
vragen stellen: ‘Maar je kan toch van 
je arts niet verlangen dat hij je leven 
beëindigt als je vriendelijk lachend 
ijsjes zit te eten terwijl je volledig 
dement in een tuinzetel zit? Dat kan 
je jouw vertrouwenspersoon en je fa-
milie toch niet aandoen?’ Of: ‘Je kan 
toch niet verwachten dat een arts je 
de euthanasie geeft waarnaar je in het 
verleden vroeg, als je op het moment 
van het toedienen steeds herhaalt dat 
je niet dood wilt?’ Ik redeneer anders. 
Ik schreef mijn wilsverklaring eutha-
nasie, zeer bewust. Ik praat er regel-
matig over met mijn huisarts en mijn 
vertrouwenspersoon, mijn dochter. Ik 
zal dat ook blijven doen als ik demen-
terend zal zijn, op elk helder moment. 
Ze weten beiden dat ik, ook als ik vro-
lijk naar de bijtjes zit te kijken, op die 
manier niet meer verder wil. Ik bepaal 
zelf wanneer ik mijn leven als on-
waardig ervaar. En die beslissing nam 
ik toen ik bij mijn volle verstand was. 
Ze moeten luisteren naar de persoon 
die ik toen was, niet naar de persoon 
die ik door de ziekte geworden ben, 
want dat ben ik niet meer.

Maar een ziekte als bijvoorbeeld 
alzheimer verloopt heel erg gril-
lig. Is het, vanuit het standpunt 
van de patiënt, niet ontzettend 
moeilijk om op voorhand een 

absoluut punt te bepalen waarbij 
er tot euthanasie mag worden 
overgegaan? En voor de omgeving 
om te bepalen wanneer dat punt 
dan definitief bereikt is? Zo zou je 
bijvoorbeeld kunnen zeggen: ‘Zo 
gauw ik mijn kinderen niet meer 
herken, mag het voor mij gedaan 
zijn’. Maar sommigen herken-
nen hun kinderen maandenlang 
niet, en dan plots weer een tijdje 
wél. Hoe ziet u dit praktisch? 
Alzheimer is een proces. De ziekte ver-
loopt in schommelingen, maar de weg 
gaat langzaam maar zeker bergaf. Er 
blijven heldere momenten, maar die 
worden steeds zeldzamer. Hier is de 
communicatie met de behandelende 
arts en de familie belangrijk. Geen 
taboes, maar vrijuit spreken over wat 
je als patiënt wilt en wat niet. 

‘Onze wet dwingt 
mensen om te vroeg uit 

het leven te stappen’

De wetenschap is intussen zo ver 
gevorderd dat er zwart op wit bewe-
zen kan worden wanneer je volledig 
dement ben. Wetenschappers kunnen 
een uitbreiding van de wet dus perfect 
ondersteunen. Zowel Christine Van 
Broeckhoven en Peter De Deyn zijn 
specialisten, zij kunnen ondubbel-
zinnig vaststellen in welk stadium 
de ziekte gevorderd is. We kunnen 

ervan uitgaan dat ook hier artsen 
zeer zorgvuldig zullen handelen. Het 
probleem met de huidige wet is dat 
het moment waarop je voor euthana-
sie kiest altijd te vroeg zal zijn, omdat 
je leven gestopt moet worden op een 
moment dat je nog zeer bewust de 
euthanasievraag kan stellen. Onze 
wet dwingt mensen om te vroeg uit 
het leven te stappen. Vreemd dat onze 
tegenstanders daar geen enkele moeite 
mee hebben …

‘Niet alleen de kerk is 
paternalistisch, ook heel 

wat artsen en zorgverleners 
vinden nog altijd dat zij over 
de hoofden van de patiënten 

heen kunnen beslissen’

Heeft deze wetsuitbreiding en 
het debat daarover gezorgd voor 
een aanscherping van de le-
vensbeschouwelijke tegenstel-
lingen in onze samenleving, 
gezien de scherpe reacties van-
uit de christelijke zorghoek? 
De houding van de verschillende 
levensbeschouwingen, en niet al-
leen de katholieken, is inderdaad erg 
rigide. Maar wat mij meer stoort is 
de discussie over het verschil tus-
sen euthanasie en palliatieve seda-
tie (slaapverwekkende producten 
geven tijdens de stervensfase, die het 
stervensproces verkorten, zonder dat 
dit de oorspronkelijke bedoeling was 
van de sederende middelen, red.), en 
vooral het niet-respecteren van de 
zelfbeschikking van de patiënt. En 
daarin is niet alleen de kerk pater-
nalistisch, ook heel wat artsen en 
zorgverleners vinden nog altijd dat 
zij over de hoofden van de patiënten 
heen kunnen beslissen. Dat zij beter 
dan de patiënt kunnen inschatten hoe 
ondraaglijk dat lijden is, lichamelijk 
of geestelijk. Dat heeft dan weer alles 
te maken met een schending van de 
rechten van de patiënt. De wet op de 
patiëntenrechten en de euthanasiewet 
kan en mag een zorgverlener nooit los 
van elkaar zien. 

Thomas Lemmens

Wilsverklaring euthanasie

-- Is een op voorhand afgelegde, schriftelijke 
verklaring dat je euthanasie wil

-- Enkel geldig bij onomkeerbaar en 
volledig bewustzijnsverlies, dus 
bij een onomkeerbare coma

-- Maximum 5 jaar geldig

-- Ondertekend door twee getuigen, waarvan 
er één geen belanghebbende mag zijn

-- Eventueel duid je nog een 
vertrouwenspersoon aan, die de arts 
inlicht op het moment dat je in coma bent

Negatieve wilsverklaring

Hierin kan je aangeven welke behandelingen en 
onderzoeken je niet meer wenst te ondergaan 
(bv. kunstmatige beademing, reanimatie, CT-
scan), wanneer je het zelf niet meer kan vragen 
(bv. bij coma, dementie, hersentumor)

-- Is juridisch afdwingbaar

-- Is onbeperkt geldig

-- Geen getuigen nodig

-- Je kunt wel een vertegenwoordiger 
aanduiden, die je wil vertolkt 

degeus� januari 2014  >  33

vraagstuk



Achter de tralies
De bajes van binnenuit
Marc Taeldeman, moreel consulent in de gevangenis van Oudenaarde en regionaal 
coördinator van de Stichting Morele Bijstand aan Gevangenen, biedt een unieke inkijk in het 
dagelijkse leven in de gevangenis. Hij wijst op enkele pijnpunten die hem als humanist tegen 
de borst stoten.

Hoewel ons penitentiair systeem zonder enige twijfel veel 
tekortkomingen heeft, wil ik toch op voorhand duidelijk 
maken dat ik hier geen pleidooi wil voeren voor de 
afschaffing van het gevangeniswezen. Het is, naar mijn 
mening, voorlopig nog steeds de enige manier om mensen 
die een gevaar voor de maatschappij betekenen voor 
een al dan niet langdurige periode te isoleren van hun 
medeburgers. Het alternatief zou medicalisering kunnen 
zijn, maar ik denk niet dat zoiets wenselijk is: we zouden 
al snel in toestanden vervallen die doen denken aan A 
Clockwork Orange. Voor diegenen die me verkeerd zouden 
(willen) begrijpen, zeg ik met Sibelius: begrijp me dan 
correct verkeerd.

Iedereen die betrokken is bij de strafuitvoering op het 
terrein, handelt in eer en geweten. Het totaalbeeld is 
echter niet al te rooskleurig, maar dat ligt eerder aan de 
stroefheid van het systeem en aan het tekortschieten van 
een werkbare, sluitende regelgeving dan aan de mensen 
die binnen het huidige, rigide kader hun taak moeten 
uitvoeren. Zelfs al bestaat er nu sinds kort een wet die 
de rechtspositie van de gedetineerden nauwkeuriger 
omschrijft, in het bijzonder de wet-Dupont, dan nog 
ontbreken tal van uitvoeringsbesluiten wegens allerhande 
budgettaire beperkingen. Het meest cruciale artikel van 
die wet, het recht op een fatsoenlijke individuele cel voor 
iedere gedetineerde, werd onmiddellijk geschrapt door het 
Parlement wegens onhaalbaar en te duur. Op dit ogenblik 
heerst dus nog altijd de anarchie van de Ministeriële 
Omzendbrieven en de interpretatie hiervan. Het is dan 
ook niet verwonderlijk dat wat in de ene gevangenis 
toegelaten is, in een andere strikt verboden wordt en 
omgekeerd.

Moreel consulenten als baken

Voor de gedetineerden heeft de morele begeleiding binnen 
een strafinrichting een bijzonder belang in de hachelijke 
levenssituatie waarin ze zich bevinden. De gedetineerden 
wijzen altijd opnieuw op de zogenaamde vrijplaatsfunctie 
van de consulenten, dat wil zeggen dat aan de gedetineerde 

de kans wordt geboden om zijn persoonlijk verhaal te 
vertellen zonder dat dit gevolgen heeft voor de manier 
waarop medegevangenen, directie, cipiers of personeel van 
de PSD (psychosociale dienst) met hem omgaan. Over wat 
binnen die beschermde ruimte wordt besproken, mag op 
geen enkel moment, in om het even welke omstandigheid 
door de consulent ook maar iets worden gerapporteerd, 
tenzij mits de uitdrukkelijke toestemming van de 
gedetineerde zelf.

Zowel gedetineerden als personeel ervaren consulenten als 
een baken, een rustpunt tussen de soms hoog oplopende 
spanningen van elke dag. Gelukkig begrijpen de meeste 
penitentiaire beambten de legitieme verzuchtingen van 
de gevangenen en melden ze spontaan zelf: ‘Zou je eens 

Het leven in de gevangenis voor zowel de gedetineerden als het personeel staat mijlenver af van de praatjes die hierover de ronde doen 
of van de beeldvorming in populaire media. Alleen al het binnenkomen is traumatiserend. © Alle rechten voorbehouden

Menselijk, al te menselijk

34  >  januari 2014�



met X willen praten? Hij heeft het voor het ogenblik zeer 
moeilijk.’ Maar als je me nu vraagt naar de meetbare, 
tastbare resultaten van onze inzet, dan moet ik het 
antwoord schuldig blijven. 

Als moreel consulent geniet ik van een aantal privileges 
die andere bezoekers, als ze al in de gevangenis worden 
toegelaten, niet hebben. Gesprekken met mijn ‘cliënten’ 
kan ik individueel op cel voeren, of ik kan groepssessies 
organiseren in een daarvoor geschikte ruimte als die 
beschikbaar is. Ik heb het recht om alle lokalen waar 
gedetineerden verblijven te betreden, dus alle werkhuizen, 
isoleercellen (het ‘cachot’, in gevangenisjargon) en zelfs 
de kapel. Van dat laatste recht, de kapel betreden, maak ik 
echter geen gebruik.

Ik ga waar ik gevraagd word, met dien verstande dat ik 
slechts een beperkt aantal gesprekken per dag aankan. 
Wekelijks krijg ik rapportbriefjes van de gedetineerden 
die voor morele begeleiding kozen met het verzoek eens 
langs te komen. Huidskleur en ideologische, filosofische 
of religieuze overtuiging spelen voor mij geen enkele 
rol. Ik ga echter nooit waar ik niet ben uitgenodigd, 
in tegenstelling tot sommige aalmoezeniers die ook, 
en zelfs, in de gevangenis zieltjes proberen te winnen. 
Het komt ook wel eens voor dat een pas tot de islam 
bekeerde bleekscheet, meestal uit platvloers en aan drugs 
gerelateerd eigenbelang, probeert om mij tot zijn nieuwe 
godsdienst te bekeren.

De meeste gesprekken gaan door bij de gedetineerde 
‘thuis’, dit wil zeggen op cel. Daar komt de moreel 

consulent dan op bezoek als een (hopelijk) gewaardeerde 
gast, die verplicht van de uitbundige gastvrijheid 
moet genieten en dus allerlei drankjes en snoepjes die 
hem worden aangeboden dient te nuttigen. Sommige 
gedetineerden doen er wel een jaar over vooraleer ze een 
eerste contact leggen met de consulent. Gedurende die 
periode observeren ze nauwkeurig of hij niet tot de staf 
van de strafinrichting behoort en eventueel een verkapte 
inlichtingenbron voor de PSD of de directie is.

De gesprekken die we voeren zijn soms aftastend, soms 
oppervlakkig over koetjes en kalfjes, maar dikwijls ook 
heel intens. Soms zijn ze heel erg belastend voor de 
toehoorder, vooral als het over een levensdelict gaat, 
maar ze vallen vooral zwaar voor de gedetineerde zelf. 
Het persoonlijk falen is nu eenmaal een moeilijk te 
verwerken gegeven. Het gebeurt uiteraard ook wel dat een 
gedetineerde via bepaalde psychologische mechanismen 
probeert om afstand te nemen van zijn rol in de door hem 
gepleegde feiten. Het valt mij soms ook op hoe de ene 
gedetineerde in lovende bewoordingen over een andere 
spreekt, en zodoende bewust of onbewust verbloemt 
waarvoor die persoon in kwestie opgesloten zit: ‘Die 
jongen (het zijn allemaal ‘jongens’ naar hun begrip, al is 
de persoon in kwestie soms meer dan 70 jaar oud) van 
de cel hier rechtover is echt een brave, hoor.’ Bij nadere 
bevraging blijkt dan dat hij tot levenslang veroordeeld is 
voor het plegen van een dubbele moord.

Toch mag niet onderschat worden hoezeer de gedetineerde 
achter de gesloten celdeur worstelt met zijn schuldvraag 
en zijn beschadigd zelfbeeld. Uiteindelijk kan hij er 
niet onderuit om zijn situatie te relateren aan de door 
hem gepleegde feiten. Zelfs al slaagt hij erin om tijdens 
de duur van zijn opsluiting de feiten te verdringen of 
te rationaliseren, toch zal hij er onafwendbaar mee 
geconfronteerd worden tijdens de periode rond zijn 
vrijlating. Hij leeft letterlijk in de slagschaduw van zijn 
verleden. De periode van vrijheidsberoving betekent voor 
hem een noodzakelijke invraagstelling van zijn zelfbeeld, 
die elke keer als hij zichzelf in de spiegel ziet of zijn 
bezoekers in de ogen moet kijken, onontkoombaar is.

Meegaan in het soms zeer manifeste slachtofferschap 
van de dader is dus uit den bozen, net als het negeren van 
de pijnlijke realiteit van zijn daderschap uit misplaatst 
medeleven. 

Hiërachie in de gevangenis

Tussen de gedetineerden zelf heerst er een formele, 
opgelegde hiërarchie. Wie net binnenkomt krijgt een cel 
op de gelijkvloerse verdieping toegewezen. Die deelt hij met 
één, soms twee medegevangenen, waarbij in het laatste 
geval een matras op de grond ligt. Het meubilair blijft dus 
ongewijzigd! De fine fleur onder de permanente bewoners, 
degenen die al zeer lang van de justitiële gastvrijheid 
genieten én zich de hele tijd behoorlijk hebben gedragen, 
krijgen een cel toegewezen op de tweede verdieping. De 

Het leven in de gevangenis voor zowel de gedetineerden als het personeel staat mijlenver af van de praatjes die hierover de ronde doen 
of van de beeldvorming in populaire media. Alleen al het binnenkomen is traumatiserend. © Alle rechten voorbehouden

menselijk, al te menselijk

� januari 2014  >  35



omgeving is er gewoonlijk stukken rustiger. Ook daar kan 
het gebeuren dat zij de cel moeten delen. Vooral de laatste 
maanden overtreft de populatie (165 à 170 gedetineerden) 
de capaciteit (120 man) en is het delen van een cel 
schering en inslag. 

Als er al een informele hiërarchie tussen de gedetineerden 
zou bestaan, dan rekent quasi iedereen zich tot de ‘elite’. 
De pineut in deze constructie zijn de drugsdealers en de 
seksuele delinquenten, vooral als kinderen het slachtoffer 
van de gepleegde feiten zijn. Zij worden met de nek 
aangekeken en soms gemolesteerd, waardoor ze zoveel 
mogelijk alle contact uit de weg gaan. 

De laatste tijd blijven de celdeuren tussen 7 en 9 uur ’s 
avonds open en kunnen de gevangenen in beperkte mate 
bij elkaar op bezoek. Bij wangedrag en na gehoord te zijn 
door de directie, mag de gedetineerde in eerste instantie 
zijn cel niet verlaten gedurende een aantal dagen. Hij 
zit op ‘strikt’ en mag dan niet meer gaan werken, niet 
deelnemen aan de wandeling of geen bezoek krijgen van 
familie of vrienden, tenzij achter glas. Bij een ernstiger 
vergrijp kan de gedetineerde overgeplaatst worden naar 
een andere sectie. De directie kan ook beslissen om 
de gevangene naar het cachot te verwijzen en hem in 
het uiterste geval op transport stellen naar een andere 
inrichting. Gegarandeerd komt er dan iemand anders 
in de plaats die deze andere inrichting liever kwijt dan 
rijk is. Het gevolg is dat lastige gevangenen regelmatig 
pendelen tussen een aantal strafinrichtingen. Het komt 
voor dat een gedetineerde die een overplaatsing vraagt 
naar een andere gevangenis, als die hem geweigerd wordt 
een cipier of medegedetineerde eventjes molesteert om 
dan, als strafmaatregel, toch getransfereerd te worden. 
Het gebeurt ook dat een gedetineerde zelf vraagt om in 
het cachot opgesloten te worden omdat hij last heeft van 
het lawaai uit de megaboxen van zijn buurman, of om aan 
onaangename confrontaties met bepaalde individuen te 
ontsnappen. Of om eindelijk eens alleen te zijn.

De gedetineerde is in zekere zin het ‘slachtoffer’ van een 
dubbele, tegenstrijdige identiteit. Enerzijds zijn vroegere 
identiteit met bepaalde waarden en normen, en anderzijds 
zijn huidige identiteit die hem opgedrongen wordt door het 
gevangenissysteem.

Bedenk ook dat een gevangene zijn tijd en soms ook 
zijn ruimte moet delen met mensen waarvan hij, voor 
hij in de gevangenis kwam, altijd een zekere morele 
afstand heeft bewaard. Dat ongewenst contact kan zeer 
frustrerend zijn: een cel delen, elkaar steeds tegen het lijf 
lopen in de werkplaats of de wandeling … Wil hij zich 
integreren in deze mini-maatschappij, dan zal hij zijn 
vroegere waarden en normen op zijn minst in de koelkast 
moeten stoppen. Doet hij dit niet, dan sluit hij zich af 
van alle communicatie met zijn medegedetineerden, wat 
natuurlijk onhoudbaar is. Daar komt bij dat hij, terwijl 
hij verplicht in een samenleving van criminelen leeft 
waaraan hij zich moet aanpassen, óók aan de morele 

waarden van het bewakend personeel moet voldoen. 
Dit is niet zomaar een loze eis, want zijn eventuele 
voorwaardelijke invrijheidstelling hangt af van wat het 
gevangenispersoneel als een positieve evolutie beschouwt. 
Als gevolg daarvan is het niet verwonderlijk dat de 
gedetineerde na verloop van tijd een afwijkende, opgelegde 
identiteit aanneemt. Een bijkomend probleem vormt 
de instabiliteit van de situatie waarin de gedetineerde 
leeft, die het gevolg is van de regelmatige transfers 
van gevangenen (door een beslissing van ‘Brussel’, een 
strafmaatregel, een verblijf in de ziekenboeg in Brugge) 
en van de onzekerheid over de exacte datum van zijn 
invrijheidstelling. 

Belgisch strafbeleid hinkt achterop

Het Belgisch strafbeleid hinkt naar mijn mening op twee 
gedachten: wraak en herstel. Wraak over de gepleegde 
feiten en, indien mogelijk – ooit – de reïntegratie van 
de gedetineerde in de maatschappij. Dit schept voor de 
gevangenen een grote mate van onzekerheid. Wraak zal 
voor iedereen wel duidelijk zijn, maar het zogenaamde 
reïntegratiebeleid is een en al dubbelzinnigheid.

Dit beleid wordt door de PSD ter plaatse uitgetekend. 
Deze dienst draagt echter twee petjes: ze staat in voor de 
bescherming van de maatschappij én ze moet de gestraften 
begeleiden naar hun terugkeer in de maatschappij. Zoals 
bekend, is hinken op twee gedachten niet bevorderlijk voor 
de efficiëntie … Bijkomend probleem: het gevangeniswezen 
is in België een federale bevoegdheid, met als voornaamste 
doelstelling ‘beheersing en bestraffing’, terwijl de Vlaamse 
Gemeenschap bevoegd is voor hulp- en dienstverlening 
aan de gedetineerden. Bovendien schiet men pas in actie 
tegen het einde van de detentieperiode, als de eerste 
uitgangsvergunning (U.V.) of het eerste penitentiair 
verlof er zit aan te komen. Slechts enkele maanden dus 
voor de theoretische datum van de voorwaardelijke 
invrijheidstelling (V.I.), waarover straks iets meer. 

Om de zaak onder controle te houden en te beletten dat de 
boel ontploft, is er een dagelijkse bedeling van allerhande 
kalmeringsmiddelen. Na verloop van tijd laat ook dat 
zijn duidelijke sporen na. Zoals een van mijn cliënten 
onlangs verbitterd opmerkte: ‘Ze staan kwijlend op de 
bedeling van hun bakje pillen te wachten. Het begint met 
een valium, maar waar het eindigt …’ Naast dit officiële 
distributiekanaal is er nog het illegale circuit, waar 
liefhebbers die met de nodige poen over de brug kunnen 
komen alcohol of de meest uiteenlopende drugs kunnen 
kopen. 

Eenzijdige beeldvorming in de media

Vele pseudo- en andere deskundologen zijn van mening 
dat criminelen het veel te goed en te gemakkelijk hebben 
in de bajes. In de populaire media en bij een bepaald soort 
politici doen er quasi mythologische verhalen de ronde 
over de weelde waarin de gedetineerden zich zouden 

36  >  januari 2014� degeus

Menselijk, al te menselijk



wentelen, in hun luxueuze cellen. Je zou je bijna in een vijf 
sterrenhotel wanen, compleet met roomservice toe.

De buitenstaander die zich in hoofdzaak baseert op deze 
eenzijdige beeldvorming in de media, gaat nogal licht 
voorbij aan het gegeven dat de gevangenisstraf als zeer 
frustrerend en pijnlijk wordt ervaren door degene die er 
aan onderworpen is. Uit dit populistische beeld spreekt 
een duidelijke maatschappelijke en morele verwerping 
van de gevangene. Bij het niet-geïnformeerde publiek leeft 
sterk het idee dat de meeste gevangenen onverschillig 
zouden zijn voor die verwerping. Het tegendeel is waar. 
Zelfs de onverschillige of antisociale houding van veel 
gedetineerden is meestal te duiden als een poging om 
die verwerping te neutraliseren. Waarmee ik niet wil 
ontkennen dat ook ik soms tot de vaststelling moet komen 
dat er gedetineerden zijn waarbij het tevergeefs speuren is 
naar enig spoor van een geweten.

Het ontbreken van concrete en correcte kennis over 
de binnenwereld van de gevangenis is natuurlijk dé 
uitgelezen basis voor mythevorming. De bajes spreekt tot 
de verbeelding van de ‘brave’ burger. Onderschat ook de 
symboolwaarde van de gevangenis niet: ze is een zichtbare, 
in steen en tralies gematerialiseerde buffer tussen goed en 
kwaad.

Het leven in de gevangenis voor zowel de gedetineerden 
als het personeel staat mijlenver af van de praatjes 
die hierover de ronde doen of van de beeldvorming 
in populaire media. Alleen al het binnenkomen is 
traumatiserend. Onder het oog van een camera moet 
je je aan de parlofoon aanmelden, waarna je met enige 
moeite het zware, gepantserde en elektronisch beveiligde 
poortje moet openduwen. In de gevangenis zelf is alles 
op veiligheid ingesteld. Alle traliehekkens werken via 
het sluissysteem, er kan dus slechts één traliehek tegelijk 
open. Dat leert je wel om geduld te oefenen! Alle gangen 
staan onder voortdurende bewaking door camera’s en een 
cipier. De metalen deuren van de gevangeniscellen kunnen 
alleen maar elektronisch geopend worden vanuit de 
bunker, een gebouw buiten het cellencomplex, en dit pas 
na telefonische aanvraag door een penitentiair beambte. 
De gevangenen worden om de haverklap, zowel overdag 
als ‘s nachts, gecontroleerd via het luikje in de celdeur en 
na ieder bezoek van familie of vrienden worden ze meer 
dan grondig aan den lijve gefouilleerd. Van privacy is er op 
geen enkel moment sprake!

De maatschappelijke impact van het gevangeniswezen 
op familie, vrienden en kennissen kan je moeilijk 
onderschatten, alleen al door het grote aantal mensen dat 
erbij betrokken is. Om een idee te geven van de omvang 
van het probleem: in ons land zitten er nu bijna 12 000 
mensen achter tralies, die bewaakt worden door vele 
duizenden penitentiaire beambten.

Elke persoon, elke groep heeft een eigen verhaal. Toch 
merk ik dat behalve voor sensationele en gemediatiseerde 

gebeurtenissen, daar weinig belangstelling voor is. 
Er is dan ook geen adequate informatie over het 
gevangenisleven beschikbaar voor de gewone burger, 
hoewel dat een beter begrip zou opleveren van wat een 
gevangenisstraf écht betekent. De impact ervan op de 
mensen die in de gevangenis wonen, werken en leven, en 
op hun relaties met de buitenwereld – relaties die altijd 
zwaar onder druk komen te staan. Misschien ben ik te 
naïef of te utopisch, maar ik hoop dat een beter begrip van 
die leefwereld stupide uitlatingen als ‘Sluit ze op en gooi 
de sleutel maar weg’, of, op een afkeurend toontje: ‘Hoe is 
het mogelijk dat je daar je tijd insteekt’, uit de wereld kan 
helpen. 

Voorlopige hechtenis: overbevolkte gevangenis

Ongeveer 40% van de gedetineerden zit in voorarrest, 
vandaar de constante overbevolking van alle 
gevangenissen. ‘In our little house there is always room for 
one more’, zoals in een populair feuilletonnetje van de 
jaren zestig geponeerd werd. Een matrasje op de grond en 
een eenpersoonscel biedt plaats aan twee, soms wel drie 
mensen.

Misbruiken op het vlak van de voorlopige hechtenis 
zouden dringend moeten verdwijnen. De schande van de 
overbevolking kan alleen maar ingedijkt worden door de 
bestaande wetgeving op de voorlopige hechtenis strikt toe 
te passen, en niet door nog maar eens nieuwe cellen bij te 
bouwen. Hoe meer cellen hoe meer gedetineerden, zo blijkt 
uit ervaring, studies en buitenlandse voorbeelden.

Binnen de gevangenis leidt die overbevolking tot 
spanningen, opstootjes en vechtpartijen tussen de 
gedetineerden onderling. Ook de cipiers raken over hun 
toeren: het aantal bewegingen van gevangenen vergroot, 

De gevangenen worden om de haverklap, zowel overdag als ‘s nachts, 
gecontroleerd via het luikje in de celdeur en na ieder bezoek van familie 
of vrienden worden ze meer dan grondig aan den lijve gefouilleerd. Van 
privacy is er op geen enkel moment sprake! © Alle rechten voorbehouden

degeus� januari 2014  >  37

menselijk, al te menselijk



het veiligheidsrisico neemt toe en overuren worden niet 
gehonoreerd door het eeuwige personeelstekort. Het gevolg 
laat zich raden: chronische stakingen.

In de gevangenis is er maar voor een beperkt aantal 
gedetineerden een job beschikbaar. De ‘lonen’ liggen 
gemiddeld tussen de 200 en de 300 euro. Als je bedenkt 
dat ze daarmee niet alleen de vaak torenhoge sommen 
aan de burgerlijke partijen moeten afbetalen, maar ook de 
gerechtelijke nalatigheidintresten, proceskosten en boetes 
… blijft er maar weinig over om in hun eigen behoeften te 
voorzien, laat staan in die van hun familie. 

Bij hun (al dan niet voorwaardelijke) vrijlating is het 
drama tenslotte compleet. Welke bonafide werkgever zal 
iemand met een bezwaard verleden, zonder maagdelijk 
bewijs van goed zedelijk gedrag, nog in dienst willen 
nemen? Het odium van een gevangenisstraf zeulen ze 
levenslang mee.

De problematiek van de V.I.

V.I. betekent voor de gedetineerde die tot minder dan 
3 jaar is veroordeeld Voorlopige Invrijheidstelling, voor 
de langgestrafte Voorwaardelijke Invrijheidstelling. 
Daarnaast bestaat er ook een mogelijkheid tot Vrijstelling 
op Humanitaire grond, maar die is eerder zeldzaam, 
bijvoorbeeld voor terminaal zieke gevangenen.

Let wel, er is op geen enkel ogenblik sprake van een recht 
op V.I. of van een recht op Vrijstelling op Humanitaire 
grond, enkel van een gunst, die al dan niet kan worden 
verleend. 

Sinds kort is het de strafuitvoeringsrechtbank die hierover 
beslist, na advies van de gevangenisdirectie. De laatste 
strohalm waaraan de gedetineerden zich in opperste 
wanhoop vastklampen. Deze invrijheidsstelling kan ingaan 
nadat er 1/3e van de gevangenisstraf erop zit, maar net zo 
goed pas op één dag van het einde van die straftijd. 

In theorie kan iemand dus na 1/3de van de straftijd 
voorwaardelijk vrijkomen indien hij aan een aantal 
basisvoorwaarden voldoet: een woonst en werk hebben, 
en eventueel een begeleiding van een Centrum Algemeen 
Welzijn, Centrum Geestelijke Gezondheidszorg of OCMW 
aanvaarden. Let wel: deze voorwaarden moeten vervuld 
zijn voor de V.I. effectief wordt. Daarnaast mag hij in geen 
geval het gezelschap van ex-gedetineerden opzoeken, in 
het bezit zijn van drugs, een voor hem verboden gebied 
betreden of zijn slachtoffer (als het nog leeft natuurlijk) 
benaderen. Als hij betrapt wordt bij de overtreding van 
één van de hem opgelegde regels vervalt onmiddellijk 
de voorwaardelijke invrijheidstelling en herneemt de 
oorspronkelijke straf.

En toen kwam de affaire Dutroux

Onder druk van de publieke opinie wordt hoe langer 
hoe minder gebruik gemaakt van de quasi automatische 

toekenning van de voorwaardelijke invrijheidstelling. 
Het is duidelijk bij wie men geen risico ’s durft te nemen: 
langgestraften, seksuele en geesteszieke delinquenten. 
Dat betekent meestal een uitstel van maanden, zo niet 
jaren. Alles samen is een vertraging van de V.I. van 
minimaal 2 tot 3 jaar niet ongebruikelijk. Het perverse 
gevolg is dat veel gevangenen, en dan vooral de seksuele 
delinquenten, ervoor kiezen om hun straf helemaal uit te 
zitten, en dus daarna zonder enig toezicht of begeleiding 
terug in de maatschappij terechtkomen! Aan de andere 
kant: iemand die wel naar een V.I. streeft, moet zelf zijn 
reclasseringsplan opstellen en dus zorgen voor de eventuele 
begeleiding, een woning en een job.

Een goed V.I.-beleid is niet enkel in het belang van dader 
en slachtoffer, maar van heel de maatschappij en de 
bescherming daarvan. Het feit dat de mogelijke vrijstelling 
als gunst en niet als recht gezien wordt, laat een te grote 
speling toe bij de strafuitvoering. Met alle perverse 
gevolgen van dien. Ook bij de gedetineerde zelf kan de V.I. 
verkeerde verwachtingen scheppen, en zelfs een gevoel 
van onrechtvaardigheid veroorzaken. Bovendien is deze 
maatregel dikwijls moeilijk te begrijpen en te aanvaarden 
door het slachtoffer.

Om af te ronden

Als de publieke opinie moeite heeft met de Voorwaardelijke 
Invrijheidstelling, dan heeft dit te maken met een 
onvoldoende kennis van wat een V.I. nu juist inhoudt, en 
van de doelstellingen ervan. Bij veel mensen leeft blijkbaar 
de idee dat het enkel en alleen om een strafvermindering 
gaat, wat helemaal niet het geval is. Het gaat om een 
modaliteit van de strafuitvoering met een opschortend 
karakter. Dat wil zeggen dat de betrokkene doorheen 
zijn proeftijd gedurende jaren van nabij gevolgd en 
gecontroleerd wordt. Aan de toeziende instanties, de 
politie en de justitiële assistent, eventueel de begeleidende 
instantie, moet hij op een frequente basis en jarenlang (in 
sommige gevallen tot 10 jaar) tekst en uitleg geven over 
zijn doen en laten en zich gedurende die hele periode strikt 
aan de hem opgelegde voorwaarden houden. Van zodra iets 
fout loopt in het parcours vervalt de V.I. en komt de straf 
weer in uitvoering.

Ik hoop dat de geplande humaniserende maatregelen 
die nu in de steigers staan effectief zullen worden 
doorgevoerd en de beoogde doelstellingen kunnen 
waarmaken. België zal dan eindelijk verlost zijn van de 
jaarlijkse veroordelingen door de Raad van Europa, door de 
Commissie Mensenrechten van de UNO en door andere 
mensenrechtenorganisaties. Dan zullen we niet meer 
met het schaamrood op de wangen hoeven te staan, elke 
keer als ons penitentiaire beleid op internationale fora ter 
sprake komt. Misschien kunnen we dan in de rest van de 
wereld zelfs voor een beschaafd land doorgaan.

Marc Taeldeman

38  >  januari 2014� degeus

Menselijk, al te menselijk



degeus� januari 2014  >  39

Poëstille

Schalks & schamper
Guy Commerman omhelst 
leven en dood
Zoals Paul de Vree met De Tafelronde 
vereenzelvigd wordt, en Jozef Deleu 
met Ons Erfdeel, is dat bij Guy Com-
merman (Antwerpen 1938) het geval 
met Gierik, het blad dat hij samen 
met Erik van Malder oprichtte. Dit 
‘literair tijdschrift met initiatief’ is nu 
onder de titel Gierik & Nieuw Vlaams 
Tijdschrift aan zijn 31ste jaargang toe. 
En net zoals dat voor de Vree en Deleu 
het geval is, dreigt zijn redacteurschap 
zijn dichterschap te overschaduwen.

Nochtans heeft Commerman reeds 
een tiental bundels op zijn poëtisch 
actief. Zijn jongste, Dan neem ik alles 
mee (Demer Uitgeverij, 2013), ver-
scheen ter gelegenheid van de 75ste 
verjaardag van de dichter.

Verzamelaar, het openingsgedicht, 
maakt dit meteen duidelijk: hier is 
een man aan het woord die – ontgoo-
chelingen ten spijt – zijn geloof in de 
mens en zijn vertrouwen in vriend-
schap tracht gaaf te houden. Over-
duidelijk is hier ook een onchristelijk 
humanist aan het woord voor wie 
het geweten altijd heiliger was ‘dan 
alle bijbelwoorden / dogmamoorden 
in naam van kruis en lotus’, en zich 
afvraagt  ‘waarom goden die de aarde 
schiepen / toch het hiernamaals 
aanbevelen’.

Dan neem ik alles mee is stilistisch 
een zeer homogene bundel, wars 
van anekdotiek, geen pêle-mêle van 
impressies, eerder een boek met een 
begin en een slot waarin de dichter 
trefzeker zijn existentiële ervarin-
gen verwoordt. Daarvoor heeft hij 
een adequate vorm gevonden. Alle 
59 gedichten, ondergebracht in 6 
afdelingen, hebben dezelfde structuur, 
tellen 2 strofen van achtereenvol-

gens vier en drie versregels en een 
eenregelige slotstrofe die als sluitrede 
werkt.

Commerman maakt de balans op. 
Hoewel de bundel eindigt met het 
woord schaterlach, valt er niet veel te 
lachen. Gezien het persoonlijke, onge-
twijfeld sterk autobiografische karak-
ter van de bundel, is het geen zonde 
hier de lyrische-ik te vereenzelvigen 
met de auteur. En dus aan te nemen 
dat hij zich soms voelt als ‘een meeuw 
die alle grijsheid openkrijst’; al houdt 
hij van ‘goede mensen en kinderen’, 
toch voelt hij zich (soms) ‘zo eenzaam 
als koude waarheid’.

Toch zijn sentimentaliteit en bitter-
heid hem vreemd – al zegt hij met een 
apokoinou: ‘mijn verbeelding ligt in 
de sarcofaag / mijn gehoor is uitge-
doofd ik word balorig / van dat zwarte 
zwijgen ik wil roepen / / maar word 
niet begrepen ik ben te ongehoord’. 
Wat hem er niet van weerhouden 
heeft schalkse gebaren te verzamelen 
en hem evenmin belet ‘de waarde van 
horen en zien (te) bewaren’.

Dat hij ook schilder is, laat de dichter 
blijken uit Verhaal waarin hij afraadt 
kleuren te beschrijven, want ‘geen 
enkel woord kan zoveel tinten / tove-
ren zoveel zachte overgang verwerven 
/ als gepenseelde soevereine vormen 
/ / zinnen kun je ook niet kleuren 
/ gedachten en verhalen bewegen / 
worden opgedoekt en weggeborgen / / 
een verhaallijn duldt geen potlood in 
de buurt.’ 

Berustend schreef J.C. Bloem: ‘Men 
begint met het leven te aanvaarden / 
En eindlijk aanvaardt men de dood.’ 
Commerman die initieel het helse 
leven aanvaardde, met de bedoeling 
de dood een hak te zetten, is finaal 
bereid het met een schampere lach 
te verlaten. Bloems conclusie vind je 
verhevigd in het laatste gedicht van 
Commermans bundel, Schaterlach: 

Ook ik verdwijn dan neem ik alles mee
ook mijn herinnering op sleeptouw
mijn laatste wens vervuld of niet
geen deernis in beminde hoofden

geen spijt op de tong nergens zout
in vergeten wonden weg 
met dikke tranen
sla de spiegel eindelijk 
stuk geen evenbeeld

geen wiegelied geen leed 
kom lieve schaterlach

De dichter neemt alles mee – behalve 
zijn gedichten.

Renaat Ramon

Verzamelaar

Verzamelaar van schalkse gebaren
genieten van wat nauwelijks gebeurt
al het mogelijke doen om te voorkomen
dat een vriend een vijand wordt

hoe doe je zulke eenvoudige dingen
die geboorte en inwijden verenigen
hoe denk je ooit de dood een hak te zetten

als je in deze hel het leven niet omhelst?



Ernst Bloch 
De filosoof van de hoop
Op het gymnasium van Ludwigsha-
fen, een stad die onlosmakelijk 
verbonden is met I. G. Farben, moest 
de jonge Ernst Bloch uiteraard de Ca-
tilinarische Redevoeringen van Cicero 
bestuderen en bewonderen. Hij kreeg 
daarbij een zodanige hekel aan deze 
zelfgenoegzame en pompeuze salon-
filosoof, dat hij dan maar besloot om 
de verdediging van Catilina op zich te 
nemen. Iets later moest hij toegeven 
dat die Catilina inderdaad de hoon 
van Cicero dubbel en dik verdiend 
had. 

Revolutionaire dissident

Dat de zoon van een geëmancipeerd 
joods staatsambtenaar als leerling van 
een gerenommeerde school Latijn en 
Grieks studeerde, was op zich al een 
teken van een grote democratische 
overwinning op het antisemitisme, 
dat in de periode na Blochs geboorte 
in 1885 overal in Europa de kop 
opstak. Maar, in plaats van dankbaar 
gebruik te maken van de hem aange-
boden kansen, ergerde de jongeman 
vooral zijn leraren. Daarenboven nam 
hij ook nog eens, al vroeg, contact op 
met de groeiende socialistische arbei-
dersbeweging in zijn geboortestad. 

Deze rebelse houding zal hem tot aan 
zijn dood in 1977 bijblijven: tijdens 
de Eerste Wereldoorlog emigreerde hij 
naar Zwitserland, uit protest tegen 
de kapitalistische oorlogshetze en het 
‘patriottische’ verraad van de grote 
nationale arbeiderspartijen. Toen de 
nationaalsocialisten – ondanks al zijn 
waarschuwingen – in 1933 aan de 
macht kwamen, moest hij als joodse 
marxist zijn land opnieuw verlaten. 
Hij vluchtte naar de Verenigde Staten, 
waar hij zich tijdens de McCarthype-
riode opnieuw bedreigd zag vanwege 
zijn politieke opvattingen. Na de 

oorlog besloot hij dan ook als filosoof 
en professor mee te gaan werken aan 
de opbouw van de DDR, de nieuwe 
Duitse ‘arbeiders- en boerenstaat’. 
Maar toen hij daar openlijk zijn 
sympathie betoonde voor stakende en 
protesterende arbeiders die zich tegen 
het regime verzetten, en vooral toen 
bleek dat een aantal van zijn beste 
studenten aan de opstand in 1953 
hadden deelgenomen, werd hem in 
toenemende mate een beroepsverbod 
opgelegd. Zo kwam het dat hij in 1962 
voor de derde keer gedwongen werd 
te emigreren. Toen de autoriteiten 
van het in die tijd militant anticom-
munistische West-Duitsland hem 
voor hun Koude Oorlogspropaganda 
dachten te kunnen gebruiken, vingen 
ze echter bot. Uitgerekend in de jaren 
zestig van de vorige eeuw werd hij 
immers een icoon van de radicaal so-
cialistische oppositie, de zogenaamde 
Aussenparlamentarische Opposition 
(APO), geleid door de Socialistische 
Duitse Studentenbond SDS en een 
paar links-socialistische politici en 
publicisten. 

Toch was deze levenslange dissident 
en revolutionair een bedachtzaam en 
encyclopedisch hoeder van het beste 
wat de Duitse en Europese cultuur 
en traditie te bieden heeft. Als joods 
atheïst (een atheïstische stroming 
komt altijd wel ergens vandaan) was 
hij gefascineerd door de sociale, vaak 
universele boodschap van de Bijbelse 
profeten en in het bijzonder door de 
mystieke leer van de kabbalist Isaac 
Loeria (1534 – 1572). Die beweerde 
dat het de belangrijkste taak was van 
de mensen, in het bijzonder de joden, 
om de gebroken schepping te herstel-
len (Tikkoen Olam). Een opdracht die 
Bloch samenvatte in de uitspraak: ‘De 
Messias zal eerst dan komen, wanneer 
alle mensen rond de tafel zitten.’ Deze 

Messias is dus niet langer een deus ex 
machina of een (externe) goddelijke 
Verlosser, maar een figuur die pas zin 
krijgt nadat wij mensen onze wereld 
rechtvaardig gemaakt hebben.

hoop als oPdracht

Dit sloot voor Bloch bijna vanzelf-
sprekend aan bij zijn opvatting van 
de Verlichting en het marxisme, waar 
de overwinning op de ontvreem-
ding (aliënatie) van mens en natuur 
uiteindelijk zou moeten leiden tot een 
samenleving waarin, met de woorden 
van Marx en Engels in Het Kom-
munistisch Manifest, ‘de zo volledig 
mogelijk ontplooiing van eenieder de 
voorwaarde is voor de ontplooiing van 
het geheel’.

Bloch verbond zijn interpretatie van 
het marxisme al heel vroeg met de 
ketterse en utopische bewegingen die 
sinds de Oudheid in Europa geleefd 
hebben en op hun manier de moeiza-
me vooruitgang van de democratische 
theorie en praktijk hebben voorbereid. 

Ernst Bloch (1885 - 1977)

40  >  januari 2014� degeus

Filosoof over filosoof



Hij maakte hierbij een cruciaal on-
derscheid tussen ‘abstracte utopieën’ 
(niet-plaatsen, dagdromen), die niets 
meer zijn dan illusoire vertroostingen, 
vluchtmanoeuvres en opium voor het 
volk; en ‘concrete utopieën’, wens-
beelden die langzamerhand gestalte 
krijgen en kunnen (maar niet nood-
zakelijk zullen) worden gerealiseerd. 

Zijn opus magnum, Das Prinzip 
Hoffnung, is een reusachtige verzame-
ling van voorbeelden uit de sociale 
bewegingen, wetenschappen, politiek, 
kunst, het feminisme en alle andere 
terreinen waarop mensen in staat zijn 
gebleken hun wensdromen in werke-
lijkheid om te zetten. Tegenover het 
geloof, dat voor hem als atheïst uiter-
aard niet centraal stond, en de liefde, 
die ons eerder als een nooit helemaal 
bereikbare horizon moest blijven 
inspireren, plaatste hij de hoop als een 
opdracht die zowel ethisch als politiek 
en zowel persoonlijk als collectief is. 
Immers: ‘een marxist kan zich niet 
permitteren, een pessimist te zijn’. 

Voor ik echter iets dieper zal ingaan 
op zijn versie van het marxistische 
humanisme en het materialisme, 
moet er, naast de morele invloed van 
de Bijbelse profeten en de rationele en 
egalitaire erfenis van de Verlichting, 
nog een derde bron van Blochs den-
ken vermeld worden: de christelijke 
mystiek. Deze mystiek, die we onder 
meer via vrouwen als Hildegard von 
Bingen en Hadewych hebben leren 
kennen, werd vanwege haar onafhan-
kelijkheid ten opzichte van hiërar-
chie en dogma’s terecht door de kerk 
gewantrouwd. Vaak stond ze dan ook 
heel dicht bij de ketterse bewegingen, 
die ondanks alle vervolgingen hebben 
bijgedragen aan het ideaal van een 
vrije en democratische, socialistische 
maatschappij. Denk maar aan de We-
derdopers van Thomas Münzer, aan 
wie Bloch trouwens een boek gewijd 
heeft. 

Een marxistisch humanisme

Deze bagage in acht genomen, is het 
begrijpelijk dat Bloch het de officiële 
marxistische leiders soms moeilijk 
gemaakt heeft. Toch heeft hij, in de 
periode van de strijd tegen het inter-
nationale fascisme, achteraf gezien 
zijn eigen kamp (dat van de Sovjet-
Unie en de communistische partijen 
onder Stalin) iets te makkelijk voor 
hun misdaden tegen de menselijk-
heid verontschuldigd. Ondanks deze 
uitschuiver, die net als de vergelijk-
bare blindheid bij Sartre, de Beauvoir 
en zoveel andere progressieve denkers 
niet te verdoezelen of goed te praten 
is, blijft zijn filosofisch oeuvre ons ook 
in de eenentwintigste eeuw uitda-
gen. Juist omdat het ons een beter 
inzicht verschaft in onder meer de 
verhouding tussen geest en materie 
(Das Materialismusproblem, 1972), de 
dialoog tussen atheïsme en godsdienst 
(Atheismus im Christentum, 1968), 
de wortels van autoritaire en tota-
litaire regimes (Erbschaft dieser Zeit, 
1933) en, doorheen zijn hele werk, in 
de Duitse en Europese literatuur en 
kunst. 

Als volleerd dialecticus had Bloch 
het erg moeilijk met het ideologisch 
dogmatisme van de marxisten-leni-

nisten, die de wereld al te simplistisch 
indeelden in goeden (progressieven) 
en slechten (reactionairen), en geen 
tolerantie konden opbrengen voor 
medestanders die op bepaalde punten 
van de partijlijn afweken, ook al werd 
die partijlijn zelf voortdurend door de 
leiders aan de politieke omstandig-
heden aangepast. En juist omdat hij 
zich altijd bewust is gebleven van de 
complexe wortels van het marxisme, 
kon zijn filosofie bijvoorbeeld ook 
begrepen en voor een groot stuk ge-
bruikt worden door linkse, christelijke 
denkers in Latijns-Amerika die met 
hun ‘theologie van de hoop’ de vele 
basisgemeenschappen, coöperatieven 
en zelfs guerrillagroepen op dat conti-
nent geïnspireerd hebben, en – onder 
meer bij de Zapatisten in Mexico – 
nog altijd beïnvloeden. 

In het wintersemester van 1964 
doceerde Bloch aan de universiteit 
van Tübingen. Dat is niet toevallig de 
plaats waar Hölderlin, Hegel en Schel-
ling in 1797 het beroemd geworden 
‘oudste systeemprogramma van het 
Duitse idealisme’ opstelden: een 
cursus over ‘Hegel en Schopenhauer’, 
dat wil zeggen over de tegenstelling 
tussen en een mogelijke synthese van 
het zuiverste metafysische optimisme 
en het zwartste pessimisme. Bloch 
toonde aan dat je alleen met behulp 
van een dergelijke synthese de verdere 
ontwikkeling van de Europese filo-
sofie kan begrijpen. Wat mij daarbij 
blijft fascineren, is het inzicht dat 
je het cruciale belang van een der-
gelijke synthese op twee manieren 
kan demonstreren. Een minutieuze 
academische studie van de filosofische 
grondteksten is één mogelijkheid. Een 
andere manier is door sociaal en poli-
tiek bewust geworden, arme Latijns-
Amerikaanse boeren te confronteren 
met de achterliggende redenen voor 
hun onderdrukking, en de hoop op 
verandering. Zonder deze hoop blijven 
alle indrukwekkende theorieën grijs, 
zou Goethe zeggen, maar mét deze ge-
ïnformeerde en militante hoop houdt 
Bloch het perspectief op een concreet 
haalbare, ‘gouden en rode’ toekomst 
open. 

Ludo Abicht

degeus� januari 2014  >  41

Filosoof over filosoof



De steen in de kikkerpoel

©
 V

IB

(Spelregels: de auteurs ‘pro’ en ‘contra’ 
nemen vooraf geen kennis van elkaars 
standpunt.) Bezoek onze website voor 
deelname aan de poll.

René Custers is werkzaam op het 
hoofdkantoor van VIB en is verantwoordelijk 
voor het institutionele beleid inzake (bio)
veiligheid, bio-ethiek en integriteit.

GGO'S, een oplossing 
voor de toekomst?

Met genetische modificatie kun je 
bestaande eigenschappen wijzigen of 
nieuwe eigenschappen aan planten 
toevoegen. Het doel van genetische 
modificatie is niet anders dan van de 
‘klassieke’ veredeling. De techniek 
past in het streven om gewassen te 
maken die een meerwaarde bieden 
ten opzichte van bestaande gewassen. 
Die meerwaarde kan liggen in 
een grotere oogstzekerheid, groter 
teeltgemak, of voordelen voor het 
leefmilieu, de verwerkende industrie, 
en/of de consument. Het voordeel 
van genetische modificatie is dat je 
gericht één of enkele eigenschappen 
kunt wijzigen zonder dat je vanuit 
de kruisingsouder minder gewenste 
eigenschappen meekrijgt. 

In de wereldwijde teelt van GGO-
gewassen zijn de herbicidetolerante 
gewassen het meest vertegenwoordigd. 
Er is veel kritiek op die gewassen. 
Ze leiden immers niet tot een 
vermindering van het herbicidegebruik 
in de landbouw, maar enkel tot een 
overschakeling op glyfosaat. Niemand 
kan echter ontkennen dat de milieu-
impact van glyfosaat lager ligt dan die 
van de voordien gebruikte herbiciden. 
Ook kan niemand ontkennen dat het 
gebruik van de herbicide-tolerante 
GGO-gewassen heeft geleid tot een 
overschakeling naar landbouw zonder 
kerende grondbewerking met minder 
erosie, een lager verbruik van fossiele 
brandstof, een hoger humusgehalte en 
een verbeterd bodemleven tot gevolg. 
Toch blijft genetische modificatie 

hier met de vinger gewezen worden, 
terwijl herbicide-tolerantie niet 
eens een uitvinding van genetische 
modificatie is. De eerste herbicide-
tolerante gewassen zijn immers al 
decennia geleden gemaakt via klassieke 
veredeling.

Genetische modificatie 
kan bijdragen tot een meer 

duurzame landbouw

Wat ik de tegenstanders verwijt is dat 
ze geen onderscheid maken tussen de 
techniek en toepassing. De techniek 
van genetische modificatie wordt in 
zijn geheel verketterd en alle GGO’s 
worden over één kam geschoren. Dat 
is gewoonweg niet juist. Het is de 
keuze voor de modificatie en de manier 
waarop een gewas in de praktijk wordt 
toegepast die bepaalt welke de bijdrage 
van het gewas is in een streven 
naar een meer duurzame landbouw. 
Ziekteresistente GGO-gewassen, 
GGO-gewassen die efficiënter 
omspringen met voedingsstoffen en 
GGO-gewassen die minder gevoelig 
zijn voor extreme klimatologische 
omstandigheden passen bijvoorbeeld 
ook perfect in ecologische landbouw.

Vaak wordt beweerd dat GGO-
gewassen enkel en alleen in een 
grootschalige, geïndustrialiseerde 
landbouw passen. De teelt van 
insectresistent GGO-katoen door 
kleine boeren in India en Burkina 
Fasso bewijst echter het tegendeel. Een 
kleine boer die manueel of machinaal 
zijn onkruid wiedt zit natuurlijk niet 
echt te wachten op een herbicide-
tolerant gewas. Maar er is dan ook 
helemaal niemand die welke boer dan 
ook verplicht om zo’n gewas te telen. 
Boeren kiezen zelf de gewasvariant 

waarvan ze denken dat die het best in 
hun bedrijfsvoering past en ze gaan 
daarbij heel rationeel te werk.

Het is een gezond streven om mensen 
weer dichter bij de voedselproductie 
te brengen met initiatieven zoals 
zelfoogstboerderijen, stads- en 
daktuinen, boerenmarkten, 
enzovoorts. Dat moet ook 
gestimuleerd worden. En wanneer 
consumenten meer rekening 
houden met de seizoenen en waar 
hun voedsel vandaan komt, dan zal 
ook dat de duurzaamheid van de 
voedselproductie ten goede komen. 
Maar het is naïef van de tegenstanders 
van GGO’s om te denken dat we de 
grootstedelijke wereldbevolking gaan 
voeden met enkel zaken die lokaal en 
seizoensgebonden zijn geproduceerd. 
Er is ook nood aan een grootschalige, 
meer geïndustrialiseerde vorm van 
landbouw die ervoor zorgt dat de 
rekken met verwerkte producten 
in de supermarkt gevuld blijven. 
Stop met het ‘of-of’ verhaal en 
sta open voor het ‘en-en’ verhaal: 
kleinschalig én grootschalig, lokaal 
én minder lokaal, geïndustrialiseerd 
én niet-geïndustrialiseerd, biologisch 
én conventioneel, moderne 
veredelingstechnieken inclusief 
genetische modificatie én traditionele 
methoden. Het zal allemaal nodig zijn 
in ons streven om voldoende voedsel 
te kunnen blijven produceren en de 
milieu-impact van die voedselproductie 
bovendien naar beneden te brengen.

René Custers

42  >  januari 2014� degeus



©
 M

et
 t

oe
st

em
m

in
g 

va
n

 d
e 

au
te

u
r

Barbara Van Dyck is bio-ingenieur en doctor in de 
toegepaste economische wetenschappen. Haar 
onderzoek focust zich op sociale innovatie. Hoe treden 
veranderingeren in de maatschappij op en in het 
belang van wie? Ze werd ontslagen uit haar functie 
als post-doctoraal onderzoeker aan de KULeuven 
nadat ze deelnam aan een actie van burgerlijke 
ongehoorzaamheid tegen GGO’s en die publiek 
verdedigde.

GGO'S, een oplossing 
voor de toekomst?

Er is honger op de wereld, de 
biodiversiteit neemt af, bodems geraken 
uitgeput, het klimaat verandert en 
de bevolking blijft steeds toenemen. 
De landbouwsector staat voor grote 
uitdagingen, daar twijfelt niemand 
aan. Volgens sommigen zullen GGO’s 
bijdragen aan de oplossingen voor tal 
van die uitdagingen. Er gaan dan ook 
gigantische bedragen naar onderzoek 
op dit domein.

Maar na vier decennia onderzoek 
en bijna twintig jaar van industriële 
toepassingen (vooral in Noord- en 
Zuid-Amerika) zijn de resultaten 
confronterend. De toepassing van 
GGO’s in de landbouw leidt niet 
tot meer of beter voedsel, en in 
tegenstelling tot wat de voorstanders 
graag beweren ook helemaal niet tot 
minder gebruik van pesticiden. De 
enigen die vandaag echt voordeel 
halen uit GGO’s zijn de bedrijven en 
onderzoekscentra die ze ontwikkelen, 
en de grootschalige soya- en 
maïsproducenten. 

Geen wonder dat de bedrijven die 
de winsten opstrijken ons proberen 
te overtuigen dat we GGO’s nodig 
hebben. Vaak vernoemen ze GGO’s 
in één adem met het oplossen van het 
wereldhongerprobleem of de daaraan 
gerelateerde vitaminetekorten. Op 
die manier omzeilt men handig het 
feit dat honger en eenzijdige voeding 
vandaag niet in de eerste plaats het 
gevolg zijn van problemen met de 
voedselproductie, maar het gevolg 
van de onrechtvaardige verdeling 
van voedsel, voedselverspilling en 
armoede onder de boeren in het 
zuiden. Tegenwoordig hoort men 
ook wel dat GGO’s nodig zijn voor 
de productie van biomassa (bio-
brandstof of andere technologische 

toepassingen). Zo zouden we het 
klimaat kunnen ‘redden’, zonder ons 
huidig energieverbruik fundamenteel 
in vraag te stellen. 

Ondertussen stapelen 
wetenschappelijke en beleidsrapporten 
zich op die stellen dat we een vergissing 
begaan met de verdere investering in 
de agro-industriële landbouw. Die 
is namelijk afhankelijk van grote 
hoeveelheden fossiele brandstoffen, 
water en mineralen en blijkt niet in 
staat om de wereld op een duurzame 
manier te voeden. Om het recht op 
voedsel te realiseren, moet een degelijk 
inkomen voor boeren gegarandeerd 
worden en daarvoor is onderzoek nodig 
naar technologieën die in handen van 
de boeren zelf zijn. Toch gaat veruit 
het grootste deel van de fondsen voor 
landbouwonderzoek naar de agro-
biotechnologie voor de ontwikkeling 
van toepassingen die steevast in 
handen van grote bedrijven blijven. Het 
onderzoek naar sociaal rechtvaardige 
en meer ecologisch duurzame 
landbouwmethodes wordt ondertussen 
schromelijk verwaarloosd.

De enigen die vandaag 
echt voordeel halen uit 
GGO’s zijn de bedrijven 

en onderzoekscentra

Daarnaast bestaat er ook geen 
wetenschappelijke consensus over de 
langetermijngevolgen van GGO’s. 
Naast een zekere minachting voor 
landbouwsystemen die beter zijn 
voor boer, milieu en gezondheid, is 
winstbejag de enige aannemelijke reden 
waarom GGO’s vandaag toch geteeld 
worden buiten het labo. 

Om de voedselketen steeds verder te 

privatiseren en te monopoliseren is het 
voor multinationale bedrijven immers 
belangrijk om ook de voortplanting 
van planten te controleren. Dit kan 
door biologisch in te grijpen, zodat 
planten geen sterke nakomelingen 
meer kunnen genereren (wat gebeurt 
met hybride zaden, het merendeel 
van de commerciële zaden vandaag), 
ofwel door ervoor te zorgen dat 
voortplanten wettelijk verboden wordt. 
Dit laatste gebeurt via contracten en 
patenten. En net dat is de belangrijkste 
verwezenlijking van GGO’s tot op 
heden. Met de hulp van publiek 
gefinancierd onderzoek maken GGO’s 
het mogelijk voor multinationale 
bedrijven om zaden, de basis van ons 
voedsel, tot privé-eigendom te maken.

Ook in Vlaanderen werd in de laatste 
decennia een heel netwerk van 
GGO-onderzoekscentra en bedrijven 
uitgebouwd. Het is een economische 
sector op zich geworden, die vanuit 
een economische groeilogica in stand 
moet worden gehouden. De relevantie, 
en de mogelijke of bestaande gevolgen 
voor de boer, mens en milieu zijn 
daaraan ondergeschikt. Men kan zich 
afvragen waarom de Vlaamse regering 
dan toch ongestoord de kaart van een 
wetenschappelijk en maatschappelijk 
achterhaald project blijft trekken.

Barbara Van Dyck

degeus� januari 2014  >  43

De steen in de kikkerpoel



Stromae,
de Morrissey van de Eurozone
Maestro aan het werk in Brussel 

In een Podium van enkele jaren terug schreef ik een uit-
gebreid stuk over Salvatore Adamo, de meest succesvolle 
Belgische zanger ooit – althans wat platenverkoop betreft. 
Daarin had ik het over het Franstalige repertoire, dat in de 
jaren zestig-zeventig van de vorige eeuw heel populair was 
in Vlaanderen. Sindsdien zijn Franstalige liedjes met topno-
teringen in de Vlaamse hitlijsten eerder een zeldzaamheid 
geworden. Tegenwoordig is er een uitzondering op die regel: 
een Brusselse zanger, wiens echte naam Paul Van Haver is, 
maar die naar buiten treedt als Stromae. Met zijn franco-
fone repertoire oogst hij enorm veel succes, net als met de 
bijhorende filmpjes die druk bekeken worden op het net. 
Nummers als Alors on danse, Papaoutai en niet in het minst 
Formidable, over zijn verbroken relatie met Tatiana Silva, zijn 
regelrechte monsterhits. 

Stromae heeft zoveel impact, dat hij in één adem wordt ge-
noemd met Vincent Kompany als exponent van een nieuwe 
Belgitude, een specifiek Belgisch identiteitsgevoel dat al dan 
niet de kop zou hebben opgestoken dankzij de puike resulta-
ten van de Rode Duivels. Dat werd nog meer in de verf gezet 
toen Stromae op 15 oktober in het Koning Boudewijnstadion 
het kwalificatiefeestje voor het WK na de match België-Wales 
opluisterde. In die nieuwe Belgitude wordt ook het Belgische 
koningshuis en vooral de nieuwe Koning Filip mee opgevoerd, 
die dankzij de handigheid van zijn vader plots door een meer-
derheid van de bevolking op handen gedragen zou worden. 
Het is hier niet de plaats om een boompje op te zetten over de 
vraag of het koningshuis nu gedragen is of niet, het blijft een 
verouderd en weinig democratisch instituut. Zo hoor je het 
ook eens van een ander.

Stromae in het daglicht

Een nieuw muzikaal talent lijkt te zijn geboren, maar is dat 
ook zo? Op het eerste zicht zou je kunnen stellen dat het 
alleen maar vrolijke deuntjes zijn … maar dat zijn ze nu juist 
niet. Zijn songs hebben stuk voor stuk bijzonder sterke tek-
sten, waardoor er al vlug de vergelijking wordt gemaakt met 
de onnavolgbare Jacques Brel, hét Belgische icoon van het 
Franse chanson. Al moet gezegd dat Brel in deze contreien 
aanvankelijk op nogal wat weerstand stootte. Zeker na For-
midable werd die vergelijking meer en meer gemaakt. ‘Ik wil 
nu niet beweren dat ik de diepste filosofische teksten schrijf, 
maar ze gaan wel over het leven’, aldus Stromae.

Er bestaat zoiets als Verlan, een Franse spraakkunst die 

zeer populair is bij de Franse Jeugd en die erin bestaat met 
woorden te spelen door de verschillende lettergrepen van 
een woord van plaats te wisselen, zodat er een geheel nieuw 
woord ontstaat. Een soort slang dus. Stromae is Verlan voor 
Maestro. 

Stromae heeft zoveel impact, dat hij in een 
adem wordt genoemd met Vincent Kompany 

als exponent van een nieuwe Belgitude

Korte bio

De in 1985 geboren Brusselaar is de zoon van een Rwandese 
vader, die vrij jong stierf, en een uit Dendermonde afkom-
stige moeder. Zijn roots zijn dus Vlaams, al is zijn Neder-
lands niet meer je dat. Toch aarzelt hij niet om op het feest 
van de Franse Gemeenschap op de Brusselse Grote Markt 
aan het publiek mee te delen dat men in Brussel Frans én 
Vlaams spreekt, opmerkelijk is dat. De jonge man startte zijn 
carrière vrij vroeg. Al op zijn elfde toonde hij een bijzondere 
belangstelling voor muziek en ging hij naar de Académie de 
Jette, waar hij werd ingewijd in de muziekgeschiedenis en ook 
leerde drummen.

Hij begon in 2000 als de rapper Opsmaestro, en een drietal 
jaren later richtte hij de rapgroep Suspicion op. Hij besloot 
om zich in te schrijven aan het Institut national de radioélec-
tricité et cinématographie, en kluste ondertussen bij in de ho-
reca om zijn studies aan de filmschool te financieren. Tijdens 
zijn opleiding nam hij echter het besluit om zich helemaal 
op de muziek te richten. In 2007 bracht hij zijn eerste EP uit: 
Juste un cerveau, un flow, un fond et un mic… 

Deze jongeman bleek duidelijk meer in zijn mars te hebben 
dan men vermoedde. Zo componeerde hij in 2008 verschil-
lende nummers voor het album A l’Ombre du Show business 
van Kery James, waarvan meer dan 75000 exemplaren wer-
den verkocht. Daar bleef het echter niet bij, hij produceerde 
ook de single Cette fois van de Franse zangeres Anggun, die 
een vierde plaats in de Franse hitparade bereikte. Anggun is 
in Frankrijk dan ook geen onbekende, de uit Indonesië af-
komstige zangeres is er succesvol geworden nadat ze in Parijs 
was komen wonen, en ze vertegenwoordigde Frankrijk op 
het Eurovisiesongfestival in 2012. Stromae leverde ook nog 
bijdragen aan andere nummers van Anggun en Mélissa M. 
Een bezig baasje dus.

44  >  januari 2014� degeus

Podium



Alors on danse – de doorbraak

Zijn doorbraak komt er in 2009 met zijn tweede single, Alors 
on danse. Het wordt een nummer 1-hit in twintig landen, 
waaronder naast België ook Nederland, Frankrijk, Duitsland, 
Oostenrijk, Zwitserland, Griekenland, Tsjechië en Bulgarije. 
In het voorjaar kwam de single in de rest van Europa uit, er 
zijn meer dan drie miljoen exemplaren van verkocht. 

Op Youtube werd het lied maar liefst 60 miljoen keer beke-
ken, Stromae weet als geen ander de kracht van het internet 
te gebruiken. Hij kreeg in 2010 trouwens de MIA’s voor ‘Hit 
van het jaar’ en ‘Beste doorbraak’ voor zijn doorbraaksingle. 
De MIA’s (Music Industry Awards) zijn de opvolger van de 
vroegere Zamu Awards en worden uitgereikt door de VRT en 
het Muziekcentrum Vlaanderen. De MIA voor ‘Hit van het 
jaar’ is ongetwijfeld de belangrijkste. 

Het was al een hele tijd geleden dat een Franstalig nummer 
zo’n hoge toppen scheerde in de Vlaamse muziekwereld. 
De toon was gezet: ook bij Humo’s Pop Poll kaapte hij de 
prijs weg voor ‘Beste nummer nationaal’ en in 2011 kreeg 
hij de European Border Breakers Award, een prijs die wordt 
uitgereikt aan tien jonge, veelbelovende artiesten die succes-
vol buiten hun eigen landsgrenzen debuteren. Datzelfde jaar 
werd hij in Wallonië muzikant van het jaar en kreeg hij in 
Lille de Victoire de la musique-prijs. 

Plots was Stromae dus een bijzonder populaire en gerespec-
teerde singer-songwriter en performer. Ik moet eerlijk beken-
nen dat ook ik er aanvankelijk van uitging dat het hier eerder 
om een one-hit wonder ging, zoals we er zoveel in de populaire 
muziek gekend hebben. Maar ik moet toegeven dat ik mij, 
met vele anderen, schromelijk heb vergist in de kunde van 
deze Franstalige, Brusselse Vlaming.

Donkere teksten op een vrolijke 
elektronische deun, gemengd met hiphop

Alors on danse staat op het in 2010 verschenen album Cheese, 
een heel beluisterbaar album. Wie zich in de teksten verdiept, 
zal echter raar opkijken van de inhoud. De titel verwijst naar 
de geforceerde glimlach die men bij een foto moet hebben, 
zelfs al voelt men zich niet goed in zijn vel. Stromae probeert 
in zijn nummers iets te vertellen, het openingsnummer 
Bienvenue chez moi zet al meteen de toon van het album. Ook 
Alors on danse is daar een mooie illustratie van. Het gaat over 
mensen die uitgaan om hun problemen te vergeten, en doen 
alsof ze gelukkig zijn. Wat te denken van bijvoorbeeld de 
volgende tekstpassages:

Qui dit étude dit travail - Qui dit crédit dit créance - Qui dit 
dette te dit huissier - Qui dit crise te dit monde dit famine dit 
tiers-monde

Donkere teksten dus, op een vrolijke elektronische deun, 
gemengd met hiphop. Zijn muziek doet soms denken aan De 
Jeugd van Tegenwoordig, die hij kent en weet te appreciëren. 

Vierkantswortel

In 2013 verscheen dan Racine Carrée. Stromae’s tweede al-
bum, met de bekende liedjes Papaoutai en Fomidable, is al even 
knap, zelfs als je niet van hiphop houdt. Dat laatste nummer 
zette zich op de kaart door het bijhorende filmpje, dat door 
Stromae zelf in elkaar werd gezet. Vergeet immers niet dat 
de man filmschool volgde en dus wel iets van beeldtaal kent. 
Hetzelfde geldt trouwens voor de clip bij Papaoutai. 

Zoals al eerder aangegeven gaat Formidable over zijn breuk 
met ex-Miss België Tatiana Silva: ‘tu étais formidable, moi 
j’étais fort minable’. Er hebben nogal wat muzikanten aan het 
album meegewerkt, zo speelde Bart Maris trompet op Tous les 
mêmes, een song met alweer een fantastische tekst. Stromae 
haalde de New York Times en The Guardian, waarin hij werd 
omschreven als ‘de favoriete muze van de ellende van de 
Europese jeugd’. Met andere woorden: Stromae is hot. 

Ondertussen is er al een discussie aan de gang of hij al dan 
niet het Rode Duivelslied voor het WK voetbal zal schrijven 
en uitvoeren. De Belgische voetbalbond en Universal moeten 
daarover nog een beslissing nemen.

Of Stromae nu echt een blijver is, zal van allerhande factoren 
afhangen, maar een one-hit wonder kan hij nog bezwaarlijk 
genoemd worden. Stromae wordt op dit ogenblik wereldwijd 
bekeken en beluisterd, zijn muziek is razend populair en hij 
heeft al twee volwaardige albums uitgebracht. Dat hij de 
nieuwe Jacques Brel zou zijn is voorbarig, maar toch komt hij 
met Formidable aardig in de buurt. Geef hem nog wat tijd en 
dan zullen we wel zien. Wie Stromae aan het werk wil zien 
zal zich naar Vorst Nationaal moeten begeven op 4, 5 of 6 
april, want het optreden in de AB op 18 december was al op 
enkele uren tijd uitverkocht.

Dany Vandenbossche

Stromae weet als geen ander de kracht van het internet te 
gebruiken. © Benjamin Brolet

degeus� januari 2014  >  45

Podium



Kunst en sacraliteit
Cultuurrecensent Willem Elias ontpopt zich in deze bijdrage als liefhebber van het sacrale, een 
beleving die hij terugvindt in de kunst, maar ook in de erotiek en ja, zelfs in lekker eten.

Het sacrale
In tegenstelling tot een aantal vrijdenkers ben ik geen 
voorstander van de bewering dat atheïsten religieus kunnen 
zijn. Een atheïst moet tegen godsdienst zijn voor wat hemzelf 
betreft, al was het maar om zichzelf te beschermen tegen al 
wat men kan meemaken met de godsdienst van anderen. 
Voor de rest moet hij ook verdraagzaam zijn tegen alle 
eigenaardigheden waar de anderen zichzelf het leven mee 
lastig maken. Dat religie iets anders inhoudt dan het dienen 
van een god, is voor mij geen argument. Zelfs Lucretius 
en Cicero hadden een andere visie over de oorsprong van 
religio. De eerste vond dat het afkomstig moest zijn van 
religare, dat ‘vastbinden’ betekent, en men vindt bij hem 
het woord religio in de betekenis van ‘verplichting’. Volgens 
Cicero komt het van relegere, in een afgeleide betekenis van 
‘zich bekommeren’. Relegere betekent eigenlijk ‘herlezen’, 
maar vanuit het etymologisch verband tussen lezen en 
kiezen, komt men tot zoiets als zorg dragen voor diegenen 
die uitgekozen zijn. Men weet wat het kost wanneer de 
goden zich bekommeren! Inderdaad einde van de vrijheid. 
En het aspect ‘binding’ uit de eerste verklaring van religie is 
vertikaal: gebonden door het hogere. Daar maakt men niet 
zo snel een horizontale humanistische samenhorigheid van, 
de ervaring van een ingetogen samen-zijn. 

Mijn uitgangspunt is dat het sacrale kan 
bestaan zonder het religieuze, zonder de 

bindingen met onwereldse krachten

Zeg ja tegen het leven

Hoewel ik dus om voorgaande reden het pleidooi om 
het concept ‘atheïstische religiositeit’ in te voeren wel 
kan begrijpen, steel ik bij de religie toch liever het begrip 
‘sacraal’ om het gevoel te benoemen van sereen samenzijn, 
gekoppeld aan het beleven van de eigen innerlijkheid. Het 
onderscheid tussen het profane en het sacrale is de basis 
van een religieuze levenshouding. Men zou me allicht 
hier een drogredenering kunnen aanwrijven, het sacrale 
is immers een deel van het religieuze. Mijn uitgangspunt 
is echter dat het sacrale kan bestaan zonder het religieuze, 
zonder de bindingen met onwereldse krachten. Er kan dus 
een sacraliteit bestaan die zelfs uitgesproken anti-religieus 

en atheïstisch is. De blasfemie, de godslastering, kan 
een profane aangelegenheid zijn via platvloerse woorden 
en handelingen, maar dat is niet interessant, omdat de 
banaliteit oninteressant is. Er bestaat ook een sacrale 
blasfemie. De Nietzscheaanse dood-van-god-gedachte kan 
zeer sacraal beleefd worden, in alle sereniteit. Er bestaat 
ook een hedendaags westers heidendom, waarin belangrijke 
menselijke aangelegenheden zeer sereen aan de orde komen. 
Men kan vanuit een materialistische filosofie een grote 
bewondering hebben voor menselijke realisaties, zodat men 
graag stilstaat bij het zien of horen ervan. Dit is wel het 
omgekeerde van het aanbidden van de Schepping Gods. 
Ook de erotiek kan sacraal zijn (cf. Lupercalia, 15 febr. 
2014) en wordt dan het omgekeerde van de pornografie, die 
al te profaan is. Op zich is daar niets op tegen, maar het is 
un peu plat. Men kan ook sacraal eten, en dat betekent niet 
dat men hosties zonder knabbelen doorslikt of pastoorwijn 
slurpt. Een wijnproeverij in een Franse kelder kan zo’n 
sacrale ervaring zijn, of aanschuiven in de Tafel van Twee 
(Ninove). En uiteraard is de kunst het medium van het 
sacrale. Haar moeder is het feest, ooit uit de religie gevlucht 
omdat de hemel saai is en het leven zo mooi kan zijn. De 
danser die oorspronkelijk meent als opdracht te hebben om 
hemel en aarde te verbinden (religieuze band) door met 
zijn lichaam te bewegen, vindt plezier in de beweging zélf 
en concentreert zich op de esthetische mogelijkheden van 
het lichaam (aarde). Daardoor wordt de dans weliswaar 
vanuit religieus standpunt gedesacraliseerd, maar krijgt 
men een hersacralisatie van het dansen zelf in de tempels 
van de kunst met een heidense esthetiek, in plaats van een 
verbiedende moraal. Inderdaad nog eens Nietzsche: zeg ja 
tegen het leven.

Roger Caillois (L’homme et le sacré, 1950) geeft als 
belangrijkste kenmerken van het sacrale dat het kan 
toegekend worden aan bepaalde dingen (cultusvoorwerpen), 
personen (priesters, ceremoniemeesters), ruimten 
(tempel, kerk, oorden), tijden (feestdagen, stonden). Deze 
kwaliteiten zijn niet intrinsiek, maar worden door de mens 
gecreëerd via een sacrale context. Het is duidelijk dat ook 
de kunst tot dit sacrale kan behoren, met de kunstenaars 
als hogepriesters, wanneer voorwerpen in bepaalde ruimten 
geplaatst worden (white cube, musea, door vergankelijkheid 
aangepaste plekken, bijvoorbeeld leegstaand industrieel 

46  >  januari 2014� degeus

Cultuur



erfgoed) en op bepaalde momenten (individuele 
aanschouwing of met bepaalde solidaire groep). Wat meer 
is, sommige kunstenaars nemen het sacrale zelf als thema 
en maken beelden of klanken (muziek op het sacrale 
zoldertje van Galerij William Wauters) die het sacrale 
op een niet-religieuze wijze opwekken. Ik geef hier twee 
voorbeelden: de pas overleden Carmen Dionyse heeft een 
heel oeuvre opgebouwd met eerst organische vormen (het 

sacrale van de levenvoortbrengende aarde) en later figuren 
die nauw aansluiten bij de esthetiek van de kracht zoals we 
die bij heidense culturen aantreffen. De springlevende Jan 
Van Oost, op zijn beurt, wekt de sacraliteit op via het thema 
van eros en thanatos en het memento mori: denk eraan de 
liefde te bedrijven. Hij toont zijn werk naar aanleiding van 
Lupercalia in Tinnenpot te Gent, van 15 tot 22 februari 
2014.

Carmen Dionyse (1922 – 2013)
Carmen Dionyse heeft de juiste maat gevonden in het 
expressieve vermogen van de keramische sculptuur. Zij is 
in België een van de pioniers om dit oude medium in te 
voegen in de moderne kunst, en dit met een internationale 
uitstraling. Al vroeg (1955) sloot zij aan bij de nieuwe kijk 
op de beeldhouwkunst zoals die na de Tweede Wereldoorlog, 
vooral vanuit Engeland, ontwikkeld werd. Deze kenmerkt 
zich door ongewone combinaties van figuratieve en 
abstracte elementen; kruisingen van artistieke creaties en 
als natuur vermomde stukken; mengelingen van proeven 
van ambachtelijkheid en experimentele vrijheden.

Wie Carmen, Latijns voor ‘gezang, gedicht’ en Dionyse, de 
Griekse god van de scheppende roes, als twee voornamen 
meegekregen heeft, weet wat er te doen staat. De 
familienaam Janssens werd terecht achterwege gelaten. 
Kunstenaarsnamen moeten klinken. Het oeuvre van 

Carmen Dionyse is inderdaad een poëtische uitbeelding 
geworden van de heidense goddelijkheid van de mens. 
De mythologieën zijn haar inspiratiebronnen. Keramiek 
verwijst willens nillens door de aard van de materie 
en de geschiedenis van het gebruik ervan naar de oude 
culturen en hun verhalen, evenals naar niet-westerse 
gemeenschappen die recent of nog tot op vandaag hun 
religieuze beleving uitbeelden. Wie keramiek gebruikt en 
de aardse oorsprong niet verbergt met de kleuren van de 
massacultuur, sluit een verwijzing naar het primitivisme 
in. Dat zijn nu eenmaal de regels van het produceren van 
bijbetekenissen. 

Wie Carmen, Latijns voor ‘gezang, 
gedicht’ en Dionyse, de Griekse god van 
de scheppende roes, als twee voornamen 

meegekregen heeft, weet wat er te doen staat

Het primitivisme is een voorbeeld van hoe termen van 
een negatieve in een positieve betekenis kunnen worden 
omgezet. Oorspronkelijk werd dit vooral gebruikt om 
de afkeer uit te drukken voor niet-westerse culturen, 
bekeken vanuit een burgerlijke ingesteldheid. Door de 
artistieke avant-garde werd het in positieve zin gebruikt, 
precies om een aantal kenmerken mee aan te duiden die 
de traditionele westerse kunst niet had. Het primitivisme 
wordt gewaardeerd om eenvoud, authenticiteit en kracht 
mee aan te duiden.

DE MYSTERIEUZE INNERLIJKHEID VAN DE MENS

Carmen Dionyse heeft zeker ingespeeld op deze nieuwe 
esthetische principes van de oude culturen. Zij toont 
de mens niet in zijn publieke uiterlijkheid, maar in zijn 
mysterieuze innerlijkheid. Het gelaat verbergt meer dan te 
tonen, maar is precies daardoor veelzeggender. Zwijgen en 
stiltes hebben hun eigen betekenis. Alleen leugens maken 
veel lawaai. Carmen Dionyse maakt ingetogen beelden 
die een grote gelatenheid uitstralen. Ze verraden zich 
niet en laten meerdere lezingen toe. Emoties spreken zich 
niet uit: is het droefheid of vrolijkheid of de schommel 
ertussen? Pijn of extase of de grens waar ze elkaar raken? 
Bewondering of afkeer, allebei stoïcijns in toom gehouden? 

© firmin de maître

Cultuur

� januari 2014  >  47



Liplezen helpt niet en de ogen van haar beelden staren door 
je heen. Een knipoog valt niet te verwachten.

Carmen Dionyse is niet meer. Ze bleef tot 2004 zeer 
creatief werken in haar atelier. In 2007 kreeg ze nog een 
terechte hommage vanwege de Provincie Oost-Vlaanderen, 
verbonden aan Lineart. Ze is, naast Raveel, Vlerick en 
D’Havé, een van de vier belangrijke kunstenaars die veel 
gehad hebben aan Jos Verdegem, leermeester in de Gentse 
Academie. Haar werk is een keramische verderzetting 
van Verdegems thema: de ingetogen mijmering van de 
mens, wat vervreemd van de wereld. Ze was ook een sterke 
verdediger van een vrijzinnig-humanistische levenshouding. 

Atheïsme vond ze een vanzelfsprekendheid, niet de moeite 
om over te discussiëren. Die levensopvatting deelde ze 
met haar echtgenoot, Fons De Vogelaere (1922-1998), die 
ze in de klas van Jos Verdegem leerde kennen. Het was 
een onafscheidelijk koppel. Samen deelden ze ook een 
zeer grote liefde voor de etnische kunsten, waarvan ze 
een mooie verzameling hadden. Uitzonderlijk was dat de 
kunstenaarscarrière van de vrouw des huizes voorrang had 
op die van haar man. Hij steunde haar in haar werk met 
hart en ziel. Een zeer terechte huishoudelijke beslissing, 
denk ik, want met haar internationaal bekend oeuvre is zij 
een van de belangrijkste Vlaamse kunstenaars.

Jan Van Oost (1961)

Fuckhead 

Het gelaat van deze sculptuur doet me aan de filosofie van 
Levinas denken. Zoals bekend is het gelaat een centraal 
begrip in zijn denken. Het is het begin van de ontmoeting, 
nog voor andere factoren een rol gaan spelen. Het is zijn 
existentialistische invulling van de verantwoordelijkheid 

die we dragen voor de mens, voor onszelf en de ander. Deze 
spreekt reeds uit het gelaat nog voor er gehandeld wordt. 
Dit is het gevolg van de andersheid van de ander. Het gelaat 
van de ander drukt onmiddellijk zijn andersheid uit en deze 
gaat vooraf aan de andere relaties die we met de anderen 
onderhouden, verbonden aan de maatschappelijke rol die 
de andere voor ons speelt: vriend, buur, cliënt, begeleider … 
Voor Levinas is de ervaring met het gelaat zelfs voorafgaand 
aan de culturele plaatsing van de ander, namelijk aan zijn 
ras of nationaliteit.

Het boeiende aan het werk van Jan Van Oost is dat het deze 
filosofie zowel bevestigt als ontkent, zoals eigenlijk alleen de 
kunst dat kan. Ja en neen zeggen tegelijk wordt bij het woord 
niet gewaardeerd. De logica speelt hier voor waakhond. 
Deze ambiguïteit is echter de kern van de openheid 
van de moderne kunst. Ze geeft geen antwoorden of 
boodschappen, maar maakt tekens die vrij te interpreteren 
zijn. De kardinalen van Bacon worden zowel bewonderd 
door zij die betreuren dat kerkelijke gezagsdragers bezorgd 
zijn over het verlies van hun gezag, als door atheïsten die er 
de voorstelling van de Nietzscheaanse dood van god in zien. 
Zeg maar, respectievelijk, de interpretatie van kunstpaus 
Jan Hoet, en van mij, blasfemisch iconoclast.

Het oeuvre van Jan Van Oost heeft 
een impliciete kritische dimensie 

maar is vooral heidens sacraal: van ex 
voto tot totem, fetisj of offerbeeld

Vanop de rug bekeken verwacht men een beeld met een 
gaaf gezicht. Het hoofdhaar of deksel suggereert een sereen 
gelaat. Bij Van Oost weet men dat de eenduidigheid van 
betekenis verstoord wordt. Face à face blijkt echter het gelaat 
letterlijk van de kop gerukt. Een vrouwelijk schaamdeel 
woelt onbeschaamd in een wirwar van verstrengeld 
pubishaar.

Fuckhead. © Jan Van Oost

48  >  januari 2014� degeus

Cultuur



FILOSOFISCHE DUBBELZINNIGHEID

Toch is het geen obsceen beeld. Integendeel, eerder sacraal, 
maar heidens dan. Filosofisch brengt Jan Van Oost hier 
een interessante dubbelzinnigheid aan het licht. Het gelaat 
laat het wezenlijke van de andersheid verschijnen. Maar er 
is meer dan het geestelijke leven. Er is ook een verlangend 
lichaam dat slechts zelden zijn ware aard toont. Wat – en 
ik vind dit een mooie gedachte – Levinas op het gelaat 
meent te lezen is allicht zijn ‘ziel’. Geen verboden, overbodig 
woord bij Levinas en best bruikbaar om kort de spirituele 
uitdrukking van de eigenheid mee te verwoorden. Maar 
ook de vagina heeft haar ziel, zoniet is ze zielig. In een 
interview met Levinas-vertaler professor Theo de Boer, 
getiteld: ‘Wat het lichaam levendig maakt’, komt dit goed 
tot uiting. Hij vertelt hier over een vertaalprobleem bij 
een fenomenologische beschrijving door Levinas van twee 
schermers. Het wapen (arme) tussen de twee vechters, bleek 
de ziel te moeten zijn (âme). Levinas breekt hier met de 
Griekse opvatting van ziel, zoals die door het Christendom 
overgenomen is, namelijk dat het lichaam de kerker van de 
ziel zou zijn (Plato/Paulus). Met zijn leermeester Husserl en 
gebaseerd op de kennis van het Hebreeuws, is de ziel voor 
Levinas dat wat het lichaam levend maakt. In zijn metafoor 
met de schermers is de ziel eigenlijk het lichaam dat 
beweegt voordat we het zelf weten. De ziel is de souplesse 
van het lichaam. En van de schermers naar het liefdesspel is 
een kleine stap. Daarom is het werk van Jan Van Oost niet 
obsceen. Het verwijst immers naar een andere ziel van het 
lichaam, de materiële in plaats van de spirituele. L’origine du 
monde blijft de ziel. Men zou ook gewag kunnen maken van 
een freudiaanse correctie op het denken van Levinas. Men 
kan er ook de feministische theorie bij betrekken. Denk 
maar aan Judy Chicago. Ze formuleerde een kunsttheorie 
die gebaseerd is op wat ze haar centrale kern noemde: ‘my 
vagina, that which made me a woman’. 

Als postmoderne kunstenaar is het dan ook evident dat 
de mannelijkheid van Jan Van Oost niet belet dat hij een 
feministisch statement poneert via deze sculptuur. Dat 
behoort tot het grensoverschrijdende principe van deze 
tijd en de weigering om strenge indelingen te maken. 
In dit geval gelinkt aan de opvatting dat mannelijkheid 
en vrouwelijkheid geen essenties zijn, maar in grote 
mate cultureel bepaald en qua natuur niet zeer zuiver te 
onderscheiden. Wat in feite al in de Bijbel stond, zo leerde 
me, als voorbeeld van serendipiteit, het geciteerde interview 
met Theo de Boer: ‘Je weet dat Genesis begint met twee 
scheppingsverhalen? In het eerste schept God de mens ‘naar 
zijn beeld’; ‘mannelijk en vrouwelijk schiep hij hen’, staat 
er. Een frase waar feministen terecht graag op hameren. 
Eigenlijk is God biseksueel.’

dansen op het graf

Fuckhead van Jan Van Oost is uiteraard geen feministisch 
pamflet. Zijn oeuvre heeft een impliciete kritische dimensie, 
maar is vooral heidens sacraal: van ex voto tot totem, fetisj 

of offerbeeld. Niet zozeer Afrikaans, eerder alluderend 
op de christelijke iconografie. Want ook de christelijke 
cultus heeft steeds veel vroegere gebruiken uit heidense 
cultussen in zich opgenomen. Of er werden nieuwe 
heidense gewoonten aangemaakt. Alle wegen leiden immers 
naar Rome, wat als volgt kan begrepen worden: alle wegen 
zijn goed om de hemel te verdienen. Ik denk hier aan de 
ketterijen. Naast de orthodoxie van de Katholieke Kerk, 
wemelt het uiteraard van de heterodoxe varianten. Die 
zijn heidens – en ik volg daarin graag Lyotard – omdat ze 
de centrale autoriteit niet volgen en in plaats daarvan een 
eigen verhaal creëren. In het geheel valt geen hiërarchie 
aan te brengen. Men zou kunnen stellen dat zoals het 
postmodernisme de hybridisering gehuldigd heeft, het 
ook de ketterij als de regel en niet als de uitzondering 
vooropgesteld heeft. Het oudere synoniem van ketterij luidt 
‘heresie’, van het Griekse hairesis dat ‘keuze’ betekent en 
vandaar ook ‘geestelijke voorkeur’. Een eigen verhaal naast 
het hoofdverhaal. Men zou kunnen stellen dat de avant-
garde tot op vandaag de ketterij in de kunst is.

Men zou kunnen stellen dat de avant-garde 
tot op vandaag de ketterij in de kunst is

Op internet vind ik dat er vandaag in Vlaanderen 8228 
ketters zijn. De naam ‘Jan Van Oost’ wordt niet vermeld. 
Maar zijn beelden zijn toch per definitie heidens sacraal 
en desacraliserend tegelijk. De meeste van zijn werken 
zijn in een dergelijke context te interpreteren. Zo ook zijn 
Fuckhead. Het is een monstrans. Zelfs als afgerukt gelaat 
blijft het de sereniteit van de Mona Lisa bewaren. Uiteraard 
zonder beschaamde glimlach op de lippen. Het oeuvre van 
Van Oost refereert voortdurend aan de Renaissance. Maar 
eens het gelaat - dat een masker blijkt te zijn - weggerukt 
is, zien we l’origine du monde. Beide samen te vatten in de 
letterformule van Marcel Duchamp ‘L.H.O.O.Q.’, en de 
brandkast is geopend. 

Jan Van Oost toont in Tinnenpot zijn reeks rond Baudelaire. 
Deze negentiende-eeuwse dichter van de moderniteit had 
een visie op kunst die nauw aansluit op de theorie van de 
postmoderniteit. Wat hem vooral intrigeert bij de figuur 
van Baudelaire is niet zozeer het grote dichterschap, maar 
vooral zijn concept over schoonheid (hetgeen brave mensen 
eerder lelijkheid zouden noemen). Dat concept impliceert: 
het kwaad, de vergankelijkheid, de ondergang, de aftakeling, 
de dood als verbonden aan het leven, kortom, dansen op 
het graf als een vorm van leven. Leven en dood, eros en 
thanatos floreren in het oeuvre van Jan Van Oost.

Willem Elias

Lupercalia

Zaterdag 15 februari 2014, 19:00 in Tinnenpot Gent.
Meer info, zie backcover van deze Geus.

degeus� januari 2014  >  49

Cultuur



Don McCullin, Amerikaanse soldaat met shellshock wacht op transport 
weg van het front, Tet-offensief, Hue, Zuid-Vietnam, 1968, foto. C Don 
McCullin © Contact Pres

Oorlog en trauma
Soldaten en ambulances / Soldaten en psychiaters

2014 wordt hét jaar van de herdenking van ‘de Groote Oorlog’ (1914-1918), het eerste interna-
tionale conflict op wereldschaal waarbij miljoenen soldaten en burgers de dood vonden. Hon-
derd jaar na dato worden de gruwelen van WO I in bijna alle landen die bij deze wereldbrand 
betrokken waren op één of andere manier herdacht en in beeld gebracht voor het nageslacht. 
Zo ook in het In Flanders Fields Museum te Ieper en in het Gentse Dr. Guislainmuseum. 
Beide musea bundelden de krachten en zetten een groots opgezet tentoonstellingsproject op 
stapel dat inzoomt op het leed van de mens in oorlogssituaties.

Wie kent niet het ontroerende gedicht uit 1915 van de Ca-
nadese militaire arts en dichter John Mc Crae: ‘In Flanders 
Fields the poppies blow, between the crosses, row on row ...’? 

Middenin deze Vlaamse (slag)velden werd in Ieper - dat 
tijdens de volledige duur van WO I aan drie zijden omringd 
was door Duitse troepen en volledig werd verwoest - het 
In Flanders Fields Museum opgericht. Onder het thema 
‘Oorlog en Trauma’ brengt dit museum samen met het 
Gentse Museum Dr. Guislain twee tentoonstellingen op 
twee historische locaties.

Soldaten en ambulances 1914-1918

Bij het begin van de oorlog was geen enkel Europees leger 
klaar om de gigantische stroom van slachtoffers op te van-
gen. De vuurkracht van de legers werd opgedreven, maar er 
werd weinig aandacht besteed aan de zorg om de slachtof-
fers. Tijdens het verloop van de oorlog evolueerde de medi-
sche zorg wel en verbeterden de organisatie en de opvang.

Het In Flanders Fields Museum belicht de organisatie van 
de medische zorg aan het front in de Westhoek en geeft een 
antwoord op prangende vragen, zoals: Met welke soorten 
verwondingen en ziektes werden de artsen in de veldhos-
pitalen geconfronteerd? Hoe verzorgde men de gewonde 
soldaten aan het front tijdens de Eerste Wereldoorlog? Hoe 
evacueerde men de slachtoffers? 

Soldaten en psychiaters 1914-2014

De tentoonstelling in het Museum Dr. Guislain is op te 
delen in vier grote luiken, waarbij de aandacht voor en de 
omgang met psychisch leed tijdens WO I onderzocht wordt 
en er gefocust wordt op recentere conflicten uit de 20ste 
eeuw, met de klemtoon op de psychiatrie.

In het eerste deel staat de ontdekking en ontkenning van 

50  >  januari 2014� degeus

Cultuur



© Philip Gurrey, Eye, 2007, olie op hout. Fondation Francès, 
Senlis, Courtesy Fondation Francès

shellshock centraal. Hoe gaan psychiaters, militairen en 
slachtoffers daarmee om? 

Door de dagelijkse, onafgebroken gruwelen tijdens de Eerste 
Wereldoorlog werden veel soldaten het slachtoffer van bi-
zar, angstig en gestoord gedrag, shellshock genoemd (verwij-
zend naar het schokeffect van ontploffende granaten). De 
reacties op deze ziekte waren uiteenlopend: voor de enen 
waren het lafaards, simulanten, hysterici. Meer progres-
sieve artsen erkenden de zogenaamde oorlogsneurose en 
pleitten voor een meer menselijke behandeling. Deze aan-
pak paste echter niet binnen de militaire houding, waarbij 
straf centraal stond en de betrokken soldaat/patiënt zo vlug 
mogelijk terug naar het front diende te worden gestuurd.

De enige grote doorbraak op medisch vlak die achteraf aan 
WO I mag worden toegeschreven was de langzame beschrij-
ving en erkenning van de enorme impact van de shellshock. 

Het tweede luik van de tentoonstelling ‘Waanzin als ont-
aarding’ focust op de toenmalige overtuiging dat vernieti-
ging van de geesteszieke een maatschappelijk nastrevens-
waardig doel was. De bezoeker krijgt een overzicht, gaande 
van de ‘degeneratiehypothese’ (1857) van Bénédict-Agustin 
Morel over de ‘Entartung’ (1892) van Max Nordau tot het 
gedwongen steriliseren en doden van geesteszieken door de 
nazi’s en uiteindelijk de Holocaust.

Hoe kunstenaars en (oorlogs)fotografen kijken naar 
oorlogsgeweld en psychisch leed en hoe de oorlog op het 
thuisfront wordt gezien, beleven we in het derde deel. De 
rol van de documentairefotografie is zeer groot en wordt 
dan ook uitvoerig belicht. Je ziet iconische foto’s uit het 
collectieve geheugen (Vietnam, de traumatische terugkeer 
van de oorlogsveteranen) naast beelden van hedendaagse 
conflicten.

In het laatste luik wordt de bezoeker opmerkzaam gemaakt 
op de verbreding en evolutie van het traumabegrip van 
1914 tot 2014: van shellshock tot posttraumatisch stress-
syndroom. Tevens wordt gewezen op de parallellen tussen 
slachtoffers van verkrachtingen, incest, huiselijk geweld, 
politieke gevangenen en militairen. Veel psychiatrische 
ziektebeelden vallen inmiddels onder de noemer ‘trauma’, 
actueel cijfermateriaal toont aan dat 50 à 60% van de 
psychiatrische patiënten te maken heeft met de gevolgen 
ervan.

De tentoonstelling brengt trauma in beeld door een com-
binatie van kunst en fragmenten uit boeken, patiënten-
registers en postkaarten. Enkele werken werden speciaal 
voor deze tentoonstelling gemaakt. Zo creëerde de Engelse 
kunstenares Eleanor Crook een militaire fanfare samen-
gesteld uit vijf levensgrote beelden van zogenaamde gueules 
cassées en stelt Rinus Vandevelde (Leuven, 1983) een nieuw 
werk voor, geïnspireerd door het thema oorlog en trauma. 
Daarnaast zijn er nog tal van opmerkelijke kunstwerken en 
foto’s te zien van onder meer Jan Grarup, Ronald Ophuis, 
Rik Wouters, Pjeeroo Roobjee, Marina Abramovic, Jan Van-
riet, James Nachtwey, Stephan Vanfleteren en Robert Capa.

De catalogus ‘Oorlog & Trauma’

Bij de tentoonstelling hoort een gelijknamige, rijk geïllus-
treerde catalogus met teksten van Piet Chielens, Bessel A. 
van der Kolk, Dominiek Dendooven, Petra Fuchs, Patrick 
Allegaert, Judith Lewis Herman, en vele anderen, waarbij zij 
de meest relevante thema’s beschrijven die in de tentoon-
stellingen aan bod komen of daaraan gelinkt zijn. Het boek 
is uitgegeven bij Uitgeverij Hannibal, telt 192 pagina’s en 
kost € 29,95.

Hoewel de tentoonstellingen in het Museum Dr. Guislain 
en het In Flanders Fields Museum verschillend zijn, is de 
gezamenlijke boodschap of waarschuwing die zij willen 
meegeven dezelfde: ‘Vergeet niet wat er getoond en gebeurd 
is, getuig boven alles van de geweldplegingen, gaande van 
mishandeling thuis tot oorlogsgeweld, en erken dat ze op 
één of andere manier met elkaar verbonden zijn, zowel toen 
als nu’...

Fred Braeckman

Concreet

De dubbeltentoonstelling ‘Oorlog & Trauma’ loopt in beide 
musea nog tot 30 juni 2014. ‘Soldaten en psychiaters / 1914-
2014’ is in Oost-Vlaanderen te bezichtigen in het Museum Dr. 
Guislain, Jozef Guislainstraat 43, 9000 Gent.

Tickets & info: info@museumdrguislain.be - www.museum-
drguislain.be - 09 216 35 95, flandersfields@ieper.be - www.
inflandersfields.be - 057 23 92 20

degeus� januari 2014  >  51

Cultuur



De seculiere 
samenleving
Over religie, atheïsme en democratie

Patrick Loobuyck
De laatste jaren zijn vrijzinnigen verdeeld over een aantal thema’s die hen nauw aan het hart 
liggen. Daarbij wordt soms harde taal gebruikt en lijken de messen geslepen te worden. In 
navolging van de ‘Atheist Bus Campaign’ in Groot-Brittannië, startten sommige enthousi-
astelingen in België een campagne met de tekst ‘Er is waarschijnlijk geen god. Durf zelf te 
denken.’ Aangezien De Lijn geen levensbeschouwelijke advertenties toelaat, werd de campagne 
voornamelijk in de sociale media gevoerd. Punt is dat vrijzinnigen verdeeld waren: sommigen 
vinden een dergelijke actie broodnodig, anderen vinden het een vorm van atheïstisch fun-
damentalisme. Fundamenteel komen de botsende meningen allemaal neer op de vraag hoe 
onze samenleving dient om te gaan met publieke uitingen van religie. Dat geldt ook voor de 
discussie over de invulling van de levensbeschouwelijke neutraliteit van de overheid, waarover 
u in deze Geus een heel dossier kunt lezen. Zowel de open brief van Jurgen Slembrouck als de 
reactie daarop werden ondertekend door een groot aantal academici, intellectuelen, onderne-
mers en publieke figuren. In dit klimaat van polarisering schreef Patrick Loobuyck een uitda-
gend en prikkelend boek over de plaats van religie in de publieke ruimte, waar ik uitvoerig bij 
wil stilstaan.

Secularisme: what’s in a name

Allereerst is het een opluchting dat 
Loobuyck het debat helder wil voeren. 
Omdat er in het hedendaagse poli-
tieke en filosofische debat heel wat 
misverstanden bestaan, geeft hij veel 
definities en bakent hij veel begrip-
pen af. Zo pleit Dirk Verhofstadt 
bijvoorbeeld in zijn laatste boek voor 
atheïsme als basis voor de moraal. Op 
het politieke niveau kunnen we echter 
niet spreken over atheïsme, wel over 
secularisme. Daarom is het eerste deel 
van het boek gewijd aan de geschiede-
nis van het secularisme, en de filosofi-
sche en hedendaagse betekenis 

Loobuyck is van mening 
dat in samenlevingen 
waar de secularisering 

ingang heeft gevonden, ze 
zich ook zal voortzetten

ervan. Loobuyck is van mening dat in 
samenlevingen waar de secularisering 
ingang heeft gevonden, ze zich ook zal 
voortzetten. Interessant is dat daarbij 
op een paradox wordt gewezen: we 
zijn nog nooit zo geseculariseerd ge-
weest als nu, en toch is religie zelden 
zo vaak onderwerp van debat geweest 

en krijgt alles wat ermee te maken 
heeft heel veel media-aandacht. Het 
is juist doordat de samenleving zo ge-
seculariseerd is, dat religies veel meer 
opvallen. Hiermee brengt Loobuyck 
een belangrijke nuance in het debat: 
‘Terwijl kerkklokken altijd en overal 
mochten luiden, maken minaretten – 
als ze al worden toegelaten – best geen 
‘lawaai’.’

Moslimbashing, ook bij vrijzinnigen

Er is veel strijd voor nodig geweest 
om het atheïsme een bestaansrecht te 
geven, en we moeten blijven wijzen op 
elke vorm van religieus fundamen

52  >  januari 2014� degeus

Boekenrevue



We zijn nog nooit zo 
geseculariseerd geweest als 
nu, en toch is religie zelden 

zo vaak onderwerp van 
debat geweest en krijgt alles 
wat ermee te maken heeft 
heel veel media-aandacht

talisme. Toch zijn de scheiding van 
kerk en staat en de godsdienstvrij-
heid ‘(…) verworvenheden die slechts 

sporadisch en door marginale groepen 
in vraag gesteld worden.’ Samen 
met Martha Nussbaum (die in 2012 
het zeer interessante boek The New 
Religious Intolerance schreef; in 2013 
ook vertaald in het Nederlands als 
De nieuwe religieuze intolerantie) wijst 
Loobuyck er in dit kader op dat de 
blijvende aanwezigheid van religie (en 
dan met name de islam) ervoor zorgt 
dat er een angst ontstaat die resulteert 
in moslimbashing. Terwijl dit vroeger 
een thema was van conservatieve en 
extreemrechtse denkers, ziet men 

het nu ook bij vrijzinnige, liberale en 
linkse intellectuelen. Iedereen heeft 
het recht om atheïst te zijn, maar het 
streefdoel dat we allemaal atheïst 
zouden moeten worden is politiek en 
maatschappelijk niet relevant. Het 
kan niet de bedoeling zijn van een 
liberale overheid om religie uit te ban-
nen, wel om gelijke afstand te houden 
ten opzichte van alle levensbeschou-
wingen. Een dergelijke beschouwing 
maakt meteen duidelijk dat Loobuyck 
vertrekt vanuit het politiek libera-
lisme van denkers als John Locke, 
Jeremy Bentham, John Stuart Mill 
en John Rawls. ‘De baseline van het 
politiek liberalisme, het standaardpa-
radigma in de huidige politieke filo-
sofie, is eenvoudig: de overheid moet 
burgers als vrije en gelijke individuen 
behandelen. Op levensbeschouwe-
lijk vlak betekent dit dat de overheid 
neutraal moet zijn en de godsdienst-
vrijheid en een scheiding van kerk en 
staat moet garanderen.’ Het is belang-
rijk om hier duidelijk over neutraliteit 
te spreken, en niet over tolerantie. 
Tolerantie impliceert namelijk dat 
men toelaat wat men afkeurt. 

Iedereen heeft het recht 
atheïst te zijn, maar het 

streefdoel dat we allemaal 
atheïst zouden moeten 
worden is politiek en 

maatschappelijk niet relevant

Het Amerikaanse systeem

Het liberalisme kan compatibel zijn 
met een aantal invullingen van de 
scheiding tussen kerk en staat, en 
dus met neutraliteit. In de Verenigde 
Staten heerst een strikte scheiding 
tussen kerk en staat waarbij geen en-
kele levensbeschouwing actief wordt 
ondersteund. Wel hanteert men er 
een politiek van accommodatie ten 
opzichte van religieuze minderheden – 
een punt waar Martha Nussbaum op 
hamert, en dat haar ietwat ongenuan-
ceerd het Amerikaanse politieke sys-
teem doet prefereren boven het Euro-
pese. Zo kan het gebeuren dat er aan 

Houtekiet

De seculiere  
samenleving
over religie,  
atheïsme en  
democratie

Patrick Loobuyck 

Boekenrevue

� januari 2014  >  53



een religieuze minderheid de gunst 
wordt toegekend om toch peyote te 
gebruiken in religieuze ceremonieën, 
hoewel drugs in de V.S. uiteraard ver-
boden zijn. Ook in Vlaanderen zijn er 
accommodaties: zo heeft de Vlaamse 
minister van Onderwijs in 2002 in 
een omzendbrief vastgelegd dat kin-
deren gewettigd afwezig kunnen zijn 
voor feestdagen die eigen zijn aan hun 
religie, zoals het Offerfeest. Loobuyck 
is er zich van bewust dat men zich 
met die accommodaties op glad ijs be-
geeft. Hoe ver kan je gaan? De grens 
kan in theorie getrokken worden bij 
zaken die de grondrechten aantasten, 
zodat je nooit vrouwen genitaal mag 
verminken en kinderen geen bloed-
transfusies mag weigeren. Maar wat 
met het onverdoofd ritueel slachten? 
Een afweging tussen godsdienstvrij-
heid en dierenleed dringt zich hier op. 
Naast de strikte scheiding van kerk 
en staat kan het politiek liberalisme 
ook inhouden dat samenwerking en 
financiële ondersteuning van religies 
een legitieme optie is. In België is dat 
het geval: de erkende levensbeschou-
wingen worden er ondersteund. Toch 
wordt er ook gewezen op inconsisten-
ties. Zo is de begroting van de katho-
lieke kerk nog altijd niet gebaseerd op 
het aantal gedoopte of praktiserende 
mensen. 

Loobuyck is geen voorstander 
van een strikte scheiding 

van kerk en staat, maar wil 
de bestaande multiculturele 

aanwezigheid in de 
maatschappij beschermen

Pleidooi voor actief pluralisme

De politieke reflectie leidt, wat 
Loobucyk betreft, duidelijk naar het 
actief pluralisme omdat het ‘(…) 
vanuit het perspectief van de (gods-
dienst)vrijheid het meest verdedig-
bare en interessante [is] omdat het 
de levensbeschouwing als motivatie, 
praktijk en overtuiging het meest 
ernstig neemt.’ Dat actief pluralisme 
impliceert dus een bepaalde opvatting 

over neutraliteit. In tegenstelling tot 
zij die door sommigen dogmatische 
vrijzinnigen worden genoemd, is 
Loobuyck geen voorstander van een 
strikte scheiding van kerk en staat, 
maar wil hij de bestaande multicultu-

rele aanwezigheid in de maatschappij 
beschermen. Er wordt volgens mij 
terecht op gewezen dat uit de liberale 
opvatting van neutraliteit niet volgt 
dat levensbeschouwingen niet in het 
publieke domein zouden thuishoren. 
Zo is het overheidspersoneel best een 
weerspiegeling van de diversiteit in de 
samenleving. Levensbeschouwelijke 
kentekens schenden die neutraliteit 
niet. 

Loobuyck positioneert zich ook op een 
ondubbelzinnige manier tegenover het 
Nieuw Atheïsme. Sam Harris, Daniel 
Dennett, Richard Dawkins en Chris-
topher Hitchens zijn vertegenwoor-
digers van deze populaire stroming 
en zijn altijd erg duidelijk: religie 
mag geen enkel respect krijgen in een 
seculiere samenleving omdat religie 
simpelweg irrationeel en dus achter-
lijk is. Deze denkers zijn van mening 
dat het hun plicht is om aan te tonen 
dat God niet bestaat, dat gods-
diensten gevaarlijk zijn en bijgevolg 
bestreden moeten worden. In Vlaan-
deren en Nederland zijn er een aantal 
intellectuelen die zich aansluiten 
bij deze stroming. Dirk Verhofstadt, 
Etienne Vermeersch en Paul Cliteur 
zijn wellicht de bekendste.  Loobuyck 
is vrijzinnig en moet er niet meer 
van overtuigd worden dat godsdien-
sten onwaar zijn. Bovendien zullen 
religies niet verdwijnen en kunnen ze 
niet worden afgeschaft. Maar hij ziet 
geen heil in het opnieuw en opnieuw 
aantonen dat de Bijbel en de Koran, 
indien letterlijk geïnterpreteerd, vol 

staan met monsterlijke passages. De 
auteur kan zich niet vinden in het 
militante atheïsme van denkers die 
religie vernauwen tot fundamenta-
lisme en terrorisme. Hij beschouwt re-
ligie als een ambivalent fenomeen dat 

zowel het beste als het slechtste uit de 
mens kan halen. Het heeft dus zeker 
ook een positief mobiliserende en 
motiverende kracht. Nieuwe atheïsten 
zijn niet in staat om religie in haar 
reële en complexe vorm te zien. ‘Als 
critici op voorhand duidelijk maken 
dat alle moslims aanhangers zijn van 
een compleet verderfelijke, totalitaire, 
fascistische religieuze ideologie wordt 
de ruimte voor nuance op voorhand 
dichtgespijkerd en wordt elke mo-
gelijkheid om in dialoog te gaan op 
voorhand opgeblazen.’ Loobuyck wijst 
er dan ook ietwat uitdagend op dat 
militant atheïsme slechts een hobby 
kan zijn en dat de strijd voor het vrije 
denken, de rechtstaat en de demo-
cratie voorrang hebben op de strijd 
tegen religie. ‘Ook atheïsten moeten 
aanvaarden dat hun persoonlijke 
levensovertuiging niet normerend kan 
zijn voor de hele samenleving.’

De seculiere samenleving: een zaak 
voor gelovigen en ongelovigen

Het is niet omdat Loobuyck ook oog 
heeft voor de positieve aspecten van 
religies, dat hij die religies wil dood-
knuffelen. Van meet af aan maakt de 
auteur duidelijk dat het vechten voor 
een seculiere samenleving een zaak 
is van zowel gelovigen als ongelovi-
gen. Ook religie zal een leerproces 
moeten doorlopen waarin ze zich 
transformeert, zodat ze van binnenuit 
de grondbeginselen van de demo-
cratische rechtstaat kan aanvaarden 
en instemt met de gelijke en vrije 

‘Het politiek liberalisme vereist minstens neutrale 
handelingen opdat iedereen zich gelijk behandeld zou 

weten. Het politiek liberalisme geeft echter geen dwingend 
antwoord op de vraag in hoeverre deze neutraliteit 
ook moet doorgetrokken worden naar de uiterlijke 

kenmerken van de persoon in overheidsdienst’

54  >  januari 2014� degeus

Boekenrevue



behandeling van burgers door de over-
heid. Religies moeten zich aanpassen 
aan een seculiere omgeving. Voor veel 
lezers zal dit een onhaalbare utopie 
zijn. Ook Loobuyck beseft dat som-
mige religies, en dan voornamelijk de 
islam, nog een lange weg te gaan heb-
ben hebben. Een godsdienst impliceert 
strikt genomen universele waarheids-
claims, en dat botst met de erkenning 
van een neutrale overheid. In een 
seculiere samenleving is er duidelijk 
geen plaats voor religieuze wetgeving 
zoals de sharia, noch voor religies die 
weigeren wetenschap te beschouwen 
als het geheel van onze voorlopig beste 
kennis of die de rechtstaat niet erken-
nen. Iedereen heeft bovendien recht 
op degelijk onderwijs dat mensen in 
staat stelt om eigen geïnformeerde 
keuzes te maken. Het kan niet dat 
Vlaanderen laks is wat betreft chas-
sidische joden die hun kinderen naar 
eigen, niet-erkende scholen sturen 
die in strijd zijn met het politiek 
liberalisme. Religie moet ook weten-
schappelijke vooruitgang steunen en 
aanvaarden dat creationisme niet kan 
onderwezen worden.

Loobuyck wijst er op dat 
militant atheïsme slechts 
een hobby kan zijn en dat 

de strijd voor het vrije 
denken, de rechtstaat en de 
democratie voorrang hebben 

op de strijd tegen religie

Loobuyck toont zich vaak genu-
anceerd. Het is duidelijk dat er in 
overheidsgebouwen geen levensbe-
schouwelijke kentekens mogen han-
gen, maar ‘[w]anneer een overheid 
religieuze verwijzingen in haar gebou-
wen of op publieke (begraaf)plaatsen 
bewaart omwille van de historische 
en artistieke waarden van het cultu-
reel erfgoed wordt de neutraliteitseis 
niet geschonden.’ Loobuyck bespreekt 
ook het boerkaverbod. Hij wijst er 
terecht op dat het niet aan de over-
heid is om te bepalen wat de betekenis 
van de boerka of nikab is. Mensen als 
Vermeersch gaan dan ook ethisch 

uit de bocht wanneer ze beweren dat 
alle boerkadragers fundamentalisten 
zijn. Het is immers aan de gelovige of 
aan theologen om uit te maken wat 
de betekenis van die boerka is. (In De 
Morgen van 4 oktober 2013 beweert 
Vermeersch trouwens ook dat alle 
dragers van de hoofddoek vertegen-
woordigers zijn van een militante en 
radicale vorm van de islam.) Volgens 
Loobuyck kan de overheid dan ook 
alleen maar beperkend optreden in 
bepaalde specifieke contexten: het ge-
recht, politiediensten, het onderwijs, 
ambtenaren of kiesbureaus bij verkie-
zingen. ‘Het politiek liberalisme ver-
eist in deze context minstens neutrale 
handelingen opdat iedereen zich gelijk 
behandeld zou weten. Het politiek li-
beralisme geeft echter geen dwingend 
antwoord op de vraag in hoeverre deze 
neutraliteit ook moet doorgetrokken 
worden naar de uiterlijke kenmerken 
van de persoon in overheidsdienst.’ 
Ook volgt uit neutraliteit niet af te 
leiden dat alle levensbeschouwelijke 
tekens bij leerkrachten in het officieel 
onderwijs verboden moeten worden. 
Ook dergelijke tekens bij leerlingen 
verbieden kan de godsdienstvrijheid 
en het pluralisme in het gedrang 
brengen. In de rechtbank kunnen 
kledingvoorschriften worden geëist 
van rechters en advocaten, maar niet 
van burgers. 

Botsende meningen van vrijzinnigen

De kern van Loobuycks betoog in De 
seculiere samenleving, konden we al 
lezen in zijn artikel ‘Militant atheïsme 
is een hobby!’, in het boek Voorbij het 
atheïsme? Over de relatie tussen atheïs-
me en humanisme (Jurgen Slembrouck 
(red.), UPA, 2011). Het is een plezier 
om hier nu een meer uitgebreide en 
genuanceerde versie van te lezen. 
Loobuyck neemt in zijn boek vaak een 
duidelijk standpunt in. Soms aarzelt 
hij ook en lijkt wat onzeker. Dat kan 
door sommigen als een minpunt 
worden beschouwd, maar twijfel en 
onzekerheid kunnen ook gewoon bij 
de menselijke existentie behoren. Het 
siert Loobuyck dat hij in de inleiding 
van zijn boek schrijft dat de stellin-
gen die hij inneemt niet in functie 

staan van het eigen grote gelijk maar 
als prikkels moeten worden gezien 
om zelf verder na te denken. Het is 
boeiend te lezen hoe Loobuyck ingaat 
tegen de strikte interpretatie van de 
scheiding tussen kerk en staat en 
dat hij de emancipatorische werking 
van religie ziet. Hij maakt ook geen 
karikatuur van godsdiensten – mis-
schien heeft dat te maken met het feit 
dat hij naast moraalwetenschappen 
ook godsdienstwetenschappen heeft 
gestudeerd. 

De seculiere staat is niet 
antireligieus en kan nooit 
een normatieve strekking 

hebben, gelovig of ongelovig

De seculiere staat is niet antireligieus 
en kan nooit een normatieve strek-
king hebben, gelovig of ongelovig. 
Godsdienstvrijheid is wel een basis-
recht, en vormt samen met de schei-
ding van kerk en staat en de vrijheid 
van meningsuiting de basis van onze 
democratie. Gelovigen en ongelovigen 
moeten bovendien samenwerken aan 
het moeilijke seculariseringproces. 
Loobuyck is erg goed gedocumenteerd 
en zijn stellingen worden meestal 
onderbouwd door te steunen op an-
dere denkers zoals Jürgen Habermas, 
Martha Nussbaum en Steven Bruce. 
De meningen van vrijzinnigen zullen 
verdeeld blijven. Het Humanistisch 
Verbond Gent is een petitie begon-
nen tegen de opheffing op het dragen 
van religieuze, levensbeschouwelijke, 
ideologische en politieke symbolen bij 
loketambtenaren. Niemand van het 
Vermeylenfonds zal die petitie echter 
ondertekenen. Laten we hopen dat 
dit boek het debat (opnieuw) mag 
aanzwengelen. 

Kris Velter

Patrick Loobuyck, De seculiere samenle-
ving. Over religie, atheïsme en democra-
tie. Uitgeverij Houtekiet: 2013, 320 p. 
ISBN 9789089242594.

degeus� januari 2014  >  55

Boekenrevue



La vie en rose
Terwijl er in Parijs vanuit rechtse en religieuze hoek massaal protest kwam tegen de legalisering 
van het homohuwelijk, kleurde Cannes roze. De Tunesische regisseur Abdellatif Kechiche kreeg 
voor zijn ‘La vie d’Adèle, chapitres 1 & 2’, een passioneel liefdesverhaal tussen twee vrouwen, de 
Gouden Palm. Op het festival ging ook ‘Behind the Candelabra’ van Steven Soderbergh in we-
reldpremière, een biopic over de relatie tussen muzikaal fenomeen Liberace en zijn vriend Scott 
Thorson – gebaseerd op het boek ‘Behind the candelabra: my life with Liberace’. De film kreeg 
staande ovaties en hoofdvertolkers Matt Damon en Michael Douglas hielden een warm pleidooi 
voor het homohuwelijk.

La vie d’Adèle, chapitres 1 & 2 

Abdellatif Kechiche (Tunis, 1960) is 
een Frans-Tunesische acteur, filmre-
gisseur en scenarioschrijver, die zijn 
regiedebuut in 2000 maakte met de 
film La Faute à Voltaire (Blame it on 
Voltaire), waarvoor hij ook het scena-
rio schreef. Met L’Esquive won hij een 
César voor beste film en beste regie. 
Voor zijn film La Graine et le Mulet 
kreeg hij in 2007 de Speciale Prijs van 
de Jury op het Filmfestival van Venetië, 
evenals Césars voor beste film en beste 
regie. Op het filmfestival van Cannes 
2013 werd hij bekroond met de Gou-

den Palm voor La vie d’Adèle, chapitres 1 
& 2, en voor het eerst in de geschiede-
nis van Cannes werd de hoofdprijs niet 
enkel aan de regisseur overhandigd 
maar ook aan zijn twee actrices, Adèle 
Exarchopoulos en Léa Seydoux.

Het titelpersonage waarrond de film 
is opgebouwd, is de vijftienjarig Adèle: 
een vriendelijk en ietwat introvert 
meisje dat naar school gaat, met 
vriendinnen over jongens babbelt en 
dol is op haar ouders en de spaghetti 
die haar vader maakt. Adèle leidt het 
doodgewone leven van een doodge-

woon meisje, tot ze door de straten van 
Lille een blauwharig meisje arm in arm 
met een ander meisje ziet lopen. En 
dan slaat de bliksem in. Haar maag-
delijkheid verliest ze nog wel tijdens 
een vrijpartij met een jongen van 
school, maar haar gedachten blijven 
bij de blauwharige diva. Dat blijkt de 
tien jaar oudere Emma te zijn, een 
kunstenares die met Sartre en Gu-
stave Klimt dweept en vrijgevochten 
vrienden heeft. Hoewel Adèle aanvan-
kelijk moeite heeft met het aanvaarden 
van haar seksuele geaardheid, worden 
de twee heel erg verliefd op elkaar en 
beleven ze een passionele relatie.

Er is in de Franse media veel 
gezegd en geschreven over 

de minutenlange, expliciete 
seksscènes, maar die horen 

wel thuis in deze prent

La Vie d’Adèle is losjes gebaseerd op Le 
bleu est une couleur chaude, een stripver-
haal van Julie Maroh. De film is dui-
delijk in twee delen opgedeeld. In het 
eerste hoofdstuk krijgen we Adèle op 
school en thuis te zien, in het tweede is 
ze een jonge kleuterleidster die alleen 
woont. Regisseur Abdellatif Kechiche 
brengt uitgebreid de seksuele ontwa-

© www.pathé.nl

56  >  januari 2014� degeus

Film



king van zijn titelpersonage in het 
verhaal naar voor. Hij zoomt minitieus 
in op het leven en vooral het karakter 
van Adèle, een broeiende mengeling 
van verliefdheid en onzekerheid, geluk 
en melancholie, euforie en jeugdig, 
onstuimig verdriet. Er is in de Franse 

media veel gezegd en geschreven over 
de minutenlange, expliciete seksscè-
nes, maar die horen – de Franse homo-
fobie ten spijt – wel thuis in deze prent. 
De actrices Adèle Exarchopoulos en 
Léa Seydoux zetten puike vertolkingen 
neer en bereiken fantastische filmmo-

menten, die de relatie tussen Adèle en 
Emma haarfijn tekent.

‘La vie d’Adèle, chapitres 1 & 2 ’, regie: 
Abdellatif Kechiche, met: Adèle Exarcho-
poulos, Léa Seydoux. Frankrijk, 2013, 
175 min.

Behind the Candelabra 

Wladziu Valentino Liberace was een 
Amerikaans pianist en flamboyant en-
tertainer. Liberace, onder zijn vrienden 
ook wel bekend als ‘Lee’, groeide op in 
een muzikale familie en werd opgeleid 
als klassiek pianist. Die carrière verliep 
vlot, maar zijn eigenaardige enco-
res waarin hij popliederen en marsen 
ten gehore bracht, vielen zó goed in 
de smaak bij zijn publiek dat hij zijn 
acts begon aan te passen tot ‘pop met 
een beetje klassiek’. Liberace kreeg ook 
grote bekendheid door zijn extrava-
gante kostuums (van glitterpakken tot 
grote witte mantels van bont), gouden 
ringen en diamanten manchetkno-
pen – Amerikanen zijn nu eenmaal dol 
op wandelende kerstbomen. Zijn fans 
waren vooral vrouwen van middelbare 
leeftijd, en om die reden verborg hij 
angstvallig zijn homoseksualiteit. Toen 
hij op zijn sterfbed lag, probeerde hij de 
wereld nog wijs te maken dat zijn dood 
het gevolg zou zijn van een meloendi-
eet, en niet van aids. 

Op latere leeftijd ontmoette Liberace 
de veel jongere, blonde Scott Thor-
son, die aanvankelijk werd ingehuurd 
als chauffeur. Hun passionele liefde 
heeft iets aandoenlijks, beide mannen 
zoeken naar een echte thuis die ze als 
kind nooit gehad hebben. 

Bij de start van hun relatie wordt 
Scott door Liberace, die hem zelfs wou 
adopteren, met geschenken overladen. 
De bezitterige Liberace plaatst Scott 
in een gouden kooitje en schenkt hem 
binnenshuis luxe in overvloed, maar 
geld om buitenshuis iets te doen krijgt 
hij niet.

Liberace neemt hem zelfs mee naar een 
plastisch chirurg, met de bedoeling 
Scott te modelleren naar een jongere 
versie van hemzelf. Na deze ingreep 
wordt Scott echter ingeruild voor een 
jonger exemplaar. Verdietig – want 
hij hield echt wel van Liberace – en 
vernederd schrijft hij later een schan-
daalboek over zijn leven met Liberace, 
en daar is deze film nu op gebaseerd. 

Soderbergh kreeg zijn film niet bij een 
filmstudio gefinancierd, wat onge-
twijfeld te maken heeft met het hoge 
gaygehalte en de expliciete homo-ero-
tische scènes. Dat de stoeiende man-
nen worden vertolkt door A-sterren 
Michael Douglas en Matt Damon trok 
de conservatieve studio’s – die ook al 
enkele jaren geleden een prent rond 
tweehonderd jaar Darwin weerden – 
blijkbaar niet over de streep.

Soderbergh kreeg zijn 
laatste film niet bij een 
filmstudio gefinancierd. 

Dat de stoeiende mannen 
worden vertolkt door 

A-sterren Michael Douglas 
en Matt Damon trok de 
conservatieve studio’s 

blijkbaar niet over de streep

Michael Douglas won intussen een 
Emmy Award voor zijn vertolking in 
Behind the Candelabra. In Amerika werd 
de film enkel op TV uitgezonden, maar 
in Europa kwam de film wél in de bio-
scoop uit. Soderbergh heeft een sterke 
brok cinema afgeleverd die bruist van 
glamour en glitter, maar die ook een 
heel mooi liefdesverhaal schetst. 

‘Behind the Candelabra’, regie: Steven 
Soderbergh, met: Matt Damon, Michael 
Douglas en Rob Lowe. Verenigde Staten, 
2013, 118 min.

André Oyen

© www.thefilmexperience.nl

degeus� januari 2014  >  57

Film



Soms is het lekker om 
een Luddiet te zijn 
Eindelijk is het me gelukt: ik ben lid van een criminele 
bende! Na eerdere weigeringen van Al-Qaeda (‘niet bruin 
genoeg’), Voorpost (‘te bruin’), Vredesactie en een stuk of 
vijf andere groepen die op de zwarte lijst van de federale 
politie staan, waren de neo-Luddieten van het Field Libe-
ration Movement dan toch bereid om Louis Borgesius te 
tolereren. Met dank aan de onafhankelijke administratie 
in Dendermonde, die perfect deed wat Kris Peeters enkele 
jaren geleden had opgedragen: vervolgen voor bendevor-
ming. Herinnert u zich nog die keer dat Kris Peeters over 
de scheiding der machten heenwalste als ware hij een 
hippie op een GGO-patattenveld? Verdrongen in hetzelfde 
hoekje van het collectief bewustzijn waar Jean-Luc Dehae-
nes advies om Lernhout & Hauspie-aandelen te kopen een 
kaartje aan het leggen is met Verhofstadts oproep om Abou 
Jahjah te arresteren. 

Op de dag van de beruchte patattenactie van het FLM was 
ik, in tegenstelling tot de extremistische pacifisten waaruit 
het deelnemersveld voornamelijk leek te bestaan, wél voor 
het geweld gekomen. Mishandeld worden door een man in 
uniform creëert een soort opwinding waar de lezeressen 
van Vijftig tinten grijs stiekem van dromen, maar te laf voor 
zijn om waar te maken. Het zou nochtans volstaan om hun 
dronken echtgenoot een pet op te zetten. Die middag heb ik 
intens genoten van die 120 kilogram politieagent bovenop 
me, die probeerde mijn arm te verwringen en me te dwin-
gen tot gehoorzaamheid. Er zijn er die mijn zus Katje daar 
veel geld voor betalen. Een schalks ‘alstublieft mevrouw, 
laat me gaan’, resulteerde zelfs bijna in een gebroken arm. 

Sommige vrijzinnigen vinden dat een proefveld bestormen 
een belemmering is van het vrij onderzoek. Het debat aan-
gaan zou voldoende moeten zijn om democratie te garan-
deren. Laatst kwam ik nog wat vrije onderzoekers van het 
Vlaams Instituut voor Biotechnologie tegen, maar ik kon 
hun gemompel niet verstaan. Het is natuurlijk moeilijk 
debatteren met de piemel van Monsanto vice-president 
Robert Fraley diep in je mond. Misschien kan zijn hybride 
Monsanto-zaad dat uiteindelijk in de maag van de on-
afhankelijke wetenschapper terechtkomt, leiden tot een 
nieuwe eigendomsrechtzaak. Niemand anders dan Fraley 
zelf kan de eigenaar van deze unieke genetische code zijn, 
dus terug ophoesten die warme witte pus en graag nog wat 
geld erbij. Benieuwd naar de mening van onze prominente 
humanistische ethici over deze prangende kwestie, aange-
zien ze er maar al te graag bij waren om de aardappelactie 
in Wetteren af te doen als neoluddisme met een burgerlijk 

ongehoorzaamheidsausje. 

Over de mythologische figuur Ned Ludd en zijn volgelin-
gen, de Luddieten, bestaan veel misverstanden. Kritische 
denkers die anderen luddisme verwijten doen zelden de 
moeite om deze de wereld uit te helpen. Wanneer ze het 
hebben over Luddieten bedoelen ze wereldvreemde ir-
rationele technologiehaters, die al schrik hebben van het 
voorvoegsel neo. Vreemd verwijt aan een groep mensen die 
gebruik maken van internet en gsm’s …

Op de dag van de beruchte patattenactie 
van het FLM was ik, in tegenstelling 

tot de extremistische pacifisten waaruit 
het deelnemersveld voornamelijk leek te 
bestaan, wél voor het geweld gekomen

Wikipedia (bron van verderf!) vertelt nochtans een ander 
verhaal. De Luddieten waren een 19de eeuwse verzets-
groep die in Engeland ten tijde van de Napoleontische 
oorlogen machines vernielden die hun werkloos zouden 
maken, omdat ze bediend konden worden door slechter 
betaalde, ongeschoolde arbeiders. Deze fundamenteel 
politieke motivatie voor hun acties wordt graag vergeten, 
alsook de bloedige repressie die de Britse overheid over de 
Luddieten liet razen: showprocessen zonder individuele 
schuldaanduiding (bendevorming!), gevolgd door executie 
en verbanning. Een beetje zoals Dendermonde anno 2013 
lijkt me. Zonder de executie en verbanning weliswaar, 
maar daar kan op verzoek van Kris Peeters misschien nog 
een mouw aan gepast worden. 

Laten we daarom de eer van de Luddieten herstellen en 
samen met Lord Byron zingen: 

As the Liberty lads o’er the sea 
Bought their freedom, and cheaply, with blood, 
So we, boys, we 
Will die fighting, or live free, 
And down with all kings but King Ludd!

En laten we daar meteen, zoals Byron, ook schalks aan 
toevoegen: ‘There’s an amiable chanson for you – all im-
promptu. I have written it principally to shock your neighbour, 
who is all clergy and loyalty – mirth and innocence – milk and 
water …’

Louis Borgesius

58  >  januari 2014� degeus

Coda



De volgende nieuwsbrief verschijnt op 
1 februari 2014. Bijdragen hiertoe worden 
ten laatste op 6 januari 2014 verwacht op 
onze redactie.

DEINZE
Zondag 12 januari 2014, 11:00

Nieuwjaarsreceptie

Willemsfonds Deinze
Alle leden van het Willemsfonds Deinze 
worden uitgenodigd op de nieuwjaarsre-
ceptie in het Brielpaviljoen.

Gratis toegang.

Info en inschrijving: Bart Provijn - 0474 07 83 79

bart.provijn@telenet.be of Annie Mervillie

0476 46 67 26 - willemsfondsdeinze@telenet.be.
Locatie: Brielpaviljoen, Lucien Matthijslaan, 9800 Deinze.

DENDERLEEUW
Donderdag 30 januari 2014, 14:00

Voordracht ‘De Groote Oorlog’

Luc Vernaillen

HVV Denderleeuw i.s.m. UPV

Tussen 2014 en 2018 zullen we overspoeld 
worden door activiteiten om ons aan 100 
jaar Eerste Wereldoorlog te herinneren. 
Wat herdenken we echter? ‘Our glorious 
dead’, zoals bij de Britten waar deze vie-
ring baadt in patriottisme en militaris-
me? ‘Onze Vlaamse soldaten die de dood 
ingestuurd werden door hun Franstalige 
officieren’, zoals sommige flaminganten 
ons willen laten geloven? ‘Onze Belgische 

jongens die met moed en volharding ons 
laatste stukje vaderland verdedigden’, zoals 
de belgicisten het graag voorstellen? ‘Our 
saving of the old continent’ zoals het in de 
Amerikaanse schoolboeken staat over hun 
deelname vanaf 1917? Zal er in Duitsland 
evenveel aandacht gaan naar deze viering 
van ‘de geallieerde overwinning’?

Historicus Luc Vernaillen (deeltijds ver-
bonden aan de vakgroep geschiedenis van 
de VUB) plaatst enkele feiten en mythen 
over ‘het bloedigste conflict van de 20ste 
eeuw’ in een breder historisch perspectief 
en vraagt zich af wat we hieruit als samen-
leving geleerd hebben. Als pedagogisch 
adviseur geschiedenis (voltijds verbonden 
aan het GO! Onderwijs van de Vlaamse 
Gemeenschap) zal hij ook stilstaan bij de 
rol van het onderwijs vroeger en nu: wat is 
er waard om geleerd te worden en wat leren 
en leerden leerlingen in hun geschiedenis-
lessen?

Verwacht u niet aan een spannend histo-
risch verhaal over veldslagen en soldaten-
romantiek over de loopgraven, maar aan 
een nuchtere analyse van een barbaars 
conflict en de betekenis die het voor ons 
vandaag kan hebben. 

Deelname: € 3.

Info en inschrijving: 053 66 99 66

info.hvvdenderleeuw@gmail.com.

Locatie: ’t Kasteeltje, Stationsstraat 7, 9470 Denderleeuw.

EEKLO
Vrijdag 3 januari 2014, 20:00

Bespreking ‘Tussen de 
bedrijven’ (Virginia Woolf)

Leesclub ‘De Avonduren’ 

UPV Gent-Eeklo
Tussen de bedrijven (1941) was de laatste ro-
man die Virginia Woolf schreef, en hij was, 
volgens haar eigen woorden, essentiëler 
dan alles wat ze daarvoor had geschreven. 

Door de wetenschap van haar vrijwillige te-
waterlating leest Tussen de bedrijven als een 
testament. Het is zeker een van haar meest 

toegankelijke werken. De taal is secuur en 
tegelijkertijd onbevangen, speels. De titel 
zegt het al, het boek is in de vorm gegoten 
van een theaterstuk. We volgen de prota-
gonisten gedurende een zomerdag waarop 
een landgoed, niet buitensporig groot maar 
toch aantrekkelijk, opengesteld wordt voor 
een jaarlijkse opvoering.

Deze Hall bevindt zich in hartje Engeland. 
Woolf beschrijft een typisch ruraal ge-
hucht uit de Midlands, compleet met kerk 
en pub en gewoonten waaraan beslist niet 
getornd mag worden. De oude lord, Bartho-
lomew Oliver, is weduwnaar en heeft zijn 
actieve leven doorgebracht in koloniale 
dienst. Zijn zoon Giles werkt met tegenzin 
in de Londense City. Zijn vrouw Isa heeft 
een oogje op een herenboer en verstopt 
gedichtjes in haar huishoudboek. De zus 
van Bartholomew leeft, tot ergernis van 
haar broer, vaak in hogere sferen. Er straalt 
van alle personages onbehagen af. Woolf is 
kritisch, maar toont voor elk van hen toch 
ook mededogen.

Deze roman beschrijft een wereld die aan 
het veranderen is. In weerwil van het feit 
dat velen aan de oude waarden willen vast-
houden c.q. de ommekeer niet willen zien. 
Net zo min als men wil horen dat het ei-
genlijke succes van het imperium gebaseerd 
is op (koloniale) uitbuiting, racisme en we-

degeus� januari 2014  >  59

MAGAZINE VRIJZINNIGE ACTUALITEIT OOST-VLAANDEREN

NIEUWSBRIEF



reldwijde repressie. Maar het paard op de 
akker is vervangen door de tractor en de 
leverancier komt niet meer per koets maar 
per motorfiets. De burgerij roert zich.

Deelname: € 10.

Info en inschrijving (vereist): Geert Boxstael

upvgenteeklo@gmail.com

geert.boxstael2@telenet.com

0496 53 99 76 - 09 269 07 10.

Locatie: Gentse Steenweg 18, 9900 Eeklo.

GENT
Donderdag 9 januari 2014, 14:00

Nieuwjaarsbijeenkomst met 
optreden koor ‘Morgenrood’

Gentse Grijze Geuzen

Naar jaarlijkse gewoonte nodigen de Gent-
se Grijze Geuzen graag alle leden uit voor 
de nieuwjaarsbijeenkomst 2014. 

De samenkomst wordt dit jaar muzikaal 
opgeluisterd door het Gentse koor ‘Mor-
genrood’ onder leiding van Willy Seeuws, 
met aansluitend nieuwjaarsreceptie. 

Gratis toegang. Graag een bevestiging van uw 

aanwezigheid vóór 3 januari.

Info en inschrijving: 09 220 80 20 - griet@geuzenhuis.be. 

Locatie: Geuzenhuis (Zuilenzaal), Kantienberg 9, 9000 Gent.

Zaterdag 18 januari 2014, 20:00

Try-outconcert van singer-
songwriter Andy Sergeant

Willemsfonds Gent
Op 18 januari 2014 brengt singer-song-
writer Andy Sergeant een try-out concert 
in het Lakenmetershuis. Tijdens dit live 
concert brengt hij de nummers die op zijn 
album zullen verschijnen later dit jaar. 
Door het succes is de try-out bijna volledig 
uitverkocht, maar hou alvast 12 april 2014 
vrij, want dan komt Andy Sergeant zijn cd 
voorstellen in het Lakenmetershuis.

Andy Sergeant (Deinze, 1988) is een 
Vlaams pianist, componist en producent. 
Hij studeerde piano aan de Stedelijke Aca-
demie voor Muziek, Woord en Dans van 
Deinze en verlaat de academie in 2005 met 
grote onderscheiding. In 2009 behaalt hij 
zijn bachelor Muzikale Opvoeding voor het 
secundair onderwijs. Naast zijn werkzaam-
heden als muzikant, componist en produ-
cer is Andy als leerkracht AMV verbonden 
aan de Stedelijke Academie voor Muziek, 
Woord en Dans in Zottegem.

Gratis toegang.

Info en inschrijving: noodzakelijk 

(enkel online) via tickets@andysergeant.be

www.andysergeant.be/try-out.

Locatie: Lakenmetershuis, Vrijdagmarkt 24-25, 9000 Gent.

Zondag 19 januari 2014, 11:00

Nieuwjaarsreceptie

Willemsfonds Gent en Willemsfonds Gentbrugge

Traditiegetrouw vindt de nieuwjaarsrecep-
tie van Willemsfondsafdeling Gent plaats 
op de derde zondag van januari. Om 11:00 
worden jullie verwacht voor een hapje en 
een drankje, en natuurlijk een gastoptre-
den.

Dit jaar verzorgt ‘Skordatura’, winnaar van 
de Citadelicprijs Muziekmozaïek 2013 en 
selectie jong jazztalent Gent 2011 (Gent 
Jazz), de muzikale omlijsting. Dit punk-
jazzensemble werd opgericht in 2005 door 
Thomas Vanhauwaert (keys), Sebastiaan 
Vekeman (drums), Joshua Dellaert (bas) 
en Jakob Haghebaert (gitaar). Elektronisch, 
rauw en ongeschoren, kregelig van aard 

maar met een diepgang die menig trog ver-
raadt. Muziek, geschreven door henzelf, 
uitgevoerd voor de luisteraar, reeds sporen 
verdiend en nagelaten, en steeds op zoek 
naar plaats voor meer. Muziek als hekeling 
en heling van het oneindig aantal voorge-
schreven subgenres en de voorvechters er-
van, zonder de voorvaders teniet te doen, 
jazz als verdoofd in oren van improvisatie 
en experiment met aandacht voor het on-
wezenlijke. Aka Moon, Fieldwork, Gree-
tings from Mercury, Steve Lehman, Vijay 
Iyer, Steve Coleman, Wayne Shorter, ... we-
zen de weg. 

Gratis toegang. Inschrijven is niet nodig. 

Info: Chantal Couck, 0479 21 00 11

chantal.couck@skynet.be.

Locatie: Lakenmetershuis, Vrijdagmarkt 24-25, 9000 Gent.

Dinsdag 21 januari 2014, 19:30 - 22:00

Is genieten een gebod?

HVV-ZAHIR Gent
Genieten! Hoeveel mensen kunnen er zeg-
gen dat ze kunnen genieten? Bestaat zoiets 
als vrij en onbevangen kunnen genieten? Of 
moeten we zo langzamerhand spreken van 
de kunst van het genieten? Geen evidente 
zaak in een hectische maatschappij, waar 
consumeren hoog aangeschreven staat.

Ligt het nog wel in onze natuur om te ge-
nieten, is het een kwestie van zijn of wordt 
het genieten meer een zaak van hebben? 
Hebben we het recht op niet te kunnen 
genieten, of hoort dit tot onze maatschap-
pelijke verantwoordelijkheid, geldt kunnen 
genieten als een opgedrongen gebod?

Waar staat het genieten voor? Opgaan in 
het moment, niets doen of juist de flow van 
het actief bezig zijn opzoeken. Wenden we 
ons tot een coach, die ons weer bij onszelf 
en het genieten brengt, waarbij we ons 
opnieuw mindful leren verwonderen, zo-
als een kind zich verwondert om alles wat 
het ziet? Vertragen, onthaasten, het zijn de 
nieuwe modewoorden geworden. Hebben 
we ze nodig om het genieten weer zijn te-
rechte plaats te geven?

Rond dit thema oefenen we onze filosofi-
sche vaardigheden.

Gratis toegang.

Info en inschrijving: gustaaf de meersman

videokontakt.gdm@telenet.be - 09 330 35 77.

Locatie: Geuzenhuis, Kantienberg 9, 9000 Gent.

©
 blog.sen

ioren
n

et.be

60  >  januari 2014� degeus

Agenda



Vrijdag 24 januari 2014, 20:00

Vernissage tentoonstelling 'Hout'  
Hugo De Cnodder (fotografie)

Kunst in het Geuzenhuis i.s.m. Vermeylenfonds

Er is meer dan een halve eeuw verlopen 
tussen deze tentoonstelling en 1960, toen 
Hugo De Cnodder zich op de toenmalige 
Rijksnormaalschool te Lier inschreef voor 
de studentenfotoclub en zo kennis maakte 
met de donkere kamer. Sinds een tiental 
jaren is hij uitsluitend teruggekeerd naar 
de kracht van de zwart-wit fotografie en de 
magische wereld van de donkere kamer. Na 
een vijftal omvangrijke en meer documen-
tair gerichte projecten vormt ‘Hout’ een 
voorlopige afsluiter waarbij de nadruk nog 
veel meer op de artistieke dimensie is ko-
men te liggen. Het grafisch karakter heeft 
de bovenhand genomen op de aanvankelijk 
descriptieve kunstfotografie en opent zo 
verrassende nieuwe wegen. Intimistische 
detailopnamen op klein formaat afgewerkt, 
bewijzen dat ‘minder meer kan zijn’.

De inleiding wordt verzorgd door auteur 
Pol Hoste.

Gratis toegang.

De tentoonstelling loopt van 25 januari t.e.m. 

1 februari 2014 in het Geuzenhuis. 

Open: maandag tot vrijdag van 9:00 tot 12:00 en v

an 13:00 tot 16:30 (na telefonische afspraak 

via 09 220 80 20). De tentoonstelling is toegankelijk 

voor publiek tijdens de nieuwjaarsreceptie van het 

Geuzenhuis op 1 februari vanaf 20:00.

Info: KIG - griet@geuzenhuis.be - 09 220 80 20. 

Locatie: Geuzenhuis (Zolderzaal), 

Kantienberg 9, 9000 Gent.

Woensdag 29 januari 2014, 19:30

Algemene Vergadering 
en speeddate

HV Gent
Op onze jaarlijkse algemene vergadering 
blikken we traditioneel terug op ons vorig 

werkjaar, maken we plannen voor 2014 en 
klinken we luid op een goede gezondheid.

In het tweede deel van de avond gaan we 
speeddaten. Maak kennis met andere vrij-
denkers en deel je interessante ideeën over 
een aantal humanistisch-vrijzinnige le-
vensvragen. Leden én niet-leden welkom!

Gratis toegang.

Info en inschrijving: Brigitte Walraeve

09 220 80 20 - hvv.gent@geuzenhuis.be.

Locatie: Geuzenhuis, Kantienberg 9, 9000 Gent.

Vrijdag 31 januari 2014 

en zaterdag 1 februari 2014, 20:30

Voorstelling ‘The Importance 
Of Entertainments’

Cie Blauwtong

Willemsfonds Gent

Twee jongens. Drie slachtoffers. Geen re-
den. Ze spelen een spel. Een spel met maar 
één doel. 
Een doel enkel geldig voor het slachtoffer. 
Zijzelf staan boven de realiteit. 
Iets dat niet gewonnen kan worden.
Cie Blauwtong (I-Luna groep) brengt een 
voorstelling over zinloos geweld en emotio-
nele manipulatie. 

Spel en concept: Robbert Vervloet, Johnny 
De Meyer, Dymfy Van Speybroeck.

Deelname: € 10 WF-leden en studenten / € 12 niet-leden.

Info en inschrijving: www.compagnieblauwtong.be

reservaties@compagnieblauwtong.be.

Locatie: Lakenmetershuis, Vrijdagmarkt 24-25, 9000 Gent.

Zaterdag 1 februari 2014, 20:00

Nieuwjaarsreceptie met 
Gentse Zangstonde

Wim Claeys

VC Geuzenhuis

Het Geuzenhuis verwelkomt alle sympa-
thisanten, vrijwilligers, bestuursleden, le-
den van onze lidverenigingen en collega’s 
met een goed glas, lekkere hapjes, mooie 
woorden en vooral schone liedjes.

Na de speech van voorzitter Sven Jacobs 
wordt De Geus van Gent opgefleurd door 
de warme accordeondeuntjes van de Gent-
se cabaretier en volkszanger Wim Claeys. 
Sinds 2010 is hij de gangmaker van De 
Gentse Zangstonde, een dagelijks moment 
van samenzang op de Gentse Feesten rond 
Sint-Jacobs. En deze sfeer trekt hij door 
tot in het Geuzenhuis! Hij put uit de rijke 
Gentse liederenschat en heeft maar één 
doel: met iedereen die goesting heeft om 
zijn keel eens goed open te zetten tuupete-
goare zingen! Kortom, een gezellig samen-
zijn waarin iedereen kan bijpraten, oude 
vrienden terugzien en kennis maken met 
nieuwe mensen. We laten de koude niet 
aan ons hart komen, we vieren het nieuwe 
jaar alsof het al terug zomer was!

Het Geuzenhuis wenst iedereen alvast veel 
geluk in 2014.

Gratis toegang. Graag een bevestiging 

van uw aanwezigheid vóór 24 januari.

Info en inschrijving: Annette De Vos

a.devos@geuzenhuis.be - 09 220 80 20

www.geuzenhuis.be.

Locatie: café De Geus van Gent, Kantienberg 9, 9000 Gent.

degeus� januari 2014  >  61

agenda



noteer alvast in uw agenda
01/02	N ieuwjaarsreceptie met gastoptreden 

Wim Claeys	VCG
07/02	 Bespreking ‘Het Gouden Paviljoen’  

UPV Gent-Eeklo

OUDENAARDE
Vrijdag 10 januari 2014, 19:30

Vrijzinnige nieuwjaarsreceptie

VC Liedts en lidorganisaties
VC Liedts nodigt u samen met August 
Vermeylenfonds, huisvandeMens, Comité 
Feest Vrijzinnige Jeugd, Liedtskring, Ou-
denaardse Grijze Geuzen, SOS Nuchter-
heid, Uitstraling Permanente Vorming 
VUB, deMens.nu en Willemsfonds uit op 
hun nieuwjaarsreceptie.

Info en locatie: VC Liedts - Parkstraat 4, 9700 Oudenaarde 

055 30 10 30 - info@vcliedts.be.

Maandag 13 januari 2014, 19:00

Algemene vergadering 
en nieuwjaarsdrink

Willemsfonds Oudenaarde
Jaarlijkse algemene vergadering met be-
stuursverkiezing. Na afloop is er een 
nieuwjaarsdrink.

Info en kandidaturen voor het bestuur 
kunnen opgevraagd worden bij Johan Van-
ommeslaeghe.

Gratis toegang.

Info: Johan Vanommeslaeghe - 055 31 55 46

johan.vanommeslaeghe@telenet.be.

Locatie: VC Liedts, Parkstraat 4, 9700 Oudenaarde.

Maandag 27 januari 2014, 20:00

Wijndegustatie ‘Bubbels’

Luc Blommaert

Oudenaardse Grijze Geuzen, 
Liedtskring en Wijnrank

De vier vinificatietechnieken om mousse-
rende wijnen te verkrijgen, komen aan bod.

Deelname: € 15.

Info en locatie: VC Liedts - Parkstraat 4, 9700 Oudenaarde

055 30 10 30 - info@vcliedts.be.

RONSE
VRIJDAG 24 JANUARI 2014, 19:30

Nieuwjaarsreceptie

VC DE BRANDERIJ I.S.M. WILLEMSFONDS RONSE
Willemsfonds Ronse organiseert een Alge-
mene Vergadering voor de leden om 18:30. 
Daarna volgt een nieuwjaarsreceptie, sa-

men met het vrijzinnig centrum.

Iedereen is welkom! Gratis toegang.

Info en locatie: De Branderij - Zuidstraat 13, 

9600 Ronse - 055 20 93 20 - de.branderij@skynet.be.

SINT-NIKLAAS
Donderdag 30 januari 2014, 19:00

Nieuwjaarsmoment

huisvandeMens Sint-Niklaas

Als elke mens een ster kreeg, dan werd het 
nooit meer donker!

De collega’s van het huisvandeMens Sint-
Niklaas nodigen u graag uit voor het jaar-
lijkse nieuwjaarsmoment.  Met een hapje 
en drankje samen terugkijken en vooruit-
blikken naar het nieuwe  jaar!

Info en inschrijving (vóór 17 januari): 03 777 20 87

sintniklaas@demens.nu.

Locatie: huisvandeMens Sint-Niklaas, 

Ankerstraat 96, 9100 Sint-Niklaas.

ZOMERGEM
Zondag 19 januari 2014, 11:00

Nieuwjaarsreceptie

VC Zomerlicht
Programma:
Verslag werking 2013
Voorstelling programmatie 2014
Receptie, aangeboden door VC Zomerlicht

Gratis toegang.

Info en inschrijving: Freddy Verleye

f.verleye@telenet.be.

Locatie: VC Zomerlicht, Weldadigheidstraat 30,

9930 Zomergem.

VASTE ACTIVITEIT VC DE BRANDERIJ

Elke eerste en derde woensdag van 
de maand van 19:30 tot 21:30
Bijeenkomst van SOS Nuchterheid, zelf-
zorg bij verslaving. 

SOS Nuchterheid is een vrijzinnig en 

humanistisch zelfzorg initiatief en is een 
lidvereniging van deMens.nu

Info SOS Nuchterheid: 0486 25 66 71

info@sosnuchterheid.org - www.sosnuchterheid.org.

Info en locatie: De Branderij, Zuidstraat 13, 9600 

Ronse - 055 20 93 20 - debranderij@skynet.be.

Vaste activiteit VC Geuzenhuis

Elke woensdag en vrijdag om 20:00:
Bijeenkomst van SOS Nuchterheid, 
zelfzorg bij verslaving (alcohol en andere 
verslavingen). Aarzel niet om een afspraak 
te maken.  
De lotgenoten uit uw buurt verwelkomen 
u van harte!

Uw contactpersoon: 

Eddy - 0494 65 19 84  ( woensdag )

Cynthia - 0477 65 72 11 ( vrijdag )

Locatie: Geuzenhuis, Kantienberg 9, 9000 Gent

VASTE ACTIVITEITEN VC LIEDTS

Elke maandag om 20:00:
Workshop hatha yoga, inge-
richt door het Willemsfonds (geen 
yoga tijdens schoolvakanties).

Elke maandag om 14:00 en elke woensdag om 19:30 
Bridgewedstrijd. Organisatie: Liedts Bridge 
Club, Oudenaardse Grijze Geuzen en 
Liedtskring (uitgezonderd feestdagen).

Elke dinsdag om 20:00 
Bijeenkomst SOS Nuchterheid 
(ook tijdens schoolvakanties).

De vrijzinnig humanistische bibliotheek 
is te bezoeken na afspraak via 055 30 
10 30 of info@vcliedts.be (uitgezon-
derd feestdagen en schoolvakanties).

Openingsuren VC Liedts: van maandag tot vrijdag 

van 9:00 tot 12:00 en van 13:30 tot 15:30. 

Gesloten op woensdag

Info en locatie: VC Liedts - Parkstraat 4, 

9700 Oudenaarde - 055 30 10 30

info@vcliedts.be - www.vcliedts.be.

62  >  januari 2014� degeus

Agenda



colofon

Hoofdredactie:  
Fred Braeckman

Eindredactie:  
Griet Engelrelst, Thomas Lemmens

Redactie: 
Kurt Beckers, Albert Comhaire, 
Freia DeBuck, Annette De Vos, 
Frederik Dezutter 

Vormgeving: Gerbrich Reynaert

Druk: New Goff

Verantwoordelijke uitgever: Sven Jacobs  
p/a Kantienberg 9, 9000 Gent

Werkten aan dit nummer mee: 
Ludo Abicht, Willem Betz, Louis Borgesius, 
Johan Braeckman, René Custers, Erwin De 
Decker, Willem Elias, Peter Jacobs, Patrick 
Loobuyck, Pierre Martin Neirinckx, André 
Oyen, Renaat Ramon, Jurgen Slembrouck, 
Marc Taeldeman, Dany Vandenbossche, 
Barbara Van Dyck, Kris Velter, Norbert 
Van Yperzeele.

Cover:  Lourdes Oostakker  
© Gerbrich Reynaert.

De Geus is het tijdschrift van het 
Vrijzinnig Centrum-Geuzenhuis vzw en de 
lidverenigingen en wordt met de steun van 
de PIMD verspreid over Oost-Vlaanderen.

Het VC-Geuzenhuis coördineert, 
ondersteunt, bundelt de Gentse 
vrijzinnigen in het Geuzenhuis, 
Kantienberg 9, 9000 Gent
09 220 80 20 – f09 222 70 73 
admin@geuzenhuis.be 
www.geuzenhuis.be

U kan de redactie bereiken via  
Thomas Lemmens, thomas@geuzenhuis.be 
of 09 220 80 20.

De verantwoordelijkheid voor de gepubliceerde 

artikels berust uitsluitend bij de auteurs.  

De redactie behoudt zich het recht artikels in te 

korten. Alle rechten voorbehouden.

Niets uit deze uitgave mag gereproduceerd of overge-

nomen worden zonder de schriftelijke toestemming 

van de redactie. Bij toestemming is bronvermelding 

– De Geus, jaargang, nummer en maand – steeds 

noodzakelijk. 

Het magazine van De Geus verschijnt tweemaan-

delijks (5 nummers). De nieuwsbrief van De Geus 

verschijnt maandelijks (10 nummers).

Fred  
Braeckman

Griet
Engelrelst

Thomas
Lemmens

Kurt
Beckers

Albert
Comhaire

Annette
De Vos

Frederik
Dezutter

Freia
DeBuck

Gerbrich
Reynaert

Lidmaatschappen

Kunst in het Geuzenhuis: €12 op rekening 
IBAN BE38 0013 0679 1272 van Kunst 
in het Geuzenhuis vzw met vermelding 
‘lid KIG’.

Grijze Geuzen: €10 op rekening IBAN  
BE72 0011 7775 6216 van HVV Leden-
rekening, Lange Leemstraat 57, 2018 
Antwerpen met vermelding ‘lid GG + 
naam afdeling (bv. lid Gentse Grijze 
Geuzen)’.

Humanistisch-Vrijzinnige Vereniging: €10 
op rekening IBAN BE72 0011 7775 
6216 van HVV Ledenrekening, Lange 
Leemstraat 57, 2018 Antwerpen met 
vermelding ‘lid HVV + naam afdeling 
(bv. lid HV Gent)’.

Vermeylenfonds: €10 op rekening IBAN 
BE50 0011 2745 2218 van VF Ledenre-
kening, Tolhuislaan 88, 9000 Gent met 
vermelding ‘lid VF’.

Willemsfonds: €15 op rekening IBAN  
BE39 0010 2817 2819 van WF Ledenre-
kening, Vrijdagmarkt 24-25, 9000 Gent 
met vermelding ‘lid WF’.

Abonnementen

De Geus zonder lidmaatschap: €13 op 
rekening IBAN BE54 0011 1893 3897 
van het VC-Geuzenhuis met vermelding 
‘abonnement Geus’. Prijs per los num-
mer: €2.

Het Vrije Woord gratis bij lidmaatschap 
HVV en GGG.

Combinaties van lidmaatschappen met of 
zonder abonnementen zijn mogelijk.

Lidverenigingen VC-G
De Cocon, dienst voor Gezinsbegeleiding 
en begeleid zelfstandig wonen vzw 

info: 09 222 30 73 of 09 237 07 22  
info@decocon.be - www.decocon.be

Café De Geus van Gent 
open van ma t.e.m. vr vanaf 16:00  
za en zo vanaf 19:00 
info: www.geuzenhuis.be 
09 220 78 25 - geusvangent@telenet.be

Feest Vrijzinnige Jeugd vzw 
info: Thomas Lemmens - 09 220 80 20 
thomas@geuzenhuis.be

Feniks vzw 
info: www.plechtigheden.be 
huisvandeMens - 09 233 52 26  
gent@deMens.nu

Fonds Lucien De Coninck vzw 
info: www.fondsluciendeconinck.be
fondsluciendeconinck@gmail.com

Humanistisch Verbond Gent 
info: B. Walraeve - 09 220 80 20 
hvv.gent@geuzenhuis.be

Humanistisch - Vrijzinnige Vereniging
Oost-Vlaanderen 

info: T. Dekempe - 09 222 29 48  
hvv.ovl@geuzenhuis.be

Gentse Grijze Geuzen 
info: R. Van Mol - 0479 54 22 54 
rvanmol@hotmail.com

Kunst in het Geuzenhuis vzw 
info: Griet Engelrelst - 09 220 80 20 
griet@geuzenhuis.be

Opvang – Oost-Vlaanderen vzw 
Dienst voor pleegzorg 

info: A. Roelands - 09 222 67 62  
gent@opvang.be

SOS Nuchterheid vzw 
In Gent, woensdag en vrijdag 
(alcohol en andere verslavingen). 
info: 09 330 35 25(24u op 24u) 
info@sosnuchterheid.org 
www.sosnuchterheid.org

UPV Gent
Info: Geert Boxstael
geert.boxstael2@telenet.be

Vermeylenfonds Oost-Vlaanderen 
info: 09 223 02 88 
info@vermeylenfonds.be 
www.vermeylenfonds.be

Willemsfonds Oost-Vlaanderen 
info: 09 224 10 75 
info@willemsfonds.be 
www.willemsfonds.be

Werkgemeenschap Leraren Ethiek vzw 
info: thierry.vervoort@digimores.org 
www.digimores.org

Partner
huisvandeMens Gent 

Het centrum biedt hulp aan mensen met 
morele problemen.  
U kan er terecht van ma t.e.m. vr  
van 9:00 tot 16:30 
De hulpverlening is gratis!  
info: Sint-Antoniuskaai 2, 9000 Gent  
09 233 52 26 - f 09 233 74 65 
gent@deMens.nu

degeus� januari 2014  >  63



Lupercalia
heidens liefdesfeest

Lupercalia, de erotische avond 
geïnspireerd op de heidense 
vruchtbaarheidsriten is aan de 
derde editie toe en brengt u 

‘Decadence’, een schaamteloze 
voorstelling van het Antwerps 
gezelschap Fernweh,
‘Erotische fabels’ door Frank 
Adam op de virtuoze 
impressies van  cellist Lode 
Vercampt, fragmenten uit de 
roman ‘Vel’ door auteur en 
guerrilla-prozaïst Joost 
Vandecasteele, Wellustige 
woorden door schrijver Pjeroo 
Roobjee.

Prikkelend  werk van beeldend 
kunstenaars Jan Van Oost en 
Peter De Cupere, Het 
Kameroense nachtleven door 
de lens van Patrick Wokmeni, 
wulpse poëzie en cabaret van 
podiumbeest Dirty Dirk en 
De Roes, een pittoresk dorp 
aan de rand van het ravijn..

Laat uw naakte lijf schetsen 
en proef van ons 
Lupercusbier met bijhorende 
Bapas (Belgische Biertapas) 
van Karl van Malderen. 
Waag u aan een workshop 
striptease!

Afterparty in ’t Floere Foefke!
(Molenaarsstraat 3, 9000 
Gent)

15  FEBRUARI 2014 - 19 uur  
Tinnenpot  
Tinnenpotstraat 21 – Gent
Reservatie verplicht:  
09 225 18 60 of 
tinnenpot@telenet.be 
Inkom 20€– 15€ studenten
tekening © Jan Van Oost


