
Espace de Libertés 326/décembre 2004 3

é d i t o r i a l

afficher une doctrine cohérente avec nos démocraties.
Celle qui voudrait que dans un pays mixte ou d’accueil, le
musulman doive adopter un comportement modéré n’est
qu’un pis-aller qui empêche d’aller au fond du problème,
celui de l’intolérance religieuse.

La fin de la tolérance
Mais il existe une autre manière de voir l’assassinat. Les
Pays-Bas sont depuis quatre à cinq siècles un phare de la
tolérance mondiale. Pendant longtemps, les minorités
d’idées y ont trouvé refuge (à commencer par les protes-
tants wallons) mais avant Van Gogh, il y a eu l’assassinat
de Pim Fortuyn par une sorte d’écologiste qui ne suppor-
tait pas les idées du leader politique. On l’a dit fou mais
la folie a bon dos et ces cas ne sont pas tout à fait isolés.
Dans un autre pays très démocratique, la Suède, la minis-
tre des Affaires étrangères a également été assassinée il
n’y a pas si longtemps.

Le fondamentalisme musulman est des plus réels mais
est-on sûr qu’il est le seul péril? On ne peut certes songer
à des sociétés sans aucune violence politique grave mais
les signes préoccupants commencent à augmenter. La
religion vient peut-être prendre la relève des nationa-
lismes identitaires, basque, corse et même breton (qui a
fait un mort ces dernières années). José Bové n’a tué ni
blessé personne mais les violences qu’il autorise au nom
de sa foi séculière m’inquiètent.

Ma pire crainte serait que, si la situation persiste du fait
notamment du fondamentalisme musulman, pour dimi-
nuer les risques, les autorités des pays européens n’en
viennent à brider la liberté de pensée et d’expression, en
invoquant la nécessité de l’ordre public. Il y a déjà, depuis
quelques années, comme un solide penchant à créer de
nouveaux délits pour les violences verbales les plus
diverses, ce qui me semble profondément malsain parce
que cela habitue à un vie démocratique châtrée. De fait,
dès à présent aux Pays-Bas - qui disposent d’une législa-
tion réprimant le blasphème3, le débat bat son plein
entre le ministre chrétien-démocrate de la Justice qui
veut la rendre plus sévère et les libéraux qui préféreraient
la supprimer4. On croit rêver: selon les chrétiens-démo-
crates, Théo Van Gogh serait donc le vrai coupable… 

La préférence outrancière donnée à l’identité du groupe
est en pleine forme en Europe, et la Belgique n’est pas en
reste. La communauté paraît singulièrement plus en
vogue que la société5.

Mais jeter l’opprobre sur la communauté musulmane
tout entière va l’éloigner de nos valeurs démocratiques
alors qu’elle les intègre petit à petit.

Réservons plutôt nos coups aux vrais coupables, les reli-
gieux fondamentalistes.

Patrice Dartevelle

L’assassinat en pleine rue à Amsterdam le 2 novembre
dernier du réalisateur et polémiste Théo Van Gogh pose
ou approfondit plusieurs redoutables problèmes pour la
tolérance et pour nos sociétés ouvertes d’Europe occi-
dentale. Aucun doute n’est possible sur la culpabilité et
les motifs. C’est un jeune musulman fanatique qui a
opéré et il l’a fait au nom de sa vision fondamentaliste de
sa religion pour punir celui qui avait osé réaliser avec une
parlementaire libérale d’origine somalienne un film
dénonçant un aspect de la situation de la femme en
milieu musulman. La détermination de l’assassin a été
exceptionnelle: il a d’abord tiré sur sa victime et lui a
ensuite rituellement tranché la gorge d’une oreille à
l’autre.

Le meurtre pose deux problèmes.

Le choc des civilisations
Le premier relève du choc des civilisations. Toutes les
religions ont leurs fondamentalistes mais, actuellement,
un certain nombre de musulmans ne reculent devant
rien, même hors des pays musulmans. L’attaque contre
Théo Van Gogh est bien plus ciblée, pointue, dirais-je
que les attentats de Madrid: c’est véritablement une
limite à la liberté d’expression face à l’islam et à ses
pratiques qu’on menace d’établir par ce coup.

Théo Van Gogh était ce que d’aucuns appellent un provo-
cateur. Il s’en était pris à bien d’autres qu’aux musul-
mans et n’avait jamais été tendre avec les chrétiens ou les
juifs. Quant aux sociaux-démocrates hollandais, ils
constituaient l’une de ses cibles favorites, précisément
parce qu’il dénonçait leurs rêves d’une société multicul-
turelle1.

Intrinsèquement, le crime ne renvoie pas aux difficultés
de l’intégration des immigrés2. Mais l’assassin avait la
double nationalité hollandaise et marocaine. Des pays
européens ont aussi chez eux des fondamentalistes
dangereux. La majorité des musulmans qui vivent en
Europe resteront musulmans et ce n’est pas forcément
un problème beaucoup plus grand que celui des autres
religions sauf que c’en est un de plus –et qui plus est
difficile– alors que le christianisme s’est tellement érodé,
même dans ce qui en subsiste, qu’il ne semble plus
capable que de quelques soubresauts pour tenter de
conserver les ruines de ses anciennes forteresses.

Le goût du juridisme et de la gestion de tout fait croire à
d’aucuns qu’avec une bonne police et quelques mesures
comme la perte de la nationalité, on trouvera des solu-
tions. Il faut certes empêcher de nuire les candidats à la
violence et au meurtre mais tant que le vivier du fonda-
mentalisme restera fourni, on n’aboutira à rien.

Ce qui est vrai, c’est que beaucoup peut dépendre des
musulmans eux-mêmes: il leur faudra bien théoriser et

La tolérance n’est plus 
ce qu’elle était

s o m m a i r e
Éditorial
La tolérance n’est plus ce qu’elle était – Patrice Dartevelle ___________________3

Dossier: L’islam est-il réformable?
Réforme(s), modernité(s) et raison(s) – Rachid Benzine____________________5
Changements ou réforme en Islam – Felice Dassetto _________________________7
Allah n’est pas obligé... – Michèle Michiels_________________________________9
Une évolution lente mais réelle – Hélène Legeay ___________________________10
La «genèse» du Coran – Jean-Claude Lambert ____________________________12
Le mu‘tazilisme: mythes et réalité – Dominique Urvoy ______________________14
Maroc - Femmes, sexualité et pouvoir – Aurore D’Haeyer _________________16

Idées
La victime et le héros. Un entretien de Jean Sloover avec Idith Zertal ___________18

Société
La Sécurité sociale a 60 ans – Julien Dohet ________________________________20
Ces morts qui donnent la vie – Betty Van Haelewijck _______________________22
Une mise au point de Véronique De Keyser ________________________________23

Religion
Travailler et prier – Olivier Swingedau ______________________________________24

Europe
Le Parlement européen s’affirme – Georges C. Liénard________________________26

Monde
États-Unis - Élections et médias – Jérôme Jamin______________________________27

Médias
Les mauvaises ondes de «BXL» – Fernand Letist _____________________________28

Sciences
Le système métrique décimal - Histoire d’une réforme – Jean Charlier__________29

Culture
Turner, Whistler, Monet et la mémoire de l’eau – Olivier Swingedau ____________30
Libraires de tous pays, unissez-vous! – Sophie Creuz___________________________32
Bande dessinée - Un manteau dans la tête – Frédéric Soumois_________________33

Agenda _______________________________________________________________34

est édité par le Centre d’Action Laïque,
asbl et ses Régionales du Brabant
Wallon, de Bruxelles, Charleroi, Liège,
Luxembourg, Namur et Picardie.

Espace de Libertés est distribué à tous les
membres des associations affiliées au
CAL/Brabant Wallon grâce à une partici-
pation financière de cette régionale.

Rédaction, administration et publicité
Directeur: Patrice Dartevelle
Rédactrice en chef: Michèle Michiels
Secrétaire de rédaction: Nicole Nottet
Production, administration et publicité: 
Fabienne Sergoynne
Iconographie: Michèle Michiels
Comité de rédaction: Mireille Andries, 
Jean Charlier, Patrice Dartevelle, 
Xavier De Schutter, Julien Dohet, Jérôme
Jamin, André Koeckelenbergh, Yolande
Mendes da Costa, Jacques Rifflet,
Johannès Robyn, Frédéric Soumois,
Serge Vandervorst.
Fondateur: Jean Schouters
Membre d’honneur: Ghislaine De Bièvre

Documentation: Anne Cugnon

Impression: Massoz s.a., Liège
ISSN 0775-2768

CAL: Campus de la Plaine ULB, CP 236,
avenue Arnaud Fraiteur, 1050 Bruxelles.
Tél.02/627.68.68 - Téléfax 02/627.68.61.
E-mail: espace@cal.ulb.ac.be

Site du mouvement laïque:
http://www.laicite.be

Membre de l’Association des Revues
Scientifiques et Culturelles (ARSC).

Avec le soutien de l’Administration géné-
rale de l’Enseignement et de la Recher-
che scientifique - Service général des
Affaires générales, de la Recherche en
Éducation et du Pilotage interréseaux.

Conformément à la loi du 8 décembre 1992 en
matière de protection de la vie privée, le Centre
d’Action Laïque est maître du fichier d’adresses
qu’il utilise. Vous pouvez obtenir auprès du CAL
vos données personnelles et les faire rectifier.

Abonnements:
Belgique: 20 e , Étranger: 32 e
par virement au compte
n°210-0624799-74 du CAL.

En couverture: La prière de la
fin du Ramadan à Lahore 
(12 novembre 2004) - © AFP.
Notre dossier: L’islam est-il
réformable?, pages 4 et
suivantes.

1 Siggi Weideman, Der
Tödlische Irrtum eines
Provokateurs (L’erreur
fatale d’un provocateur),
Süddeutsche Zeitung, 4
novembre 2004.

2 Cf. Paul Sheffer, chroni-
queur du NRC Handels-
blad dans Le Soir du 4
novembre 2004.

3 Article 147 et 147 a du
Code pénal, cf. Blas-
phèmes et Libertés,
Éditions du Cerf et
Espace de Libertés, 1993.

4 Cf. NRC Handelsblad du
16 novembre 2004.

5 Thomas Schmidt, Schutz-
los, Frankfurter Allege-
mein du 6 novembre
2004. L’auteur y relève
que la Gemeinschaft
(musulmane) a plus de
vitalité que la Gesellschaft
(laïque – laizistische,
écrit-il).

Dans un souci de cohérence et de continuité avec
l’actualité, EEssppaaccee ddee LLiibbeerrttééss sortira dorénavant
onze fois par an au lieu de dix, soit chaque mois
sauf en août. 

Nos lecteurs bénéficieront ainsi d’une édition
mensuelle supplémentaire dès l’été 2005. 

Quant à la série «Document», elle se réduira à un seul
numéro annuel et fera intégralement partie de l’abon-
nement global dont le montant reste fixé à 20 e .

Attention! – Nouveauté! 



Espace de Libertés 326/décembre 2004 5

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?  

4 Espace de Libertés 326/décembre 2004

L’islam est-il réformable? La question est
lourde d’a priori pour des laïques.

Certes, au plan politique, voire pratique,
l’interrogation paraît claire. L’offensive
fondamentaliste n’a aucun impact intellec-
tuel sur les Occidentaux (hormis quelques
très rares conversions) mais crée un senti-
ment de lutte entre civilisations. 

Autour notamment de Rachid Benzine,
toute une école de musulmans d’Europe
veulent fonder une modernité islamique1.
Une critique du Coran comme œuvre
créée et donc humaine leur semble un

L’augmentation du nombre de musulmans, et
surtout de non-musulmans, qui expriment aujour-
d’hui leur souhait de voir advenir une réforme de

l’islam, témoigne de l’insatisfaction, quand ce n’est pas
de l’inquiétude, devant des phénomènes imputés à
cette religion. Beaucoup de réalités ou de perceptions
négatives sont en effet mises sur le compte de «l’islam»:
l’absence de libertés dans la plupart des pays où domi-
nent des pouvoirs qui se réclament de l’islam, le sort
douloureux de millions de femmes à l’intérieur de
nombreuses sociétés musulmanes, l’omniprésence de
discours «religieux» qui prétendent régir les mœurs et
les comportements des individus, l’indistinction des
instances politiques et religieuses, les faits d’intolé-
rance vis-à-vis des expressions de la vie sociale et intel-
lectuelle… Pourtant, en réduisant la cause de ces
réalités et perceptions négatives à l’islam seul, on fait
l’impasse sur toutes les données politiques et géopoli-
tiques, sociologiques, anthropologiques, économiques,
psychologiques qui, ensemble, construisent la réalité
concrète dans laquelle se situe le monde dit «arabo-
musulman». La méconnaissance, voire –et c’est plus
grave– l’occultation, de ces facteurs ne peuvent que
handicaper gravement une pensée qui se donnerait
pour vocation de comprendre ce continent diversifié
d’histoires et de cultures.

Mais l’appel à la réforme n’est pas la réforme elle -même.
Cet appel ne dit pas en quoi elle consisterait, ni ne défi-
nit l’objet que l’on veut réformer. Il faut se garder des
confusions et maintenir, autant que faire se peut, cet
impératif de clarté et de rationalité exigé par une pensée
vivante. Si des rapprochements historiques et séman-
tiques peuvent être établis (par exemple, avec des
mouvements de réforme dans d’autres univers reli-
gieux), il convient d’en établir les limites afin de sauve-
garder les spécificités de toutes ces trajectoires histo-
riques. Si le terme de réforme est lourd d’évocations
historiques, il faut les éclaircir pour les mettre en pers-
pective avec les réalités et les attentes contemporaines.
Par ailleurs, il faut également définir ce que l’on veut
réformer: qu’entend-on par «islam», ce mot devenu,
comme disent les linguistes, «un mot-valise»? Enfin,
poser la question d’une réforme de l’islam, et ne la pen-
ser que dans le cadre cognitif et épistémologique de la
modernité occidentale serait une erreur méthodologique
grave. L’essentiel est ailleurs: il ne réside pas d’abord
dans le souci de respecter l’attente occidentale, mais
dans cet impératif que constitue l’élaboration d’une
modernité musulmane, dont on peut dire qu’elle ne sera
ni la reproduction à l’identique de la tradition islamique
classique ni la pâle copie de la modernité occidentale. Il
n’est pas illégitime de penser que l’émergence de cette
modernité endogène est l’une des conditions les plus
importantes pour l’ouverture d’un authentique dialogue
des cultures et des civilisations.

La notion de «réforme»
La Réforme renvoie, dans le contexte occidental, d’abord
à la mutation qu’a traversée le christianisme aux XVIe et
XVIIe siècles. Cette période fut tout autant un grand
moment fondateur de la modernité européenne que de ses
diverses réformes protestantes. Cette Réforme a fait émer-
ger de nouveaux rapports entre les chrétiens et le monde
en secouant notamment le magistère qu’un pouvoir papal
faisait peser sur les épaules et, surtout, sur les consciences
des baptisés. Elle se voulait donc moins une réforme du
«christianisme», entité toute aussi difficile à définir que
l’entité «islam», qu’une réforme de l’institution ecclésiale
(le projet originel était de faire naître une «Église catho-
lique évangélique»). 

Si séduisante que soit la comparaison entre la réformation
protestante et l’islah islamique, il convient de rappeler une
différence essentielle que l’on ne saurait passer sous
silence: il n’y a pas en islam d’institution ecclésiale, ni de
clergé dont la fonction religieuse serait déterminée par la
providence, ni non plus de magistère qui reposerait sur
une théologie dont nous pourrions dire qu’elle est de droit
divin. Cela pose donc la question de savoir quel est le lieu
de la réforme en islam?
Historiquement, le mouvement de la réforme en islam, qui
a surgi au cœur du XIXe siècle, est d’abord une réaction
de type civilisationnel à la pénétration occidentale avec
l’expédition de Bonaparte en Égypte (1799), la colonisa-
tion de l’Algérie (1830), et les divers mandats, tutorats et
protectorats sur les provinces de l’Empire ottoman. Les
premiers réformistes sont d’abord des militants-théolo-
giens engagés dans les résistances anticolonialistes de
leur temps. Jamal ad-Din al Afghani est la figure emblé-
matique d’une réforme qui est d’abord pensée et pratiquée
comme une renaissance de la civilisation arabo-musul-
mane. On ne dira jamais assez l’importance pour ces
réformistes de la temporalité. Si la réforme est nécessaire
en islam, c’est premièrement pour relever le défi de la
domination occidentale, de la colonisation. Ami de Jamal
ad-Din al Afghani, Muhammad Abduh va élaborer une
théologie rationaliste de la réforme. Dans son optique, le
défi théologique de l’heure est la réconciliation de la foi et
d’une raison ouverte à la transcendance. Incontestable-
ment, avec Rachid Rida et ses disciples et continuateurs,
comme Hassan al-Banna, la réforme prend un sens
nouveau pour se déployer dans le domaine de la pratique
socio-religieuse des musulmans. S’il y a décadence, c’est
parce que cette pratique n’est plus à l’image de celle des
pieux anciens (salaf). Cette trajectoire nouvelle de l’islah,
tout en maintenant l’exigence du combat anticolonial,
insistera sur la réforme des comportements, des mœurs,
du mode de vie des individus. Comme le dit le philosophe
algérien Mohammed Taleb, «nous sommes passés d’une
réforme civilisationnelle qui considère que la dépendance
est d’abord causée par l’énorme puissance de feu du
monde occidental à une réforme individualiste qui con-

Réforme(s), modernité(s) 
et raison(s)

problème clef pour une telle ouverture. Ils
s’en réfèrent au mutazilisme, école philo-
sophique islamique du IXe siècle qui
déclare le Coran texte créé. On va jusqu’à
parler d’un islam des Lumières.

Mais chez les musulmans comme chez les
Occidentaux, la référence mérite un éclair-
cissement. Diderot est athée, Rousseau
religieux et Voltaire politique.

Un islam sécularisé nous posera moins de
problèmes mais il reste une religion.

P. D.

1 Cf. «Les nouveaux penseurs de l’islam», Le Nouvel Observateur, Hors-Série, n°54 (avril/mai 2004).

L’islam est-il 
réformable?

© AFP

ã



Espace de Libertés 326/décembre 2004 76 Espace de Libertés 326/décembre 2004

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?

sidère que la décadence est causée par le manquement
aux règles juridico-morales de la tradition». Il est juste de
penser que cette domination de l’Occident, de son modèle
(par ailleurs inaccessible dans le contexte colonial), de ses
paradigmes, est devenue totale au fur et à mesure qu’elle
s’approfondissait. Ce qui nous fait dire que les réformes
en islam sont elles-mêmes les produits complexes et dia-
lectiques d’une occidentalisation: c’est en réaction, autre-
ment dit en relation, à cette dernière que les islahistes vont
élaborer leurs doctrines, qui sont d’ailleurs moins philoso-
phiques et théologiques qu’idéologiques. Le primat de la
parole de Dieu et de la Sunna («Dieu a dit», «le Prophète
a dit») traduit la disqualification de la conscience person-
nelle, pourtant largement attestée dans le legs islamique
traditionnel, classique, médiéval: la oumma (qui est sou-
vent une foule indistincte qui caricature la Fraternité
musulmane) doit faire face au cogito cartésien!

De quel islam parle-t-on?
On prend rarement le temps de s’interroger sur ce que
recouvre le mot «islam». Il renvoie à un grand nombre de
significations et de réalités. Dans une perspective reli-
gieuse, l’islam repose sur un texte, le Coran, qui est reçu

par les croyants comme parole de
Dieu. Ce livre est le fondement de
leur identité spirituelle. Dans une
perspective historique, l’islam
désigne un ensemble de cultures et
de civilisations qui se sont forgées
sur près de quatorze siècles et cela
dans une immense géographie
allant du Maghreb à l’Indonésie. La
oumma, la communauté des
croyants, repose donc sur une arti-
culation entre une foi et une
histoire. Le Coran est l’une des
composantes essentielles de cette
articulation, dans la mesure où,
d’une part, sa récitation psalmo-
dique est au cœur de la pratique
cultuelle et, d’autre part son

influence sociale est majeure. La question de l’interpréta-
tion du texte est donc, on le comprend aisément, une
question cruciale. Qui dit interprétation dit rapport au
texte. 
En évoquant cette dimension historico-culturelle de l’is-
lam, nous voulons seulement mettre en garde contre un
réductionnisme qui ne verrait dans ce dernier qu’une reli-
gion, elle-même réduite à une collection de dogmes et de
rites. Ces derniers prennent leur pleine signification à la
fois dans le contenu normatif du Coran et dans l’extraor-
dinaire richesse métaphysique, mystique, philosophique,
juridique, logique, scientifique, artistique de la civilisation
de l’islam. C’est ainsi qu’il nous semble nécessaire de
mettre en évidence le fait que l’islam, comme foi et comme
histoire, autrement dit comme religion et comme civilisa-
tion, a mis en place un espace cognitif et épistémologique
particulier, dans le cadre duquel se sont construits, au
cours des siècles, des cadres de pensée, avec tout ce qu’ils
supposent «d’impensés et d’impensables» (pour reprendre
la belle expression du Pr. Mohammed Arkoun). Ce cadre
est avant tout fondé sur l’articulation entre la foi et la
raison. Une raison fortement liée à la révélation coranique
et fonctionnant sur un régime de vérité transcendantale. Il
est nécessaire de saisir et de comprendre cet épistémè,
dans sa singularité, historique et cognitive afin d’expliciter
les possibilités d’un dialogue avec la modernité occiden-

tale, ou pour le moins avec telle ou telle de ses com-
posantes. C’est à partir de cet espace de sens que nous
pouvons poser sérieusement la question de la réforme.

De la «réforme» de l’islam 
à la «réforme» en islam
Sans doute peut-on prendre acte que l’épistémè occiden-
tale, du fait de l’occidentalisation du monde (Serge
Latouche), s’est imposée dans les sociétés musulmanes,
au pire en déstructurant leurs imaginaires et leurs repré-
sentations, au moins en brouillant leurs repères. C’est
pourquoi une réforme musulmane qui ne tiendrait pas
compte de l’interférence, de l’interpénétration entre l’en-
dogène et l’exogène, entre le local et le global tournerait à
vide. Cette prise en compte ne fait que correspondre à un
principe de réalité. Dans cet esprit, il nous semble fonda-
mental de dire que cette réforme musulmane peut se
décliner de deux façons. Il y a la réforme de l’islam et celle
en islam. 

À bien des égards, la première s’apparente à une version
soft de l’occidentalisation dans la mesure où elle considère
que c’est l’islam en tant que tel qui poserait problème et
qui doit donc être réformé. Cette approche repose sur un
essentialisme qui évacue la diversité historique de l’islam.
Le discours selon lequel l’islam devrait être «modéré»,
«libéral», ou «républicain» masque mal une confusion
entre les catégories d’universalité et d’occidentalité. 

La réforme en islam, quant à elle, ouvre une perspective
beaucoup plus intéressante de notre point de vue dans la
mesure où elle s’appuie sur une claire conscience des
enjeux et des défis à relever. En particulier, un de ces
enjeux est de faire passer la pratique théologique de la
question de la réforme de la société à la question de la
réforme de la lecture de nos textes (Coran, Hadiths…). Ce
passage suppose un double mouvement, par lequel il nous
faut à la fois assumer le meilleur des exégèses classiques
traditionnelles (par exemple celles qui ont mis en
évidence les conditions historiques de l’émergence du
phénomène coranique, comme les circonstances de la
révélation ou encore celles qui ont souligné les enjeux
éthiques de la révélation comme dans la philosophie de
Miskawayh) et d’autre part, le meilleur des sciences
humaines contemporaines (anthropologie de l’imaginaire,
la critique littéraire, la critique historique, l’École des
formes, la sémiotique, l’herméneutique…).

On le voit bien donc, une saine réforme en islam, à mille
lieux de l’occidentalisation ou d’un fondamentalisme, doit
contribuer à faire émerger cette modernité endogène dont
nous avons déjà parlé, une rationalité inédite et une spiri-
tualité libératrice.

Le sens et le sujet
Derrière les débats sur la ou les modernités, la ou les
raisons, la ou les réformes, ce qui se pose d’une façon
fondamentale est la question du sens. Or, dans notre
approche, cette question n’est pas séparable de celle du
sujet. La revitalisation de la pensée musulmane ne
suppose pas seulement la connaissance du passé, ni la
maîtrise des instruments cognitifs modernes, elle exige
plus sûrement une liberté de la conscience et une psycho-
logie du risque. La qualité de la foi et de la raison est à ce
prix. C’est en les exposant au feu de la vérité que nous
affirmerons notre dignité humaine.

Rachid Benzine

Des titres récents de la presse mettent en évidence
«l’islam des Lumières», la possibilité d’une
réforme en Islam ou les «nouveaux penseurs de

l’islam». Ils sont le signe des attentes, des inquiétudes,
voire de la lassitude face aux soubresauts de l’islam, face
à ce qui apparaît à l’Occident comme une dérive que l’on
tente de qualifier: intégriste, islamiste, terroriste… Et au
bilan du nombre d’années où cet islam inquiet occupe la
scène du monde, on commence à se poser la question de
savoir si l’islam est réformable. Certains pensent que non.
D’autres cherchent à mettre en valeur les lueurs de l’aube
d’une réforme.

Du point de vue sociologique, on raisonne plutôt en
termes de changement. Et la réponse à la question de
savoir si un changement est possible en islam est évidem-
ment affirmative. Car ce serait de la mauvaise sociologie
que de penser qu’un changement est impensable, qu’un
système religieux, soit-il islamique, n’est pas un produit
humain, en l’occurrence un immense réservoir de sens,
sédimenté dans l’histoire, dans lequel, au fil du temps, des
croyants puisent, redonnent sens, repensent leur religion
en fonction de leurs attentes, leurs projets et leur être au
monde.
Mais raisonner en termes de changement n’est pas la
même chose que de se demander si une réforme est
possible en islam. Cette dernière question contient impli-
citement un jugement, une évaluation qui implique l’idée
qu’un changement positif pourrait avoir lieu. En revanche,
raisonner en termes de changement, ou plus exactement
des changements, permet de laisser ouverte l’analyse de
toutes les issues et d’analyser les conditions sociologiques
de leurs émergences1.
Or, le premier constat à faire est que le monde de l’islam
mondial, y compris européen, est traversé par des orien-
tations diverses et qu’une tension majeure existe depuis
quelques années. 
Quels sont donc les grands courants qui traversent l’islam
contemporain? Ils sont issus de changements dans la
manière de voir l’islam et concernent une partie (30-40%?)
des populations musulmanes. L’autre, indifférente, reste
silencieuse ou parfois se dit agnostique, bien que, dans le
vent contemporain de l’islam, il soit de moins en moins
possible et légitime de se dire tel.

Les acculturations de l’islam à l’Occident
Un premier ensemble consiste dans des efforts d’accultu-
rer l’islam au monde moderne, y compris à la vision
moderne et occidentale du religieux. Ces acculturations
sont soucieuses de montrer, ou tout au moins de dire,
qu’aucun problème de cohabitation n’existe entre islam et
monde moderne, ou, pour le dire à la française, entre
Marianne et l’islam. Ces acculturateurs font de l’islam une
religion privée ou bien le ramènent à une culture ou à un
humanisme, équivalents à d’autres cultures ou à d’autres
humanismes. Dans les deux cas, il s’agit de «moderniser
l’islam», au sens de l’occidentaliser.
La culturalisation du religieux est mise fort en évidence
aujourd’hui et fait partie des espoirs des Occidentaux

concernant l’islam. C’est ainsi qu’on peut expliquer le
retentissement d’un ouvrage en français, comme celui de
Rachid Benzine, Les nouveaux penseurs de l’islam2, ainsi
que d’autres propos concernant «l’islam des Lumières».
Ces penseurs sont en réalité marginaux dans le monde de
l’islam contemporain. Leur démarche est trop décalée par
rapport au grand courant contemporain de l’islam.

La privatisation du religieux fait certainement partie du
vécu de nombreux musulmans. C’est l’islam pour soi qui
est ici privilégié par rapport à l’islam en soi. Elle peut
aboutir à des pratiques, parfois à des obsessions dévo-
tionnelles. Elle peut aboutir à des formes cultuelles,
proposées par des fonctionnaires du culte préoccupés de
faire survivre les structures religieuses et de pacifier la
présence des musulmans en Europe. Chez des jeunes, elle
peut aboutir à une recherche personnelle, parfois à un
bricolage religieux à son propre compte. Mais cet islam

pour soi des jeunes n’est, peut-être, qu’un moment de
transition, car on ne peut pas rester croyant longtemps
tout seul, tout comme on ne peut pas être humain tout
seul. Ou alors on bascule vers l’indifférence religieuse,
donc on s’acculture au mode de vie dominant en Occident.
Ou bien on est capté par d’autres orientations religieuses,
organisées, qui proposent une offre religieuse cohérente.

La contre-acculturation islamique
On peut qualifier de contre-acculturation une attitude de
changement dans l’islam à l’opposé extrême de la précé-
dente. Elle s’alimente, depuis presqu’un siècle, mais avec
des accents nouveaux depuis une quarantaine d’années, à

Changements ou réforme 
en Islam

La revitalisation 
de la pensée musulmane 

ne suppose pas seulement 
la connaissance du passé, 

ni la maîtrise des instruments
cognitifs modernes, 

elle exige plus sûrement 
une liberté de la conscience et 

une psychologie du risque. 

Rachid Benzine est cher-
cheur en herméneutique
coranique et auteur du livre
Les nouveaux penseurs de
l’islam, Paris, éd. Albin
Michel, coll. «L’islam des
Lumières», 2004, 290 pp.,
18,50 e .

Portrait de Gülnus Sultan, anonyme, début du XIXe siècle, huile sur
toile - Topkapi Sarayi Museum - Exposition «Mères, déesses et
sultanes», Palais des Beaux-Arts de Bruxelles, jusqu’au 16 janvier 2005.

ã



8 Espace de Libertés 326/décembre 2004

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?

une volonté d’attestation de l’islam. Elle s’accompagne
d’une opposition forte à la domination culturelle –réelle et
en partie imaginaire– que l’Occident, et en particulier les
États-Unis, veut imposer au monde. 
Cette attitude se nourrit à plusieurs situations de conflit.
La Palestine en est le principal où l’anti-occidentalisme va
de pair avec l’antisionisme, voire l’antisémitisme. Mais il y
a aussi la Bosnie, la Tchétchénie... En plus de la guerre
aux accents de croisade menée en Afghanistan ou en Irak
par les Occidentaux qui suscite de nouvelles réactions.
Les contre-acculturateurs vivent dans l’utopie de pouvoir
restaurer un islam des origines, celui de la société
mythique guidée par le Prophète. Dans ce sens, on peut
parler de fondamentalistes. Dans le langage musulman,
on parle de «salafistes», au sens de retour aux «anciens».

C’est ainsi que s’était qualifié un courant de réforme
musulman à la fin du XIXe - début du XXe siècle.
Ils puisent également à des répertoires contemporains,
comme ceux issus d’une tradition radicalisée des Frères
musulmans, qui trouvent en Saïd Qotb, Maoudoudi et
d’autres leaders des figures de référence. Ces sources de
sens sont relues à la lumière du wahhabisme saoudien en
en réalisant ainsi une nouvelle synthèse. On parle aujour-
d’hui de «salafisme» pour qualifier ces groupes, qu’il
faudrait plutôt qualifier de «néosalafisme» ou de «sala-
fisme intégral», pour bien les différencier du réformisme
salafiste d’il y a un siècle.
Cette orientation trouve également sa raison d’être –mais
ne serait-elle pas une raison majeure?– dans la volonté de
maintenir un système patriarcal, dont la légitimité tremble
dans le monde contemporain et que le recours à l’islam
permet de consolider.

Cette lecture radicale peut basculer dans l’action armée et
terroriste. Pour certains, ce passage à l’action est ressenti
comme une exigence, comme un devoir, le devoir du
jihad, au sens armé du terme, de telle sorte que des
groupes s’autoqualifient de jihadistes. Et parfois, le terro-
risme est revendiqué comme un acte légitime, en réfé-
rence au verset du Coran souvent cité, qui dit qu’il faut
«terroriser» les ennemis de Dieu.
Les multiples associations et groupes qui se situent dans
cette mouvance ont produit un système de pensée, un
répertoire de références, une rhétorique, des visions du

monde, des styles de vie, qui ont pénétré le monde musul-
man –y compris européen– et dans ce sens, ils ont réussi
une véritable contre-acculturation à l’égard de l’Occident.
Ils ont pu le faire grâce à des acteurs, des leaders, des acti-
vistes, formés de manières diverses, dans des universités
islamiques qui se multiplient dans le monde musulman ou
dans des groupes et des cellules de réflexion. Cette orien-
tation de l’islam a réussi à imposer un agenda du devenir
de l’islam et du rapport entre l’islam et le reste du monde,
en particulier l’Occident, dont les attentats du 11 septem-
bre ont été l’événement emblématique mais non le seul. 
Pour ces groupes, il n’est pas question de moderniser l’is-
lam, mais plutôt d’islamiser la modernité, afin de la trans-
former radicalement par rapport à la direction que lui a
impulsé l’Occident.

Le congrégationalisme réformateur modernisé
On pourrait appeler ainsi les nombreux efforts de redon-
ner vigueur à l’islam dans le monde moderne, en refon-
dant la pensée mais également en reconstituant une vie
collective, des «congrégations» musulmanes modernes.
Vont dans ce sens des groupes aussi divers que des confré-
ries de l’islam mystique refondées, ou des groupes turcs
comme les Nurgiu, des associations inspirées de l’aile
réformatrice des Frères musulmans ou des associations
comme celles qui se constituent dans le sillage de Tariq
Ramadan. 
À des degrés divers, leur effort consiste à refonder la
pensée musulmane en retournant aux sources de l’islam,
mais en les interrogeant à partir des questions du monde
moderne. Ces groupes sont d’une certaine manière fonda-
mentalistes, car ils questionnent les fondements de leur
religion. Ils s’interrogent sur les voies d’une conciliation
entre l’islam et le monde moderne, sécularisé, pluraliste.
Mais ils n’abandonnent pas l’idée d’une appartenance
collective à l’islam, sans pour autant que celle-ci ne se
transforme en église gestionnaire des affaires cultuelles. 
Leur posture intellectuelle et pratique n’est pas aisée.
D’une part, ils sont en effet confrontés aux lectures clas-
siques des fondements de l’islam, qui renvoient l’image
d’un prophète ayant réussi la fondation d’une religion
inspiratrice d’une société et d’un mode de gouvernance.
Or ils savent bien que cette société-là ne peut pas être
répétée aujourd’hui. Ils sont aussi confrontés aux attentes
de l’Occident qui souhaiterait qu’ils définissent leur reli-
gion exclusivement comme culte. 
Chez ces congrégationalistes, il ne s’agit donc pas d’isla-
miser la modernité ni de moderniser l’islam, mais d’inter-
roger islam et modernité et d’ensuite discuter de leur
compatibilité.

Le grand débat
Pourquoi avoir présenté cette typologie sommaire? Pour
essayer de disposer des termes pour situer les enjeux liés
aux changements en cours dans l’islam contemporain.
Tout d’abord, on doit constater que les acculturateurs de
l’islam, sur lesquels mise l’Occident pour sortir de ses
propres inquiétudes à l’égard de cette religion bouillon-
nante, font figure d’outsiders –aujourd’hui– dans les
débats qui traversent le monde musulman. Et ceci malgré
le fait qu’ils expriment des courants latents, des pratiques,
des attentes d’un certain nombre de musulmans. Ces
acteurs de l’islam sont toutefois isolés. Ils sont desservis
par leur attitude de base qui laisse souvent planer une
ambiguïté entre la croyance et l’incroyance, entre la réfé-
rence à la culture musulmane et l’indifférence aux sources

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?  

croyantes de cette culture. Une vision postmoderniste du
religieux qui légitimerait cette posture n’est pas fort de
mise aujourd’hui dans le monde de l’islam.
Par contre, le débat est vigoureux entre les contre-accul-
turateurs et les congrégationalistes et de ce débat dépen-
dra le devenir des changements en islam. On ne peut pas
parler de sédition, de guerre, comme cela a été fait récem-
ment3 sur base d’une observation qui ne prend pas assez
en compte les logiques mêmes de l’agir de l’islam. Mais il
y a certes des débats, des divergences profondes, des
affrontements de langage à tel point qu’on peut parler d’is-
lams au pluriel4. 
Si les congrégationalistes peuvent représenter un axe de
la réforme possible dans l’islam, leur succès n’est pas
certain, entre autres parce qu’ils sont en manque d’intel-
lectuels et de leaders. Les universités islamiques promues
et soutenues par les pouvoirs islamiques, notamment
saoudiens, produisent surtout des leaders contre-accultu-
rateurs, y compris parmi des jeunes musulmans
européens qui les fréquentent grâce à des bourses d’étude.
Les congrégationalistes réformistes n’ont pas d’espace. De
surcroît, ils suscitent la méfiance de l’Occident qui
parvient difficilement à comprendre leur spécificité par
rapport aux contre-acculturateurs. Ainsi, par exemple, des
figures comme Tariq Ramadan sont une double cible.
Celle des acteurs islamiques contre-acculturateurs qui
l’accusent de trop céder à l’Occident et de dévoyer ainsi
les musulmans de leur chemin. Et celle d’Occidentaux

5 On peut noter la paru-
tion, ces dernières
semaines de deux
ouvrages sur Tariq
Ramadan qui expriment
ces deux tendances. L’un,
issu de milieux musul-
mans radicaux, intitulé
Déviances et incohé-
rences chez les prêcheurs
de la décadence, Ansaar
Publications. Dans les
prêcheurs en question
figure Ramadan. L’autre,
de la journaliste Caroline
Fourest, Frère Tariq.
Discours, stratégies et
méthode de Tariq Rama-
dan, Grasset.

1 Il importe de conduire
une sociologie symé-
trique qui analyse les
changements dans le
monde musulman mais
également ceux de l’Oc-
cident. C’est cette double
analyse qui permet de
cerner les rapports entre
Occidents et islams
aujourd’hui. cfr F.
Dassetto, La rencontre
complexe. Occidents et
islams, Louvain-la-
Neuve, Académia/Bruy-
lant, 2004

2 Paris, Albin Michel, 2004. 
3 Par G. Kepel, Fitna.

Guerre au cœur de l’Is-
lam, Paris, Gallimard,
2004

4 F. Dassetto, Islams du
nouveau siècle,
Bruxelles, Labor, 2004.

Felice Dassetto est profes-
seur à l’Université catho-
lique de Louvain.

d’origines diverses, inquiets de cette posture congréga-
tionnelle. Et lorsque ces Occidentaux sont proches de
positions politiques de droite, ils sont doublement
inquiets, en raison des liens que Ramadan a établis, dans
la perspective d’un congrégationalisme islamique engagé
dans le monde avec les courants altermondialistes5. 

Voilà donc le tableau des changements et des luttes
entre changements. La tension est extrême aujourd’hui
entre les issues possibles. Il est certain que dans les
trente dernières années, l’islam a vu l’émergence crois-
sante des courants dits «contre-acculturateurs». Ils ont
poussé les sociétés musulmanes dans une impasse.
Elles sont dos au mur. Le mur intérieur à ces sociétés où
les conflits se sont exaspérés; celui de l’extérieur en
raison des réactions hostiles qui émergent un peu
partout dans le monde. Une phase nouvelle commence.
On verra si et comment les acteurs, les «acculturateurs»
ou les «congrégationalistes», parviendront à faire
prévaloir une perspective des rapports entre islam et
monde moderne différente de celle des contre-accultu-
rateurs radicaux, qui a réussi à définir le cadre actuel
du débat musulman. 
Les changements sont donc bien là. Le changement dans
le sens d’une réforme est en principe possible. Les condi-
tions sociologiques de sa réussite sont loin d’être
évidentes.

Felice Dassetto

Allah n’est pas obligé...
... de s’occuper de l’Europe ! Chahdortt Dajavann avait
déjà frappé avec Bas les voiles, dénonçant l’emprise de
l’islam sur les jeunes filles et les femmes en leur imposant
le voile. Objectif: mieux occuper l’espace public. Et donc
peser politiquement sur l’Europe de demain. Ce voile isla-
mique qui, pour les femmes, selon la Cour européenne des
droits de l’Homme, «signifie et symbolise leur infériorité
juridique, sociale et existentielle».

Cette fois, l’auteure remet le couvert avec Que pense Allah
de l’Europe?*, stigmatisant les «sociologues et autres spé-
cialistes de l’intériorité qui font valoir que le voile était l’ins-
trument de la liberté et de l’émancipation féminines, les
mettant à l’abri des agressions sexuelles, et faisant ainsi
des femmes qui le portent des “supermusulmanes”». Elle
prétend quant à elle que «le voile est l’emblème du système
islamiste et c’est autour du voile qu’une société islamiste
peut se créer. Autrement dit, l’islam peut exister sans le
voile des femmes mais le système islamiste ne peut exister
sans le voile des femmes». Et de citer l’Iran –son pays– qui
a imposé, dès la fondation du régime islamiste, le voile à
toutes les femmes, en s’accommodant fort bien par
ailleurs de la prostitution et du «mariage temporaire». Et
elle pose la question de savoir pourquoi les religieux
musulmans ne se sont pas insurgés contre l’interdiction de
la polygamie dans les pays démocratiques alors que celle-
ci est considérée comme une liberté religieuse dans le
monde islamique.

La thèse de ce petit ouvrage de 55 pages, c’est que «la
prolifération du voile en Europe manifeste très concrète-
ment la diffusion du système islamiste». L’Europe
devient ainsi le laboratoire idéal car c’est au nom du
droit que les adversaires du droit s’y expriment, en

brandissant à tout-va l’étendard de l’islamophobie –«qui
résume l’idéal totalitaire d’un régime islamiste pour qui
toute opposition est considérée comme une atteinte à
l’islam»–, avec ambiguïté et duplicité en matière de
langage, avec pour toile de fond «Allah Akbar» (Dieu est
grand), «politique et conquérant», signifiant aux isla-
mistes du monde que l’islamisme est en bonne voie,
qu’il occupe le terrain. Et de répandre le mythe de la
patrie islamique pour les immigrés, avec l’islam pour
référence, et non pas le pays d’origine des immigrés:
c’est le totalitarisme islamiste que dénonce Chahdortt
Djavann, totalitarisme stratégique «qui entend exploiter
toutes les imperfections et les faiblesses des pays occi-
dentaux en instrumentalisant les populations immigrées
pour mieux peser sur l’Europe de demain».
Les menaces des islamistes à l’encontre de ceux qui les
dérangent, comme Salman Rushdie ou Taslima Nasreen,
qui sont mises à exécution avec le meurtre de Théo Van
Gogh aux Pays-Bas, et qui s’étendent aujourd’hui à des
responsables politiques en Belgique, constituent un instru-
ment de pression politique sur l’Europe. Ce qui fait de la
mouvance islamiste un allié objectif de l’extrême droite!
La pensée non religieuse n’ayant pas sa place dans le
monde musulman, l’auteure plaide pour «que puissent (y)
naître des pensées et des philosophies, issues de ce même
monde musulman, mettant en cause la sacralité du Coran
et la légitimité de l’islam», sans quoi… Et de renvoyer l’Eu-
rope à ses interrogations sur elle-même, ses valeurs, ses
échecs et ses réussites mais aussi sur «ce qu’est et doit être
la démocratie».

Michèle Michiels
* Éd. Gallimard.

Espace de Libertés 326/décembre 2004 9

© AFP

Des jeunes filles musulmanes
récitant le Coran (Pakistan).



Espace de Libertés 326/décembre 2004 11

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?  

10 Espace de Libertés 326/décembre 2004

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?

Les réflexions et débats, parfois très polémiques,
relatifs à la thématique de la «réformabilité» de l’is-
lam, son adéquation avec le monde «moderne»

–sous-entendu, occidental–, reposent sur un questionne-
ment général le plus souvent mal défini et qui prend
parfois maladroitement acte des nombreux faits divers
(terrorisme, délinquance dans les cités défavorisées,
pratiques religieuses ostentatoires ou «ostensibles», etc.)
présentant un rapport, plus ou moins distendu, avec l’is-
lam. Le domaine juridique est l’un des champs d’étude
disciplinaires les plus prisés par les intellectuels, journa-
listes, hommes politiques et autres penseurs intéressés par
un traitement scientifique de la question d’une possible
modernisation de la religion islamique. Plus que pour
toute autre religion, la thématique du sacré au sein de l’is-
lam est très souvent abordée en termes légaux. En effet,
bien que n’étant pas une spécificité islamique, loin s’en
faut, le droit religieux, musulman en l’occurrence, paraît
être la clé de compréhension et de réformation de l’islam
contemporain. Le droit musulman (al-fiqh) est fréquem-
ment pointé du doigt pour son archaïsme, voire sa barba-
rie, et plus généralement pour son inadéquation aux
exigences et valeurs du monde moderne. En grossissant
un peu le trait, on peut noter que le discours journalistique
populaire renvoie l’image d’un monde musulman régi par
une shari’a (voie d’accès au salut, loi religieuse idéale)
impitoyable, un système légal immuable élaboré au
Moyen Âge et qui résiste imperturbablement aux tenta-

tives de modernisation initiées par les intellectuels musul-
mans réformistes, convertis aux valeurs humanistes occi-
dentales. Les lieux communs sont tenaces et il ne nous
semble pas inutile d’enrichir un peu le débat en mettant en
exergue deux constats fondamentaux, postulats incon-
tournables de toute réflexion menée sur la réforme de l’is-
lam à travers l’évolution de ce qui est présenté comme son
point focal: la loi religieuse. Contrairement au monoli-
thisme apparent, on constate tout d’abord l’existence
théorique et pratique d’un pluralisme d’opinions en
matière de droit musulman résultant d’une certaine liberté
de raisonnement à cet égard. D’autre part, il est indéniable
que ce pluralisme tend à laisser un espace d’expression
grandissant à des conceptions de la shari’a de plus en plus
novatrices. 

Dans la plupart des systèmes de croyance, le salut, quelle
que soit sa représentation dogmatique, est principalement
conditionné par un certain type de comportement. En
islam, on désigne par le terme ijtihâd l’effort de réflexion
juridique mené par les juristes-théologiens (mujtahid)
pour la formulation des normes destinées à réguler le
comportement des croyants dans tous les aspects de leur
vie terrestre et à les guider sur la voie du salut (shari’a). 

L’homme de loi, sauveur des âmes
À défaut de clergé, l’«assistance-conseil»pour le salut des
fidèles incombe au juriste qui se voit ainsi octroyer un rôle
majeur dans la gestion de la vie sociale et des destinées
individuelles. Le mujtahid, auteur secondaire de la loi reli-
gieuse, complétant le travail accompli par l’Auteur princi-
pal, Dieu, à travers sa révélation, est théoriquement libre
de définir son raisonnement juridique et la règle de droit
à laquelle il aboutit, tant qu’il peut en justifier l’«islamité».
Toutes les théories légales islamiques développées depuis
l’avènement de l’islam présentent comme point commun
la référence au Coran. En dehors de cette source appa-
remment incontournable du droit musulman, la libre
détermination des techniques de raisonnement utilisées
pour mettre au jour les normes est théoriquement abso-
lue. Le texte coranique n’énonçant que très peu de règles
de droit et étant ainsi loin du code juridique auquel on
tend parfois à l’assimiler, la marge d’interprétation du
juriste est considérable. La liberté de raisonnement laissée
au mujtahid est en quelque sorte semblable à celle du
juriste français contraint impérativement par les seuls
textes de protection des droits de l’Homme, la Constitu-
tion et les textes législatifs étant tous réformables. 

Le pluralisme d’opinions, axiome 
de la recherche de la volonté divine
Cette liberté octroyée au mujtahid dans l’exercice de son
art induit un pluralisme, un espace de divergence d’opi-
nions désignée en arabe par le terme ikhtilâf. L’acceptation
de principe de l’ikhtilâf résulte du fait que les musulmans
considèrent que l’intention divine que le juriste est censé
tenter d’identifier est, par nature, insondable. Dieu seul est

L’ijtihâd, un effort de réflexion juridique

Une évolution lente mais réelle

Contrairement à un monolithisme apparent,

il existe dans le champ juridique, un plura-

lisme d’opinions. Explications.

Hélène Legeay est doctorante
à l’Observatoire du religieux,
Institut d’études politiques
d’Aix-en-Provence.

omniscient, si bien qu’aucun juriste ne peut affirmer avec
certitude la véracité de ses opinions, sauf à se prendre
pour l’égal de Dieu. Il ne s’agit pas ici de nier la réalité de
la pression sociale et politique qui s’exerce aujourd’hui
encore dans le monde musulman pour imposer une
certaine conception, parfois archaïque, de l’islam et du
droit musulman. Toutefois, ce processus de domination
consistant à verrouiller la liberté de réflexion et de diver-
gence en constituant progressivement une orthodoxie
islamique au profit d’un groupe de juristes-théologiens
proches du pouvoir et en dehors de laquelle il n’y a «point
de salut» n’est pas propre à l’islam. Il ne s’agit en effet que
d’une manifestation parmi d’autres de la lutte pour la
domination des différents espaces sociaux autour de
laquelle s’articulent la plupart des organisations sociales.
De plus et surtout, la consécration politique d’une ou
plusieurs orthodoxies religieuses (le droit musulman offi-
ciellement consacré n’étant pas le même selon les pays et
les époques) n’ôte rien à la valeur dogmatique et à la perti-
nence du principe d’ikhtilâf en vertu duquel tout ijtihâd et
toute opinion légale islamique sont également valables
aux yeux de Dieu et des hommes. L’essentiel est finale-
ment de comprendre que l’expression «droit musulman»
recouvre en fait toutes les normes juridiques, des plus
traditionalistes aux plus modernistes, présentées par leurs
auteurs comme reposant sur un raisonnement islamique.
Il n’y a donc pas un mais une multitude d’ijtihâds reposant
sur une multitude de raisonnements juridiques et donnant
lieu à une multitude de droits musulmans. Il est par consé-
quent impropre d’affirmer par exemple que le droit
musulman autorise l’époux à infliger un châtiment corpo-
rel à sa femme. Il ne s’agit là que d’une opinion parmi
d’autres reposant sur une interprétation du Coran parmi
d’autres. Cette opinion traditionnelle est certes très répan-
due, mais n’en est pas moins concurrencée par d’autres
raisonnements dont certains mènent à une règle plus
nuancée, mais tout aussi islamique, selon laquelle les
femmes ayant aujourd’hui des responsabilités égalant
celles des hommes, cette prérogative de l’époux justifiée
autrefois notamment par le fait qu’il pourvoyait seul à la
survie économique de sa famille, n’a plus lieu d’être. 

Le dynamisme juridique du 
«Mouvement des Lumières»
La pratique contemporaine de l’ijtihâd indique que les
manœuvres politiques utilisées, aujourd’hui encore, par
certains dirigeants de la communauté musulmane pour
enrayer le renouvellement, la modernisation de la
pensée légale islamique n’ont pas suffi à priver définiti-
vement la loi religieuse de sa dynamique et de sa vitalité.
Preuve en est l’émergence, depuis le début du XIXe

siècle, d’une vague d’intellectuels réformistes parmi
lesquels certains ont d’ailleurs, à des époques diffé-
rentes, bénéficié d’une influence politique remarquable.
Al-Afghani, Mohammed’Abduh ou, plus récemment,
Mahmud Taha, Mohamed Arkoun, etc. sont autant d’in-
tellectuels, présentant une connaissance approfondie
des techniques traditionnelles de l’ijtihâd, et qu’une
double formation aux sciences humaines et sociales
dites «occidentales» a amenés à porter un nouveau
regard sur l’héritage culturel islamique. Notons toutefois
que si ces auteurs présentent des opinions légales
parfois très novatrices, notamment dans les domaines
les plus polémiques que sont le statut de la femme ou les
peines pénales, les techniques de raisonnement juri-
dique qui sous-tendent ces opinions sont le plus souvent
classiques. L’ijtihâd traditionnel, contrairement aux

apparences, présente un fort potentiel évolutif si bien
qu’il ne semble pas nécessaire de rompre avec cette
tradition juridique islamique et d’innover radicalement
pour produire des normes adaptées aux contextes
sociaux contemporains. J’en prendrai pour seule illus-
tration l’exemple bien connu de la polygamie. Ce sont,
contre toute attente, les mêmes techniques
d’exégèse coranique qui conduisent le
juriste traditionaliste Qaradhawi à autori-
ser la polygamie et le juriste réformiste
‘Abduh à l’interdire. Les intellectuels
modernistes contemporains du mouvement
dit des «lumières» (al-tanwîr) prennent
davantage leurs distances avec le droit
musulman traditionnel. Ils enracinent leurs
opinions légales dans une philosophie juri-
dique calquée sur la philosophie occiden-
tale et recourent notamment aux notions
de principes généraux du droit et de fina-
lités de la loi qui leur permettent de faire
primer l’esprit du Coran sur sa lettre dont le formalisme
freine quelque peu la liberté d’interprétation. C’est
certainement ce processus –en fait initié au XIIe siècle
par les juristes classiques– de valorisation de l’esprit du
message divin, aux dépens d’un fondamentalisme
textuel radical, qui conduira le droit musulman et, à
travers lui, l’islam, sur la voie de la réformation. 

Hélène Legeay

Plus que pour toute autre 
religion, la thématique 

du sacré 
au sein de l’islam 

est très souvent abordée 
en termes légaux.

Ce couple d’amoureux profite
des cours d’anglais suivis
dans une école privée pour
passer du temps ensemble. Ils
doivent faire preuve d’une
discrétion absolue sous peine
d’être renvoyés.
Photo Gaël Turine - Série
«Avoir 20 ans à Kaboul».

Femme avec œillet, Levni, Istanbul, Doré, argent et opaque, aqua-
relle sur papier - Exposition «Mères, déesses et sultanes», Palais des
Beaux-Arts de Bruxelles, jusqu’au 16 janvier 2005.



Espace de Libertés 326/décembre 2004 13

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?  

Le sourates ont été classées au cours des siècles plus ou
moins par ordre de longueur décroissante, sauf la
première.
Les premières sourates dans le texte actuel sont celles de
Médine, les plus longues, qui parlent des lois et des
normes. Les dernières, celles de La Mecque, sont les plus
courtes, les plus poétiques. Elles sont rythmées, parfois
même rimées. Elles parlent de Dieu et de la fin du monde.
Une sourate ne raconte pas une histoire continue (sauf la
12, qui raconte l’histoire de Joseph). Parfois une même
histoire est commune à deux sourates.
Le thème de l’islam, c’est l’origine divine du Coran, qui est
prouvée par le fait que ce livre a été révélé à un illettré, qui
n’avait donc pas eu accès à d’autres sources écrites. Le
Coran est «inimitable» (17:88), il complète les deux mono-
théismes.
Il n’est cependant pas prouvé que Muhammad était illet-
tré. Il est seulement certain qu’il n’a pas écrit de sa propre
main les révélations (29-48 «tu ne l’écrivais pas de ta main
droite»). À la mort de Muhammad, la totalité du texte
n’était pas écrite, ce qui est controversé par les musul-
mans. Mais pourquoi donc Muhammad n’a-t-il pas,de son
vivant, groupé en un corpus les révélations transmises?
Soit parce que les révélations sont venues par petits frag-
ments, soit parce qu’il fallait maintenir une certaine flexi-
bilité à cause de l’abrogation, soit en raison de la mort du
prophète à la fin de la révélation.

Doutes et énigmes
Certaines sourates sont faciles à lire. Mais certains versets
ou mots sont parfois incompréhensibles ou sujets à
discussion. Un exemple (9:29) affirme que les chrétiens et
les juifs doivent payer la capitation, mais ne précise pas
comment (de la main à la main?). Un quart des sourates
commence par des lettres mystérieuses: (ALM) non
encore explicitées.
Pourquoi donc les commentateurs les plus anciens sont-ils
incapables d’expliquer certaines parties du Coran? Deux

explications: soit le Coran écrit n’a existé que longtemps
après la mort du Prophète, soit une partie du Coran était
déjà ancienne à l’époque. Exemple: la fornication est
punie par la Loi sous forme de lapidation mais le Coran dit
(24:2) «Battez-les de 100 coups de fouet». Pourquoi cet
écart?
Une théorie récente de Wansbrough, Cook et Crane
affirme que le Coran date du début du IXe siècle. Pour
eux, le Coran ne serait pas d’origine arabe et ferait suite à
des contacts avec des civilisations extérieures (chrétienne
et juive) qui ont forcé les Arabes à se créer une identité
religieuse, à partir de données qui ont été travaillées pour
se conformer à un cadre mythique propre.
Quelles sont donc les preuves historiques concernant la
compilation du Coran peu de temps après la mort du
Prophète? Les premières sources chrétiennes parlent de
l’existence du Coran au VIIIe siècle. Les sources de l’is-
lam, quant à elles, semblent montrer que le texte n’est pas
entièrement fixé avant le début du IXe siècle.
Certains exégètes contemporains voient le Coran comme
l’œuvre de l’esprit de Muhammad. Le texte ne serait pas
descendu du Ciel dans sa formulation précise mais aurait
été filtré à travers son esprit et exprimé dans les limites de
son intellect et des mots de son époque.
En opposition avec la théorie de Wansbrough, l’orienta-
liste allemand Günter Lüling affirme qu’une partie du
Coran est basée sur des hymnes chrétiens. Enfin, le
linguiste Christoph Luxenberg affirme dans son livre
récent (Syro-aramäische Lesart des Koran) que le Coran
doit remonter à un livre écrit dans un langage hybride
syro-araméen-arabe. Un consensus est néanmoins diffi-
cile à obtenir entre spécialistes concernant la question de
l’influence du syro-araméen sur l’arabe du Coran.
Au-delà de ces discussions complexes et non abouties, la
voie est donc clairement ouverte par la linguistique qui
permettra peut-être d’invalider l’affirmation de l’origine
divine du Coran.

Jean-Claude Lambert

12 Espace de Libertés 326/décembre 2004

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?

En 610, un membre de la tribu des Quraishites
entend, dans une grotte, une voix qui lui dit:
«Récite, au nom de ton Maître qui a créé. Il a créé

l’homme à partir d’un grumeau» (96:1-2). L’homme qui
entendit cette voix était Muhammad et le résultat du
message s’appelle le Coran. Coran qui nous semble
parfois incohérent et qui nous étonne pas ses contradic-
tions.

Je citerai trois exemples concernant le même sujet mais
de différentes façons:

Dans la sourate 2 (verset 190), on lit «Combattez sur la
voie de Dieu ceux qui vous combattent, mais ne les atta-
quez pas les premiers», alors que la même sourate (verset
191) donne: «Tuez-les là où vous les trouverez», et qu’en-
fin, toujours la même sourate (verset 256) affirme «Pas de
contrainte en religion».

Il faut donc comprendre le Coran verset par verset, par les
circonstances dans lesquelles il a été révélé. C’est dans ce
sens que je le présente ci-après: par la mise en perspective
de l’histoire du Coran, par sa collection, sa mise en page,
sa structure. Le Coran constitue en fait pour les musul-
mans les indications de Dieu pour réaliser l’Histoire.

Collection
Le Coran comprend 114 chapitres (sourates) et 6 236
versets (ayat). D’après la Tradition, c’est le calife ‘Uthman
(644-656) qui est l’éditeur ou le collecteur du texte.

Un des compagnons de Muhammad vient voir le calife et
se plaint de variations dans la récitation du Coran. En
outre, la crainte de perdre le texte mémorisé se fait jour,
suite à la bataille de Aqrabah, dans laquelle beaucoup de
musulmans ont perdu la vie.

‘Uthman obtient de la veuve de Muhammad, Hafsa, des
«feuilles» soit des feuilles de palmier, des tessons, des os
plats, sur lesquelles étaient inscrits des versets du Coran.
Il réunit un groupe, conduit par Zayd ibn Thabit, qui avait
été le secrétaire de Muhammad, afin de former un seul
volume.

Première question: comment Hafsa était-elle en posses-
sion de ces «feuilles»?

Elle était non seulement la veuve de Muhammad mais
aussi la fille du second calife ‘Umar (634-644), qui lui-
aussi aurait assemblé un Coran.On dit aussi que ‘Umar
aurait reçu des «feuilles» du premier calife Abu Bakr (632-
634). On dit enfin que le Coran aurait été assemblé du
temps du Prophète.

Nous sommes manifestement en présence de contradic-
tions: qui a collecté le Coran? Quelles sont donc ses
sources?
Une chose est certaine: la recension, ou texte canonique
du Coran, a été rapide, ce qui est la preuve de l’autorité de

l’État islamique à cette époque. Et l’autorité à cette
époque, c’était le calife ‘Uthman.

On prend donc les «feuilles» de Hafsa, on y ajoute tous les
fragments trouvés ailleurs et, surtout, on compare avec le
texte mémorisé. Une dispute sur la forme d’un mot doit
être transmise à ‘Uthman. En cas de désaccord sur la
prononciation d’un mot, on choisit le dialecte de La
Mecque, parce que le Coran a été révélé dans le dialecte
arabe de La Mecque. On choisit donc le texte de La
Mecque, ce qui mènera plus tard au conflit avec le parti de
‘Ali (shiites), qui va accuser le texte d’avoir subi des chan-
gements et, minimiser le rôle de ‘Ali. Ce qui constituera le
germe de conflits entre shiites et sunnites. On écarte de
force les trois autres recensions et on envoie quatre copies
du texte canonique dans les villes de Basra, Kufa, Damas
et Médine.

Une lettre relate une réunion entre chrétiens et musul-
mans en 639. On en déduit qu’en 639, il n’existe pas de
livre (volume) du Coran; il n’y avait pas de traduction
arabe de la Bible à cette époque.

Le texte sera colligé vers 650 sous forme consonantique,
puis on passera de l’écriture consonantique à l’écriture
vocalisée. Ce processus se termine vers 900.

«Une révélation en progrès»
Le Coran a été révélé par l’intermédiaire d’un ange
(Gabriel) à Muhammad (on ne sait pas si l’ange parlait),
qui le récite, le fait écrire par des scribes et le fait mémo-
riser.

Le Coran arrive par petits bouts, dans un ordre qui n’est
pas celui que nous connaissons aujourd’hui. Pendant la
vie de Muhammad, il est donc «une révélation en pro-
grès».  Ce qui permet d’ailleurs de relier certains passages
du Coran à des événements précis qui l’inspirent.
Quelques exemples

l La protestation des femmes (33:37): le fils adoptif de
Muhammad, Zayd, répudie sa femme Zaynab et Muham-
mad l’épouse. Ce qui conduit à une plainte d’une de ses
femmes. Et aussitôt, apparaît un verset pour justifier la
position de Muhammad: «il n’y a pas de faute pour les
croyants à se marier avec les épouses de leurs fils adop-
tifs». Il pourrait paraître bizarre que ce verset soit à la fois
une réponse à une plainte «historique» et fasse partie d’un
texte «éternel», «divin»: il n’y a pas de problème puis-
qu’Allah savait de toute éternité ce que cette femme allait
dire ou faire.

l Les versets dits «sataniques» (53:20 bis et ter): pour
plaire aux païens de La Mecque, les versets 19 et 20 de la
sourate 53 citent trois déesses païennes ( al-Lat, al-Ouzza
et Manate). Ces trois noms sont suivis de la phrase: «Ce
sont des déesses haut placées et leur intervention est
souhaitée». On considère donc ces déesses comme des
intermédiaires entre l’homme et Dieu. Muhammad se
rend compte de l’erreur et annonce (22:52) que Satan
essaye de corrompre le texte de Dieu, qui a abrogé ces
deux lignes.
Les sourates ont donc été révélées sur une durée de 22
ans: douze ans à La Mecque et dix ans à Médine.

La «genèse» du Coran

Le Coran est-il créé ou incréé? Les spécia-

listes n’ont pas abouti. Tentative de réponse.



14 Espace de Libertés 326/décembre 2004

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?

Espace de Libertés 326/décembre 2004 15

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?  

XIe siècle, mais s’engluent dans les disputes scolastiques
qui offusquent la nouveauté de la perspective (nouveauté
que seule l’analyse philosophique réalisée à notre époque
a pu mettre en évidence). Aussi l’école finit-elle par dispa-
raître de la scène publique.

Redécouverte 
Le mu‘tazilisme n’est dès lors plus connu que comme
objet de répulsion à l’intérieur de l’islam, et, à partir du
XIXe siècle, comme objet de curiosité de la part des orien-
talistes qui –ne les connaissant qu’indirectement et sur la
foi de leur mauvaise réputation– commencent par voir
dans les mu‘tazilites des «libres penseurs». L’absence de
documentation originale empêche, pendant longtemps,
tout jugement objectif. C’est l’historien des idées Ahmad
Amin qui, dans les années 1930, tout en continuant à ne
s’appuyer que sur les sources «orthodoxes» alors seules
disponibles, développe néanmoins l’idée que l’islam a
beaucoup perdu dans la disparition d’une école de pensée
favorisant ouvertement la raison. La redécouverte et la
publication de textes originaux favorise l’engouement
pour l’idée d’une époque d’or de la pensée musulmane.
On y trouve toutes les vertus que l’islam orthodoxe n’au-
rait ensuite perdues qu’à cause des vicissitudes de l’his-
toire. On insiste en particulier sur la thèse de la liberté de
l’homme, d’une part parce que cela va à l’encontre de
l’image «fataliste» qui est traditionnellement attachée à
l’islam, de l’autre parce qu’on croit pouvoir conjuguer le
mot «liberté» de toutes les façons, passant notamment de
la liberté de choisir entre le bien et le mal à la liberté de
pensée. Un intellectuel en vue comme Mohammed
Arkoun croit, pour sa part, que le retour à la thèse du
Coran créé pourrait être la prémisse d’une révision du
mode de réception de la révélation.
Mais l’histoire impartiale des idées contraint à corriger le
tir. Les mu‘tazilites n’étaient pas des libres penseurs mais
bien des défenseurs, voire des «apologistes hargneux» de
la religion musulmane face aux critiques émanant de
populations soumises au pouvoir de l’islam et disposant

déjà de doctrines élaborées. Par ailleurs, si l’école a été
dans son ensemble victime de l’utilisation politique que le
pouvoir a fait de sa doctrine, on ne peut ignorer que
certains de ses membres ont participé activement au
mouvement d’inquisition lancé par celui-ci.
À quoi il faut ajouter que le mu‘tazilisme a été victime non
seulement de l’orthodoxie, mais aussi de lui-même. S’il a
eu le mérite de canaliser le bouillonnement intellectuel
intense du début de l’époque du califat abbasside, cela
entraînait aussi pour lui le risque d’assumer les consé-
quences de la passion dialectique qui animait d’autant
plus ses membres qu’ils étaient divisés en factions rivales.
Avant même la condamnation politique, une de ses
gloires, Ibn al-Rîwandî, s’est fait un malin plaisir de rele-
ver les implications scabreuses des positions de tels de ses
maîtres, ce qui l’a fait rejeter par ses confrères.
Quant à l’exigence de rationalité qui est liée à son nom,
elle ne signifie pas la croyance en l’autonomie de la raison.
Les mu‘tazilites se contentaient de retourner contre les
adversaires de l’islam l’accusation d’irrationalité en
montrant qu’ils étaient eux-mêmes plus irrationnels
encore. Le seul à avoir pris au sérieux l’exigence de pure
rationalité, al-Warrâq, a traité l’is-
lam comme les autres religions,
s’efforçant de l’épurer de ses
aspects psychosociologiques (pra-
tiques coutumières, préjugés cultu-
rels, fidéisme, absence d’esprit
critique), comme il s’était efforcé
de donner une présentation ratio-
nalisée du manichéisme, l’épurant
de ses aspects mythologiques.
Mais du coup, il n’est pas seule-
ment sorti du mu‘tazilisme,
comme Ibn al-Rîwandî; il est sorti
de l’islam lui-même pour aboutir à
un monothéisme abstrait, pure-
ment philosophique.

La révélation comme
«descente»
Liberté morale mais non liberté
de pensée; rationalité réduite à
une argumentation ad hominem; la thèse du Coran
créé serait-elle la seule à conserver une actualité au
mu‘tazilisme? Même pas! Les commentaires du Coran
émanant d’auteurs mu‘tazilites qui nous sont connus
(ceux d’Abû’Ali al-Jubbâ’î, reconstitué par D. Gimaret
d’après les nombreuses citations qui en ont été faites, et
celui de Zamakhsharî, un des classiques du genre) ne
témoignent pas de changement de point de vue sur la
révélation. Comme toujours en islam, celle-ci est per-
çue comme «descente» et comme dictée. Que la parole
de Dieu soit créée signifie seulement, dans l’esprit de
ces auteurs, qu’elle n’est pas quelque chose d’égal à
Dieu subsistant à côté de lui. Leur seul but est d’éviter
une dérive du genre de celle qu’ils croient voir dans la
Trinité chrétienne, qu’ils interprètent de façon «chosi-
fiante». Même les critiques émanant des dissidents (al-
Warrâq et Ibn al-Rîwandî) restent sur le même plan de
la croyance en la fixité des textes, dans lesquels on se
contente de montrer des incohérences d’idées ou d’in-
dications matérielles afin de relativiser leur origine.
Position polémique, mais non constructive d’une exé-
gèse critique.

Dominique Urvoy

L’islam développe dans tous les registres la concep-
tion coranique de l’histoire selon laquelle le temps
n’apporte que dégradation par rapport à une perfec-

tion initiale. Dieu nous a donné d’emblée la vérité absolue
et ce sont les hommes qui, dans leur faiblesse, tombent
progressivement dans l’«oubli». D’où, pendant la première
phase de l’humanité, la nécessité d’envoi périodique de
prophètes pour «rappeler» le message. Mais Muhammad
ayant clos ce cycle de la prophétie, nous sommes dans une
seconde phase; aussi le seul recours contre la corruption
actuelle est-il de revenir aux origines de l’islam. La ques-
tion est donc celle de la désignation de l’origine. Les tradi-
tionalistes optent pour le retour aux pieux «anciens»
(salaf); les modernistes pensent trouver une contrepartie
dans les débuts de la réflexion islamique et invoquent le
mu’tazilisme. Que faut-il en penser?

Le mu‘tazilisme est la première école théologique qui se
soit constituée comme telle en islam. Apparu vers le
second quart du VIIIe siècle, soit environ un siècle après le
début de l’islam, et à la suite de premières interrogations
spontanées sur la détermination par Dieu des événements
ou sur la définition du croyant, il se distingue d’elles par
son caractère organisé. Face aux partis qui déchirent la
communauté musulmane et qu’ils considèrent comme
également fautifs, ses fondateurs prônent la «mise à
l’écart» (i’tizâl) et envoient des propagandistes totalement
dévoués dans diverses régions de l’Empire.
La façon dont s’est fait le passage d’un parti idéologique à
une école dogmatique n’est pas bien connue. L’enchaîne-
ment logique des idées permet de supposer le processus
suivant. Le point de départ est que «la saine raison»
conduit à poser deux principes fondamentaux: –l’exis-
tence du monde suppose un Créateur absolument Un et
Parfait;– l’homme est capable de découvrir par lui-même
les grandes vérités morales et est libre de les suivre ou
non. Du premier principe découle la négation en Dieu
d’attributs distincts de son essence, et l’affirmation que le
Coran, en tant que «parole de Dieu», est créé; du second,
l’idée que Dieu est juste, ce qui conduit à supposer que la
révélation est faite pour compléter la raison par la formu-
lation de «promesses et menaces», que le pécheur grave
n’est ni musulman ni infidèle mais n’est plus un véritable
croyant et sera puni de l’enfer éternel s’il ne fait pénitence,
et que les fidèles doivent pratiquer «l’ordre du bien et l’in-
terdiction du mal», au besoin jusqu’à la révolte armée
contre tout imâm injuste. Ce n’est toutefois que près d’un
siècle après l’apparition du mouvement que sont formulés

clairement ces cinq principes (unicité divine, justice,
promesse et menace, situation intermédiaire du pécheur,
ordre du Bien et interdiction du Mal) et qu’est définie l’ap-
partenance à l’école mu‘tazilite par leur respect, quitte à
diverger sur le reste.

Disparition
Au début, le mu‘tazilisme n’est contesté que par des grou-
pes piétistes, choqués en particulier par l’idée que le
Coran –parole de Dieu– soit créé. Ce sont les vicissitudes
politiques qui la font pâtir. Désireux d’unifier la commu-
nauté autour d’un même credo, trois califes successifs,
dans la première moitié du IXe siècle, tentent d’obtenir
–au besoin par la force– l’adhésion de tous les hommes de
religion à cette doctrine. Si la plupart cèdent, se réfugiant
derrière le droit à la «dissimulation légale», quelques-uns
résistent ostensiblement, ce qui leur vaut un grand pres-
tige auprès de la foule. Aussi le califat opère-t-il ensuite un
changement complet de cap, commençant par interdire
toute discussion sur le statut du Coran, et plus tard décla-
rant le mu’tazilisme doctrinalement suspect. L’école est
dès lors marginalisée, tout en continuant à vivre à côté
d’une nouvelle orthodoxie traditionalisante qui est obligée
de tenir compte de certaines de ses idées. Elle se renou-
velle même en produisant une théorie du réel comme
constitué d’un ensemble de distinctions et de différences à
l’intérieur de l’immanence, en contraste absolu avec la
plus grande partie de la tradition religieuse musulmane
qui, à l’instar du Droit, repose sur une vision hiérarchisée
du monde. Toute une série de «sommes» sont rédigées au

Le mu‘tazilisme: 
mythes et réalité

Première école théologique, vite marginalisée

et oubliée, le mu‘tazilisme est une école de

pensée favorisant la raison.

Dominique Urvoy est profes-
seur à l’université de
Toulouse-Le Mirail.

Les mu‘tazilites n’étaient pas
des libres penseurs

mais bien des défenseurs, 
voire des «apologistes hargneux»

de la religion musulmane 
face aux critiques émanant de

populations soumises au pouvoir 
de l’islam et disposant déjà 

de doctrines élaborées.

© AFP

Une femme pakistanaise brodant des versets du Coran.



Espace de Libertés 326/décembre 2004 17

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?  

16 Espace de Libertés 326/décembre 2004

d o s s i e r :  L ’ i s l a m  e s t - i l  r é f o r m a b l e ?

Maroc

Femmes, sexualité et pouvoir

Le 6 février 2004, la nouvelle Moudawana entre en
vigueur. Après des années de lutte de la part des
associations féministes, après une réforme inabou-

tie en 1993, après des tentatives de faire échouer tout
projet progressiste d’amélioration des conditions de vie
des femmes. «Nous avons été insultées par les imams lors
des prêches dans les mosquées. Il y a eu une grande
contre-manifestation au projet de plan d’intégration de la
femme, en mars 2000. Les religieux ont tenté de faire
passer l’idée que nous allions mettre l’honneur des familles
en péril, que les féministes étaient des prostituées»,
commente Rachida Tahri, de l’Association démocratique
des femmes du Maroc, installée à Casablanca. Il faudra un
arbitrage royal, un discours ferme et sans ambiguïté de
Mohammed VI le 10 octobre 2003, pour que la réforme
aboutisse enfin. De quoi les hommes avaient-ils donc
peur? La Constitution reconnaissait déjà une égalité des
genres dans la sphère publique, sous-entendant des droits
civiques égaux. Pourtant la famille restait, sur le plan
légal, le bastion d’un machisme intransigeant1.

Considérée comme mineure à vie, la femme marocaine
pouvait diriger une entreprise florissante, être ministre ou
pilote de ligne, mais ne devait en aucun cas contester l’au-
torité de son mari… ou de son père si elle était célibataire.
La loi a changé, la famille est désormais gérée de manière
égalitaire par les deux époux2. Les femmes ont en mains
les outils juridiques de leur liberté. C’est officiel. Pour
autant, il n’est pas certain qu’elles aient le pouvoir de
contrer les élans réactionnaires de certains milieux puis-
sants, notamment islamistes, intégristes ou non.

Sur le plan judiciaire, les interprétations des textes légaux
concernant les modalités du mariage ou du divorce
varient d’un tribunal à l’autre, voire d’un juge à l’autre au
sein d’un même tribunal. Difficile de se défaire de ses
préjugés, de son éducation, du jour au lendemain, fût-on
homme de loi. Inutile de souligner, d’ailleurs, que l’écra-
sante majorité de la magistrature marocaine est mascu-
line. Mais plus encore: comment gérer l’inertie, mêlant
déni des réalités et passivité, de la majorité des hommes
au Maroc? Après tout, ils n’étaient pas les plus deman-
deurs du changement. 
Sur le plan religieux, «la situation a régressé par rapport à
ce qu’elle était il y a vingt ans», souligne Houria Alami
M’Chichi, politologue à l’université de Rabat. Le change-
ment date de la fin des années 1980. Il est soudain devenu
très inconvenant de dire que l’on ne jeûnait pas pendant le
ramadan, même dans des milieux plus traditionnellement
«ouverts», comme le milieu universitaire. J’ai vu de plus en
plus d’étudiantes porter le voile. Aujourd’hui, nous
sommes au cœur de la crise. Se rattacher au religieux est
une tentation forte, une facilité. La religion imprègne tout
le système éducatif. Elle donne des réponses toutes faites
et donc n’incite pas à se poser des questions». Selon elle,
le discours des islamistes se base sur l’autojustification et
la culpabilité. Culpabilité qu’ils font essentiellement peser
sur les filles, à travers le voile, notamment. «Le port du
voile, c’est du “donnant donnant”», reprend Houria Alami
M’Chichi. «C’est la culpabilité que les filles acceptent d’en-

dosser en échange de la part de liberté, celle de sortir seule
dans la rue par exemple, que les hommes leur ont
accordée. Actuellement, il y a une instabilité des convic-
tions et une perte progressive mais inéluctable du pouvoir
par les hommes. Ça leur fait peur. La modernité n’arrive
pas, elle est installée, il n’y a plus à lutter contre elle. Même
les modernistes sont angoissés. Ils ne veulent pas du
visage occidental de la modernité, stigmatisée par le
PACS3. Ils craignent d’aller trop loin au risque de favoriser
les radicaux». Pour la politologue, la crise ne se résoudra
que lorsque les hommes accepteront d’abandonner le
sexe comme outil de pouvoir. Un sujet tabou et pourtant
au cœur du débat sur l’égalité des genres, au cœur du
discours des islamistes sur les femmes. Incontournable. 

Du machisme ordinaire 
à la violence banalisée
Dans les sociétés arabo-musulmanes, les mentalités, des
hommes comme des femmes, ont été façonnées par ce
principe - la supériorité (sexuelle) de l’homme sur la
femme. L’éducation différenciée des garçons et des filles
en assure la pérennité, de génération en génération, et
passe les frontières. Le témoignage ultra-médiatisé de
Leila, franco-marocaine, «mariée de force»4, le souligne,
même s’il ne peut être généralisé. Ce qui, en revanche, est
frappant, c’est l’absence relative des femmes dans l’espace
public. «Quand mon oncle, ingénieur à Paris, vient passer
ses vacances au pays, il arrive en voiture. Sa femme et ses
deux filles sont à l’arrière, il est devant avec mon petit
cousin de 8 ans. S’il s’arrête sur une aire de repos, il
descend avec son fils prendre un café et laisse sa femme et
ses filles dans le véhicule. Ici, on a tendance à considérer
qu’une femme dans un café est une prostituée. D’autant
plus si elle est seule», raconte un jeune professeur de droit
de Rabat. 
Corollaire de cette logique patriarcale, la violence à
l’égard des femmes reste une problématique préoccu-
pante, très peu prise en considération. Un jeune homme
issu de la bonne bourgeoisie peut déclarer sans choquer
son entourage: «Je suis fumeur. Pendant le ramadan, je
deviens très nerveux. Ma femme le sait, elle se tient à
carreau…». 
Au Maroc, une femme battue par son mari ne peut porter
plainte que si elle parvient à prouver ses dires par deux
personnes non apparentées. «Or, à partir du moment où la
majorité des femmes sont battues par leurs maris, dans
l’intimité d’une chambre à coucher, comment voulez-vous
obtenir des témoignages? Les voisins préfèrent se taire. La
violence conjugale est considérée comme quelque chose
qui relève de la sphère privée», note Fatima Ferdaous de
l’Association marocaine de la lutte contre la violence à
l’égard des femmes. En outre, les policiers et les juges ne
peuvent s’abstraire de la pensée dominante: ils ont encore
souvent tendance à privilégier le témoignage du mari et à
penser que la femme mérite peu ou prou la «correction»
infligée5.

La virginité des filles, 
l’honneur des hommes
De manière générale, dans l’inconscient collectif, les
femmes sont classées en deux catégories: les femmes
respectables parce que mariées et les «prostituées». Le
retour en force de l’intégrisme religieux accentue encore
ce manichéisme. La sexualité, comme l’analyse la polito-
logue Houria Alami M’Chichi, est bien la clé de voûte du

système discriminatoire. Pour le dire crûment, si les filles
sont soumises à un tel contrôle familial et social –une fille
ne peut sortir seule dans un café, non pas parce que son
père le lui interdit mais parce que «la société» la stigmati-
sera comme «mauvaise fille»– c’est qu’elles tiennent l’hon-
neur de leur famille, et singulièrement des mâles de la
famille, entre leurs cuisses. Et, alors que la question de la
sexualité est taboue, les jeunes contournent l’interdit par
une pratique très répandue de la sodomie dans les rela-
tions hétérosexuelles6. Ce qui est une façon pour le moins
paradoxale de refuser la «modernité occidentale». Ceci
étant, l’âge moyen des Marocaines au mariage étant de 26
ans, «l’obligation de pureté» est de plus en plus difficile à
tenir. La virginité des filles fait ainsi la fortune des gyné-
cologues. «99% des garçons prétendent que cela ne les
dérange pas d’avoir une jeune femme non vierge pour
petite amie. Mais dans 99% des cas, ils veulent épouser
une vierge. C’est une hérésie statistique. Voilà pourquoi
j’opère. Je recouds des hymens: pendant la nuit de noces,
la fille a très mal, elle perd du sang, tout le monde est
content. Moi, j’ai la satisfaction d’avoir sauvé un mariage»,
explique un gynécologue de Rabat. Ce médecin, qui
souhaite garder l’anonymat, fournit également des certifi-
cats de virginité. Certificats demandés par les familles
pour justifier le montant de la dot. Il pratique des inter-
ruptions de grossesse sans états d’âme. Il suffit d’exami-
ner les conditions de vie exécrables des mères célibataires
pour apprécier la portée humanitaire de cet acte. 
Comme ce gynécologue, ils sont nombreux au Maroc à
jongler quotidiennement avec certains impératifs phallo-
crates de la tradition et des acquis de l’évolution sociétale.
Pour ne «choquer personne», pour ne pas «favoriser les
intégristes» ou pour «préserver les valeurs familiales».
Tenir en équilibre entre ces deux courants demande des
efforts constants qui retardent, forcément, la stricte appli-
cation du nouveau Code de la famille. Mais retarder ne
veut pas dire annihiler. Pour s’imposer durablement, l’éga-
lité des genres au Maroc a besoin de beaucoup plus
qu’une loi. Elle ne pourra pas se passer d’une réforme de
l’éducation au sens large. Soit au sein de la famille et des
entités scolaires. Un travail de longue haleine. 

Aurore D’Haeyer*

1 Entre autres, le Code
organisait le devoir
d’obéissance de l’épouse,
la répudiation, le
mariage précoce –à
partir de quinze ans pour
les filles–, la polygamie.

2 La femme ne peut être
mariée ni avant 18 ans
révolus, ni sans son
consentement. Elle peut
demander le divorce avec
plus de facilité. Enfin, les
procédures de répudia-
tion et de polygamie sont
tellement verrouillées
qu’elles en deviennent
presque impossibles.

3 PACS: Pacte civil de soli-
darité.

4 Leila, Mariée de force,
Oh! Éditions, 2004.

5 Selon les chiffres de la
thèse du docteur
Boutayeb Saber de l’Hô-
pital Avicenne de Rabat,
12% des femmes battues
le sont par des représen-
tants des forces de
l’ordre et de la justice. 

6 Pratique que l’on
retrouve très souvent et
paradoxalement dans les
témoignages des femmes
battues qui parlent de
«punition».

* Au Maroc, avec le
soutien de la Fondation
Roi Baudouin.

Avec la réforme du Code de la

famille au Maroc –ou Moudawana -

les médias ont sans doute crié un

peu trop vite à l’égalité des genres. Il

reste des résistances importantes,

passives et actives, aux change-

ments. En première ligne: le retour

en force d’un islamisme radical et

une codification de la sexualité

inégalitaire, largement acceptée. 

© D’Haeyer

© D’Haeyer

Pour s’imposer durablement...

... l’égalité des genres au Maroc a besoin de beaucoup plus qu’une loi.



Espace de Libertés 326/décembre 2004 19

i d é e s

18 Espace de Libertés 326/décembre 2004

i d é e s

totalité. D’en faire un homme
nouveau. En présentant les insurgés
des ghettos comme étant tous
sionistes et en les regardant comme
des soldats de la guerre existentielle
permanente d’Israël  –lequel n’existe
d’ailleurs pas encore alors en tant
qu’État– le sionisme a cherché à
prouver la légitimité de son idéologie.
Et à lester son récit héroïque du poids
d’une histoire récente. J’ajouterai
qu’en inscrivant les révoltes des ghet-
tos dans la lignée des guerres d’Is-
raël, à partir de Massada et jusqu’au
conflit de 1948, on octroyait déjà une
dimension «holocaustique», totale,
dévastatrice à ces conflits locaux.
Des hostilités qui, aussi féroces
qu’elles soient, n’ont jamais atteint
jusqu’à l’ombre de cette ampleur.

Quelle a été, dans ce récit sioniste
originel, la lecture de l’insurrection
du Ghetto de Varsovie? 
L’événement exceptionnel qu’a formé
cette révolte a été extrait de la réalité
spécifique qui l’a fait naître afin de
pouvoir la transformer en une
bataille sioniste idéalisée. Comme
d’autres l’ont écrit, c’est l’État d’Is-
raël qui a créé l’insurrection dans sa
version populaire, mythologisée.
C’est pour mieux «sioniser» Varsovie
qu’a été occulté le suicide collectif du
chef de l’insurrection, Mordechai
Anielewicz, et de ses camarades. Et
qu’a été masquée la part considé-
rable prise par les non-sionistes dans
cet exploit énorme qu’a été la révolte
du ghetto. C’est pour la même raison
d’ailleurs qu’on a voulu créer, en
Israël, une distinction radicale entre
les insurgés et la grande masse des
Juifs massacrés. Comme si les insur-
gés ne faisaient pas partie du peuple
et ne partageaient pas sa vie quoti-
dienne. Comme si la révolte était née
des cieux bleus et lointains du pays
d’Israël. Et non pas justement des
conditions effroyables de l’occupa-
tion et de l’extermination nazies…

Guerre des Six Jours, campagne du
Liban, retrait du Sinaï: la Shoah,
comme récit à géométrie variable,
va être convoquée pour justifier l’at-
titude d’Israël dans des circons-
tances historiques chaque fois spéci-
fiques. C’est le propos même de
votre travail. Dans ce contexte, vous
évoquez l’émergence progressive
d’un «messianisme politique»?
Le sionisme a toujours abrité un
certain messianisme politique. L’en-
treprise sioniste, bien qu’enracinée

dans l’histoire, n’aurait jamais pu se
réaliser sans cet ingrédient, sans
cette dimension irréelle mélangée à
son réalisme «extrême». Hannah
Arendt n’a-t-elle pas vu dans l’élan
politique du mouvement sabbatéen
un prédécesseur du sionisme? Mais à
cela s’ajoute une certaine dimension
–presque miraculeuse– de rédemp-
tion conférée à Israël après la Shoah.
La renaissance du peuple d’Israël
après le grand massacre est en effet
perçue, parmi les religieux, comme la
Rédemption. Comme le début de la
révélation du Messie. Mais cette idée
ne se retrouve pas que chez les reli-
gieux. Ainsi Ben Gourion voit-il, lui
aussi, dans la création de l’État d’Is-
raël, une rédemption. Laïque, certes,
mais une rédemption quand même.
La guerre des Six Jours sera d’ail-
leurs, à son tour, interprétée comme
un autre miracle épargnant à Israël
un nouvel holocauste, etc. Ce qui
importe, c’est que ces notions véhi-
culées de manière systématique ne
créent pas nécessairement des pen-
seurs libres. Des gens rationnels,
autonomes, politiques, qui réfléchis-
sent par eux-mêmes, qui conçoivent
leur monde et leur réalité d’une
manière indépendante et politique,
alors que la réalité d’Israël n’est ni
«holocaustique», ni rédemptrice.
C’est bien évidemment une réalité
concrète, historique qu’il faut appro-
cher par des moyens historiques et
politiques.

Les racines d’un meurtre

Pourquoi le mouvement travailliste
israélien a-t-il accepté le refus de la
droite de voir se développer un
débat de fond sur l’assassinat d’Yit-
zak Rabin? 
Dans l’espace crépusculaire qu’est
devenu Israël, où chaque risque est
amplifié de façon irréelle, chaque
danger s’apparente au péril d’une
nouvelle Shoah. Certes, il s’agit là
d’une perception subjective. Mais
cette perception fait partie intégrante
de la réalité dont elle est une des
dimensions obligées. Dans pareilles
circonstances, on imagine sans peine
que, pour ceux qu’aveugle ce falla-
cieux sentiment d’effroi, un effort
politique comme celui qu’a accompli
Yitzak Rabin avec les accords d’Oslo
apparaît comme «holocaustique» et
que, partant, tous les moyens leur
semblent justes pour sauver les Israé-
liens de l’anéantissement. Or c’est là,

exactement, ce qui s’est
passé dans l’esprit de son
meurtrier. La raison pour
laquelle le mouvement
travailliste a reculé devant
un débat de fond sur les
raisons idéologiques de
cet assassinat n’est donc
pas difficile à comprendre,
puisque c’est lui-même
qui a instrumentalisé la
Shoah. Notamment en
nazifiant les Arabes pour légitimer
l’usage, contre eux, de la force mili-
taire israélienne. Contre Rabin, la
droite, les colons et leurs rabbins ont,
au fond, amplifié –d’une manière que
je qualifierais de pathologique– le
discours «shoahtique» préexistant du
sionisme travailliste. Rabin, donc, a
été qualifié de traître, présenté
comme un SS, comparé à Pétain, etc.
Et bien entendu, dans un tel climat
d’hystérie collective, il se trouve
toujours quelqu’un pour prendre les
choses au pied de la lettre. Et se
donner la mission de sauver la
nation…

Avec le retrait d’Israël de la bande
de Gaza ne risque-t-on pas de
revivre une situation comparable?
Israël vit aujourd’hui, de fait, avec la
crainte de voir son chef de gouverne-
ment à nouveau assassiné. Et ce,
pour les mêmes raisons que celles
qui ont présidé au meurtre de Rabin.
Les experts disent que la seule ques-
tion qui se pose est de savoir quand
et comment! Ariel Sharon, le «père
des colonies», a, en effet, pris la déci-
sion de supprimer la présence israé-
lienne à Gaza, alors que pour les
colons et leurs partisans, abandonner
le moindre mètre carré d’un territoire
sanctifié par l’histoire religieuse juive
et conquis lors de la guerre sacrée de
1967, laquelle a, selon le discours
officiel, sauvé le pays des desseins
génocidaires des Arabes, c’est expo-
ser la nation à un nouvel Auschwitz.
Israël, en somme, est dans l’impasse:
il ne peut pas vivre avec les colonies.
Et, en même temps, il n’a pas la force
de les supprimer. C’est là l’aporie
dramatique où l’a mené le messia-
nisme politique blotti au coeur du
sionisme qui, en drapant Israël, petit
État moderne, dans une aura de sain-
teté, a donné à son peuple un senti-
ment de différence et d’élection, là où
l’ambition initiale du sionisme était, à
l’inverse, de faire des Juifs un peuple
comme les autres…

* La Nation et la Mort –
La Shoah dans le
discours et la politique
d’Israël, éditions La
Découverte, 290 pages.
Idith Zertal est profes-
seur d’histoire au
Centre interdisciplinaire
Herzliya, une nouvelle
université privée israé-
lienne. Elle enseigne
également à l’Université
hébraïque de Jérusalem.

«Israël, en somme, 
est dans l’impasse: 
il ne peut pas vivre
avec les colonies. 

Et, en même temps, 
il n’a pas la force de 

les supprimer».

L’entretien de Jean Sloover avec Idith Zertal

La victime et le héros

Fruit du courant sioniste domi-

nant, le messianisme politique

mène-t-il Israël dans l’impasse?

Depuis sa création, la Shoah et
ses millions de morts n’ont
jamais cessé d’être présents

en Israël. La proximité temporelle
entre la Catastrophe et la création de
l’État hébreu –qu’elle a contribué de
manière décisive à former– a cepen-
dant rendu problématique l’incorpo-
ration du judéocide dans le récit
national héroïque du sionisme qui lui
préexistait. Ouvrant la voie à une
instrumentalisation politique de l’Ho-
locauste qui en dévalorise le sens
comme la leçon et précipite la nation
israélienne dans une redoutable
impasse politique. Telle est la thèse
défendue par Idith Zertal dans un
essai consacré à la construction de la
mémoire et de l’identité collectives
en Israël*. Son travail témoigne en
tout cas de l’émergence manifeste,
dans le discours politique israélien
dominant, d’un ordonnancement
téléologique de références bibliques
et historiques qui télescope la chro-
nologie du peuple juif en un étrange
présent hors du temps des hommes.
La puissance militaire de l’État
hébreu et ses pratiques en ressortent
comme l’unique garante de l’intégrité
physique de sa population. Une
population désormais entendue
comme une communauté ethnique et
religieuse invariablement menacée
d’un nouveau génocide…

Idith Zertal, la Shoah et la constitu-
tion d’Israël sont indissolublement
liées. Pourtant, soutenez-vous,
pendant les premières années
d’existence de l’État hébreu, la
Shoah n’a pas été présentée en
Israël pour ce qu’elle a été vraiment.
Comment a-t-elle été évoquée au
cours de cette période cruciale dans
le discours officiel?

En bref, Israël, au cours des pre-
mières années de son existence,
d’une part, se tait sur la Shoah et,
d’autre part, magnifie le rôle des
insurgés des ghettos et des partisans.
Autrement dit, alors que le silence
règne sur la destruction des Juifs
d’Europe, le pays exalte l’héroïsme
de la résistance juive en se l’appro-
priant et en proclamant qu’elle est
exclusivement le fait du sionisme.
Cette double attitude –le culte de la
vaillance sioniste et l’oblitération de
la réalité quotidienne du massacre
des grandes masses– s’explique par
le fait qu’elle sert alors l’establish-
ment politique israélien mobilisé par
la formidable entreprise d’édification
de l’État israélien et de la nation
israélienne. En effet, ces deux expé-
riences fondamentales ne peuvent
pas, à ce moment-là, cohabiter: le
travail de deuil infini qu’appelle l’Ho-
locauste est incompatible avec l’exal-
tation du patriotisme et la galvanisa-
tion des énergies indispensables à la
construction nationale. 

Vous soulignez que les rescapés du
judéocide qui se sont réfugiés en
masse en Israël trouvent également
leur compte dans ce paradoxal
«black-out» sur la Shoah?
Ces survivants sont en effet mobilisés
dans un combat qui leur est propre:
s’intégrer dans la société d’accueil,
laquelle leur est généralement hostile

parce qu’elle les considère comme
étrangers à la minorité héroïque des
pionniers sionistes. Les rescapés de
la diaspora martyrisée qui ont émigré
en Israël doivent donc, pour s’assimi-
ler, s’émanciper de leur personnalité
antérieure et de leurs épreuves
récentes. Ils doivent donner une
image normalisée de leur vie brisée,
ce qui passe par un refoulement du
souvenir de la Shoah et de ses
images d’épouvante. Mais comme
toutes choses refoulées, cette amné-
sie n’est que partielle ou temporaire.
Et l’on assistera assez rapidement, en
Israël, à ce que Freud appelle le
«retour du refoulé». Les éruptions de
cette lave comprimée de douleur et
de malheur forment des moments de
crise. Des phases de perte de con-
trôle de la société par le pouvoir poli-
tique. L’une d’elles a lieu en 1951 lors
du débat sur les réparations alle-
mandes…

Massada et Varsovie

Comment cette représentation sélec-
tive de la Shoah s’inscrit-elle dans le
récit sioniste officiel antérieur
destiné à forger le sentiment natio-
nal des colons juifs de Palestine?
La révolution sioniste s’est donné
pour but, non seulement de changer
le cours de l’histoire juive, mais aussi
de transformer l’homme juif dans sa

Un juif arrêté en avril 1943 par des soldats allemands après le soulèvement du ghetto de
Varsovie.

© AFP



Espace de Libertés 326/décembre 2004 21

s o c i é t é

20 Espace de Libertés 326/décembre 2004

s o c i é t é

La Sécurité sociale a 60 ans

On dit communément que la
sécurité sociale couvre une
personne de sa naissance à

sa mort. L’expression est même res-
trictive, puisqu’aujourd’hui la sécu-
rité sociale couvre également, par
exemple, la procréation médicale-
ment assistée1. Si, comme l’a montré
un récent sondage, les Belges sont
attachés à ce système très complexe
(voir encadré), bien peu en connais-
sent l’histoire.

Un produit des luttes sociales
Terre bénie du capitalisme, la Belgi-
que a connu au XIXe siècle un déve-
loppement industriel exceptionnel,
ce  qui l’a placée au rang d’une des
principales puissances mondiales.
Sous le coup d’une législation taillée
sur mesure pour une bourgeoisie
avide de profit, la classe ouvrière
s’organise peu à peu. Les premières

formes sont les caisses de résistance,
les caisses de secours ou de soutien
mutuel et les coopératives. C’est
cependant la première Internationale
fondée par Marx qui donne un cadre
organisationnel au mouvement
ouvrier naissant. 

Mais c’est 1886 qui marque un réel
tournant. Le 18 mars 1886, un mee-
ting commémorant le quinzième
anniversaire de la Commune de Paris
se tient au centre de Liège. Poussés
au désespoir par les restrictions
imposées par le patronat à la suite de
la crise économique de 1873, 3 000 à
4 000 travailleurs provoquent une
nuit d’émeute. Le lendemain, une
grève générale est déclenchée dans
le bassin. Elle sera durement répri-
mée mais l’incendie social s’étend au
Borinage le 26 mars, avec le célèbre
incendie des verreries ultra-moder-
nes d’Eugène Baudoux à Jumet2.

Ce soulèvement populaire aura plu-
sieurs conséquences. D’une part, le
jeune Parti ouvrier belge (POB),
fondé moins d’un an plus tôt, est
convaincu que les foules en révolte
sont dangereuses et que l’améliora-
tion du sort de la classe ouvrière
passe par la conquête du Parlement
et donc par l’obtention du suffrage
universel. D’autre part, une commis-
sion d’enquête est mise en place par
le gouvernement, la situation de la
classe ouvrière ne pouvant plus être

ignorée. Diverses mesures, dépas-
sant la simple charité, sont alors
prises pour améliorer le sort des
travailleurs. Mais, sous l’influence
catholique3, toutes ces mesures insis-
tent sur la nécessité de renforcer la
prévoyance chez les ouvriers. C’est
pourquoi les mesures sont des «assu-
rances sociales» non obligatoires. La
première véritable loi sera celle du 10
mai 1900 sur les pensions ouvrières
visant à encourager l’épargne-
pension via une quote-part versée
par l’État. Ce système privé est un
échec, les ressources des travailleurs
les empêchant d’épargner à long
terme. 

La fin du XIXe siècle et le début du
XXe siècle voient le POB prendre de
plus en plus d’importance et pousser
à une série d’améliorations pour la
classe ouvrière, comme la loi sur la
réparation des accidents de travail en
1903 et la loi sur le repos obligatoire
du dimanche en 1905.

Une étape très importante est fran-
chie après la Première Guerre mon-
diale. Les sacrifices de la classe ou-
vrière et la concrétisation en URSS
d’un autre modèle de société permet-
tent le passage d’une série de mesu-
res, comme par exemple la loi des 8
heures en 1921 et les pensions
ouvrières obligatoires en 1924. Face à
ces mesures sociales, le patronat
réagit en créant les allocations fami-
liales, le monde chrétien insistant de
son côté sur la nécessité de responsa-
biliser les travailleurs et le refus de
rendre les mesures sociales obliga-
toires. La crise de la fin des années
vingt, la montée du fascisme et fina-
lement la Deuxième Guerre mon-
diale créeront les conditions pour
l’instauration de la Sécurité sociale.

L’arrêté-loi du 
28 décembre 1944
Le 28 décembre 1944, seulement
trois mois après la Libération du pays
et en pleine offensive allemande dans
les Ardennes, un arrêté-loi du Prince
Régent met en place la Sécurité
sociale4 en utilisant les pouvoirs spé-
ciaux attribués au gouvernement par
le parlement en 1939. Le texte est le
fruit d’un vaste compromis élaboré
dans la clandestinité entre des repré-

sentants du patronat et des représen-
tants des travailleurs qui avaient
pour objectif de supprimer les causes
de la débâcle sociale des années
trente. Comme le résumaient parfai-
tement les Renardistes à la sortie de
la guerre: «Les assurances sociales
nous apparaissent comme faisant
partie d’un système révolu. On ne se
contente pas, après un cataclysme
comme celui que nous connaissons,
simplement d’assurances sociales.
On veut plus. On veut une sécurité
sociale réelle»5. Outre ce mouvement
renardiste né dans la clandestinité et
qui représente 11% des effectifs de la
FGTB lors de la création de celle-ci,
la social-démocratie doit également
composer avec un Parti communiste
qui sort renforcé du conflit grâce à
son rôle fondamental dans la Résis-
tance. L’heure n’est cependant pas à
la révolution et l’objectif principal de
ceux que l’on nommera bientôt les
«partenaires sociaux» est la relance
de l’économie et la reconstruction du
pays. L’arrêté-loi crée donc une struc-
ture destinée, pour reprendre les
termes de celui que l’on appellera le
«père de la Sécurité sociale», Achille
Van Acker6, à «soustraire aussi com-
plètement que possible aux craintes
de la misère, les hommes et les fem-
mes laborieux».

Un processus jamais terminé
À sa création, tous sont conscients
que le système mis en place est
imparfait et nécessitera des aména-
gements. 

En fait, si chacun a obtenu une part
du gâteau (voir encadré), c’est que
personne n’a obtenu la réalisation
complète de ses revendications. Cha-
cun attend donc le moment favorable
pour repasser à l’offensive. Cette
situation explique que les nom-

breuses tentatives de réformer la
Sécurité sociale en profondeur ont
toutes échoué jusqu’ici, aucune des
parties n’ayant le rapport de force
suffisant pour passer outre les avis
adverses.

Immédiatement, le secteur de l’AMI
(Assurance maladie-invalidité) sera
celui qui pose le plus de problèmes.
D’une part, dès 1944, les médecins
sont hostiles au projet car ils crai-
gnent la création d’un service natio-
nal de la santé qui les fonctionnari-
serait. Cette hostilité débouchera
vingt ans plus tard sur la grève des
médecins et est toujours présente
comme le montrent les débats sur le
conventionnement ou le dossier
médical global. D’autre part, se pose
la question de son déficit. Il ne faut
cependant pas oublier que jusqu’en
1969, la couverture ne cessera d’aug-
menter, faisant en sorte que poten-
tiellement la totalité de la population
sera couverte. Aujourd’hui encore,
des mesures ciblées sont prises, sans
compter que le vieillissement de la
population et les énormes progrès
dans la technologie médicale entraî-
nent une augmentation des frais de
soins de santé.

Or, tant que la Sécurité sociale était
une forme de répartition plus équi-
table des fruits de la croissance, il n’y
avait pas de réel problème et le capi-
tal était prêt, en échange d’une paix
sociale, à concéder des améliorations
à la classe ouvrière - c’est-à-dire à
l’ensemble de ceux qui ne possèdent
pas les moyens de production. Mais
la donne va changer avec la crise
économique de 1973. D’une part, la
participation de l’État dans le finan-
cement de la Sécurité sociale va
augmenter tandis que le patronat va
voir sa part diminuer. Part qui, con-
trairement à ce que l’on entend trop

souvent, n’est pas une «charge», mais
un salaire différé des travailleurs.
D’autre part, la catégorie la plus fra-
gilisée par la crise, les chômeurs,
sera la cible privilégiée des mesures
de restrictions que nous ne détaille-
rons pas ici. Rappelons simplement
cette phrase de Troclet qui, parlant
des raisons qui avait donné nais-
sance à la Sécurité sociale, disait:
«au point de vue socioéconomique,
on ne s’est plus trouvé en présence de
«travailleurs au rabais» qui, en raison
de leur imprévoyance ou de leur non-
assurance, étaient toujours prêts à
accepter n’importe quel emploi à
n’importe quelles conditions»7. À
méditer à l’heure du lancement de la
chasse aux chômeurs8.

On le voit les questions sont nom-
breuses et complexes. Et encore,
n’avons-nous pas évoqué des ques-
tions comme le débat entre le pré-
compte et l’impôt, les formules de
paiement du tiers-payant, le maxi-
mum à facturer, les différents sta-
tuts des chômeurs... Ni celui de la
privatisation. Sur ce dernier thème,
précisons simplement qu’il faudrait
plutôt parler de marchandisation
des secteurs rentables puisque,
comme le montre l’encadré, des
pans entiers n’ont jamais été éta-
tisés et que, même au niveau des
pensions, les deuxième et troisième
piliers constituent déjà des formes
de privatisation. 

On ne doit pas pour autant oublier
l’essentiel: la Sécurité sociale est le
produit des luttes sociales, est une
avancée fondamentale de la classe
ouvrière. C’est un formidable outil
de solidarité et de redistribution des
richesses. Les débats très tech-
niques nécessaires à sa constante
adaptation à l’évolution de la société
ne doivent pas masquer l’enjeu
profondément politique qui est posé
aujourd’hui: voulons-nous réelle-
ment en revenir au chacun pour soi
(la régionalisation n’étant qu’une
variante «ethnique» de cet aspect) et
à la loi de la jungle ou, au contraire,
voulons-nous profiter de l’accroisse-
ment constant des richesses pour
améliorer les conditions de vie de
toute la population?

Julien Dohet

1 Les six premières tenta-
tives sont remboursées à
80%. En cas de cotisation
complémentaire, le pre-
mier essai est même cou-
vert quasi intégralement.

2 Sur 1886, voir 1886. La
Wallonie née de la grève?
Bruxelles, Labor, 1990 et
notre article On ne peut
faire table rase de l’his-
toire ouvrière en Wallo-
nie! in Toudi n°63-64
(numéro spécial Wallo-
nie, état des lieux),mai-
juin 2004, p.20.

3 On oublie trop souvent
que de 1884 à 1914, la
Belgique est dirigée par
un gouvernement catho-
lique homogène.

4 La mise en vigueur du
système est fixée au 1er
janvier 1945. Le livre de
référence sur la Sécurité
sociale reste celui de Guy
Vantemsche, La Sécurité
sociale. Les origines du
système belge. Le présent
face à son passé. Coll.
Pol-His, Bruxelles, De
Boeck Université, 1994.

5 MSU, Notre droit à la
vie: Sécurité sociale,
Jemeppe, décembre
1944, p.1.

6 Trois personnalités socia-
listes ont participé à la
création de la Sécurité
sociale: Achille Van
Acker qui signe la loi,
Léon-Éli Troclet qui le
remplace comme minis-
tre de la Prévoyance
sociale dès janvier 45, et
enfin Edmond Leburton
qui, avant d’en devenir le
ministre, sera un techni-
cien important sur la
question.

7 Troclet, Léon-Éli, Propos
sur les 25 ans de la Sécu-
rité sociale, in Socialisme
n°98 de mars 1970, p.129.

8 www.stopchasseaux
chomeurs.be

Un système complexe
Trois régimes cohabitent. Le premier est celui des travailleurs salariés,  géré par l’Office natio-
nal de la Sécurité sociale, l’ONSS. Le second concerne les travailleurs indépendants avec l’Ins-
titut national d’assurances sociales pour travailleurs indépendants, l’Inasti créé seulement en
1970. Enfin le troisième régime s’applique aux agents des services publics.
Au sein de l’ONSS, la Sécurité sociale est divisée en sept branches. Deux d’entre elles ont un
organisme gestionnaire identique à l’organisme de paiement. Il s’agit de l’Office national des
pensions (ONP) et du fonds des maladies professionnelles (FMP). Pour les cinq autres, il y a
une distinction entre l’organisme gestionnaire et l’organisme de payement, ce dernier étant
privé. L’exemple le plus connu est celui du chômage. L’Office national de l’emploi (ONEM)
contrôle et applique la réglementation, mais ce sont les syndicats qui assurent le paiement des
allocations1. Les accidents de travail sont gérés par le fonds des accidents de travail (FAT). Ce
dernier est également un organisme payeur, mais ce sont surtout les assurances privées qui
assurent ce service. Les questions liées à la santé sont administrées quant à elles par l’Institut
national d’assurance maladie-invalidité (Inami) et prises en charge par les mutuelles. Enfin,
les vacances via l’Office national des vacances annuelles (ONVA) et les allocations familiales
via l’Office national d’allocations familiales pour les travailleurs salariés (Onafts) sont payées
par des caisses liées principalement au patronat.

1 L’État a également créé une institution publique mais qui n’est volontairement pas en état de
concurrencer les organismes privés. Il s’agit de la Caisse auxiliaire de paiement des alloca-
tions de chômage (CAPAC).

Formidable outil de solidarité et

de redistribution des richesses,

la «Sécu», en dépit de ses adap-

tations, reste un enjeu profondé-

ment politique. Achille Van Acker, «père de la sécurité sociale», avec L.-É. Troclet et E. Leburton.

© IHOES



22 Espace de Libertés 326/décembre 2004

s o c i é t é

Espace de Libertés 326/décembre 2004 23

s o c i é t é

Dons et transplantations d’organes

Ces morts qui donnent la vie

Les demandes d’organes et de
tissus augmentent, les
prouesses chirurgicales sont

de plus en plus extraordinaires, la
science progresse mais certaines
réticences aux dons persistent. Le
chemin entre la mort des uns et la
vie des autres n’est pas facile. Semé
d’obstacles, parfois d’échecs, les
larmes y sont toujours omnipré-
sentes.

Le donneur d’organes, victime le
plus souvent d’un traumatisme
crânien grave se trouve à l’unité de
soins intensifs. Des tests cliniques
rigoureux sont effectués en vue de
confirmer le diagnostic de la mort
cérébrale, destruction irréversible
du cerveau et du tronc cérébral.
Trois médecins indépendants des
équipes de prélèvements et de
transplantations constatent le
décès.

Pour les médecins, le décès d’un
patient est toujours ressenti comme
un échec. Mais l’éthique leur
impose de poursuivre les soins et
d’envisager le don d’organes qui
sauveront d’autres patients. Diffi-
cile d’annoncer à une famille le
décès de l’être aimé et, beaucoup
plus difficile encore, d’«oser»
parler à cette famille endeuillée
d’un prélèvement d’organes!
Malgré la lourdeur de la démarche,
les proches sont toujours prévenus

de l’intention de prélever les
organes. Médecins et infirmières
continueront alors pendant de lon-
gues heures à dispenser des soins
assidus au défunt afin d’offrir aux
patients en attente de transplanta-
tion «des organes de qualité» et
perpétuer ainsi le merveilleux cycle
de la vie. Les familles des donneurs
peuvent toujours par la suite obte-
nir des nouvelles des greffés.

La législation belge sur les prélève-
ments d’organes et de tissus, qui
date du 13 juin 1986, est claire. Le
consentement présumé fait de tous
les citoyens belges et étrangers
résidant en Belgique des donneurs
potentiels mais avec, au moment du
décès, une possibilité d’opposition
de la part de la famille proche
(parents, enfants, conjoint). La
volonté du citoyen, pour ou contre
le don d’organes, peut toutefois
être signifiée de son vivant, à la
Maison communale. Solution la
plus adéquate qui met la famille à
l’abri de toute décision sur le sujet
au moment du décès brutal d’un
être cher. Les hôpitaux, avant tout
prélèvement, consultent le registre
national. 

Après les prélèvements, un soin
minutieux est apporté à l’esthé-
tique du corps du donneur, par
respect pour lui et ses proches. Le
corps est ensuite rendu dans les
plus brefs délais à la famille. Le don
d’organes ne peut faire l’objet d’au-
cun commerce. L’anonymat entre
donneur et receveur  doit être
respecté. Les coordinateurs de
transplantations veillent à ce que
toutes ces règles soient strictement
respectées. 

Certaines jeunes greffées ayant eu
la chance de mener à terme une
grossesse s’enquièrent auprès du
coordinateur de transplantation
«du prénom de leur donneur».
Émues et réjouies tout à la fois,
elles donneront souvent ce prénom
à leur enfant, en signe de recon-
naissance. Sans ce donneur, elles
n’auraient jamais pu donner la vie.

Qui sait que 20 à 30% des patients inscrits sur les listes

d’attente de transplantations  succombent à leur maladie

après avoir espéré en vain l’organe salvateur? Combien

s’imaginent encore que le don d’organes et/ou de tissus

fait le profit des médecins? Et que de doutes encore sur la

mort cérébrale … 

Betty Van Haelewijck est
présidente de l’Association
belge du don d’organes et de
tissus. Renseignements:
tél/fax: 02/343.69.12 - Email:
omidot@swing.be - Site:
www.organdonor.be 

Une mise au point de Véronique De Keyser
«J’ai suivi avec intérêt le débat que vous avez initié dans “Espace de
Libertés” sur le don d’organe et m’en réjouis. Ce sujet mérite
réflexion, et plus le citoyen y participera, plus il pourra en toute
connaissance de cause contribuer à un élan de solidarité permettant
de sauver des vies humaines. Ceci dit, il semble qu’un malentendu
se soit glissé dans ce débat à propos d’un livre que j’ai écrit sur la
mort et qui est paru l’an dernier aux éditions Labor*. Ce livre aurait
été pris comme une attaque au don d’organe, ce qui n’était certai-
nement pas son intention; je n’y consacre d’ailleurs que quelques
pages. Quiconque écrit s’expose à la critique: ce n’est donc pas la
critique que je veux esquiver par ce courrier, elle est toujours utile et
je m’y soumets sans condition, mais c’est plutôt sur le sens de ce
livre sur lequel je voudrais revenir. [...]

Depuis près de trente ans, le statut du corps, le combat pour sa
dignité et son intégrité sont au centre de mes combats laïques. J’ai
d’abord travaillé en tant que professeur de psychologie du travail à
l’ULg sur la prévention des accidents de travail, sur les soins pallia-
tifs, le traitement de la douleur, puis en tant que députée européenne
sur le droit à une sexualité digne, à la santé reproductive dans le
monde, sur le droit à l’avortement, la lutte contre la prostitution et la
défense à un libre choix d’orientation sexuelle. Ces combats m’ont
amenée à m’opposer frontalement aux intégristes religieux, et tout
spécialement aux militants prolife américains, qui ont fait de moi
l’objet d’une de leurs campagnes en 2003. Je n’ai cessé au cours de
ces dernières années de défendre les droits de la femme dans les
différents pays islamiques, de lutter contre leur réclusion, contre leur
lapidation et leurs mutilations génitales. Au centre de tout cela, une
conviction spirituelle mais laïque: que le corps n’est pas un bien quel-
conque, qu’il est le symbole du vivant, et vaut tous les combats. Je
me bats pour la dignité du corps, et le libre choix par la personne de
son devenir, même par-delà la mort.

C’est dans cet esprit que j’ai abordé mon livre sur la mort. Deux
questions y étaient centrales: celle de la propriété du corps –à qui
appartient un mort?– et celle de l’éternité, qui agite l’imaginaire et
nourrit toutes les superstitions depuis l’origine du monde.

À qui appartient le corps? En principe, il appartient à la personne
défunte, et par défaut à sa famille légale. On sait que cette disposi-
tion prive les compagnes et les compagnons de défunts, sans lien
familial légalisé, de la dépouille de ceux qu’ils aiment. C’est une
souffrance intolérable. Le cas de compagnons homosexuels empê-
chés par des familles légitimes d’approcher le corps de celui - ou
celle dont ils ont partagé la vie et même d’assister à leur enterrement
n’est pas rare. Le droit au mariage des homosexuels, que la Belgique
vient de légaliser, permet de combler un vide juridique. Pour ce qui
est du don d’organe, il pose clairement la question de la propriété du
corps. Celui qui n’a pas déclaré à la commune son refus du don d’or-
gane, est censé l’avoir accepté par défaut. Bien que ferme partisane
du don d’organe, je considère cette disposition inadéquate. La
plupart du temps, et sauf pour ceux qui ont fait obstacle à ce prélè-
vement pour des motifs religieux, cette législation est inconnue du
grand public. La découverte d’un prélèvement d’organe sur un
adulte mort est trop souvent vécue par sa famille au mieux comme
une surprise, au pire comme une mutilation.

Intervient alors pour moi la question centrale de l’essai, à savoir
l’imaginaire de la mort, notre rêve d’éternité - que ce soit pour soi
ou pour ceux qui nous sont chers. J’ai stigmatisé non pas ce rêve,
mais la manière dont notre société marchande en tire parti sans
scrupule. Rêve que la science-fiction, les spirites, le clonage
reproductif aujourd’hui, ont toujours caressé. Rêve que seul le
don d’organe –qui est toujours partiel et ne vise jamais à recons-
tituer la personne tout entière– permet légitimement de concréti-
ser, pour autant qu’il se place dans le cadre du don et de la soli-
darité. J’ai accordé une importance toute particulière à ce «dur
désir de durer» comme le disait le poète Eluard, et à tout le
commerce de la mort qu’en ma qualité de psychologue du travail
j’ai eu souvent à côtoyer. Commerce parfois délirant, comme on
le voit aux États-Unis, commerce parfois dynamique, voire agres-
sif, comme on le trouve aux Pays-Bas. Quantité de personnes en
vivent mais peu en parlent. Il y a autour de ce commerce, un
silence que le tabou de la mort sert avantageusement. Et même
quand il ne s’agit pas –et c’est bien le cas dans nos pays– de
commerce marchand, mais d’une forme d’«économie sociale»
comme dans le don d’organe, le silence ne sert pas la cause
altruiste. J’ai évoqué dans le livre des jeux de rôle servant à
former des équipes médicales à «arracher» l’accord du don d’or-
gane de familles endeuillées par la mort d’un mineur. Ces cas
existent: j’ai eu, en tant que présidente d’une association inter-
nationale de psychologie du travail regroupant une vingtaine de
pays, à traiter de la recevabilité déontologique de telles requêtes.
Il me semblait important de parler de ces phénomènes, auxquels
d’ailleurs je ne consacre que quelques pages de mon livre. Au-
delà de ce prolongement médical du corps, l’éternité n’existe pas.
La seule éternité que nous puissions assurer à ceux que nous
avons aimés est de les reconstruire à l’intérieur de nous-mêmes.
C’est une éternité bien temporaire, puisque nos morts n’iront pas
plus loin que nous puissions les porter mais elle est suffisante
pour nous permettre de survivre à leur disparition.

L’imaginaire de la mort nous imprègne et nous console; nous ne
parviendrons ni à le tuer, ni à le nier. Les laïques ne sont pas que
confrontés à un choix binaire: soit la sacralisation du corps telle
qu’elle est défendue par les religions, soit sa désacralisation
totale, le corps mort n’étant qu’un cadavre. Le mort n’est peut-être
qu’un cadavre pour ceux qui ne l’ont pas connu, mais il est le
symbole, l’ombre portée de la personne, pour ceux qui l’ont aimé.
II n’est donc pas un bien comme un autre, dont on peut disposer
sans son consentement explicite, et ce quels qu’en soient les
motifs. Par contre, je plaide résolument pour ce consentement
explicite. C’est cette troisième voie individuelle, laïque et subjec-
tive, que j’ai défendue dans cet ouvrage. Elle est tout sauf cynique
et s’inscrit en faux contre des déclarations de presse comme
“Moins d’accidentés de la route, moins de donneurs”, comme le
titrait “Libération” le 9 avril 2004. [...]»

* V. De Keyser, À la vie comme à la mort, Bruxelles, Labor, 2003.

Véronique De Keyser est eurodéputée.

Des médecins fonctionnaires dési-
gnés par le roi sont chargés de
contrôler l’application de la
présente loi et ils ont à tout moment
accès aux hôpitaux. Des infractions
à la législation sont punies d’empri-
sonnement et/ou d’une amende.

En Belgique, les refus de dons d’or-
ganes (entre 15 et 17%) restent
encore trop élevés. Ils sont une

cause importante de perte de gref-
fons, et en conséquence, du décès
de trop nombreux patients. Ces
refus sont en général provoqués
par le  déni de la mort, le rejet de la
mutilation  du corps de l’être aimé
et par les écrits scandaleux de
certains écrivains.

Le don d’organes après la mort
reste le geste le plus noble que l’on

puisse concevoir… l’acte de solida-
rité le plus fort qui soit. Il donne la
vie. Il faut en parler, en famille,
naturellement, sans trouble et sans
fantasme. Et rencontrer des
greffés, leur parler, à eux qui vivent
grâce au geste d’amour d’un
inconnu! 

Betty Van Haelewijck

Ces deux opinions viennent clore définitivement
un débat délicat sur l’article de V. Kalinin (Espace
de Libertés n°322/juillet 2004) qui s’est révélé
fertile en rebondissements.

La rédaction

© Clerbois



Espace de Libertés 326/décembre 2004 2524 Espace de Libertés 326/décembre 2004

r e l i g i o n

Comment appliquer ces textes à l’en-
treprise? «Si un salarié fait une
erreur, partez du postulat que
l’homme n’est pas à incriminer mais
le système. D’emblée, excusez l’hom-
me». Ou encore en adoptant «l’atti-
tude bienveillante» des Évangiles:
«Récemment s’est posée la question
de l’âge des candidats lors d’un recru-
tement. Un patron chrétien choisit
une personne de plus de 50 ans alors
que le salaire correspondant à cette
embauche est plus coûteux». Ne
jamais négliger le vote des seniors… 

Des managers 
«porteurs de sens» 
Être chrétien fournirait la garantie
d’être meilleur patron… Mais, profil
bas! Selon Alain Setton, qui vient de
publier Bible et management4, expri-
mer ses valeurs religieuses peut
«même» prêter le flanc à des atta-
ques. 
Mais s’ils sont rares à faire leur
coming out, tous les boss chrétiens
ressentent le besoin de se retrouver
«pour en parler». Les Entrepreneurs
et dirigeants chrétiens (EDC) offrent
partout en Europe des espaces de
discussion. Conseils, accueil, repas,
intervenants: tout se fait bénévole-
ment. Il faut dire que leur salaire
«principal» peut leur permettre ce
type de générosité. Au palmarès des
sujets évoqués, le don, la vérité, la
rédemption, la corruption ou la
hiérarchie. «Que signifie l’autorité,
est-ce conciliable avec la douceur?».
On dirait du Salomé…
Des cabinets juridiques ouvrent
«avec amour» leurs locaux aux futurs
manageurs «porteurs de sens». En
France, le Mouvement chrétien des
cadres et dirigeants (MCC) discute le
coup… tout en gardant l’œil sur le
compteur. Dernière université d’été
avec pour thème: «Ma parole a-t-elle
du prix?». Avec un grand «P», elle en
a un, c’est sûr.
Associations, séminaires, colloques,
dîners-débats… Pour le monde des
affaires, la managereligion dépasse
le seul cadre des paroisses. Prise de
recul, apport théologique, références
philosophiques et historiques, la
recette fait des émules. Le frère
Samuel Rouvillois, coauteur du Tra-
vail à visage humain (éditions Liai-
sons sociales) ne sait ainsi plus où
donner de la foi. Star de l’université
du Medef (la FEB française) du
Centre des jeunes dirigeants (CJD),
de l’Association progrès et manage-
ment (APM), il est l’éco-messie du
XXIe siècle. Consécration ultime: il
est intronisé comme l’un des cent

«global leaders for tomorrow» (!) au
Forum de Davos 2001.

Licencier avec compassion
Le retour à l’essentiel… la prière. Car
c’est bien de cela qu’il s’agit. «L’entre-
prise gagnera à ne pas seulement
avoir de bons techniciens», souligne
Mgr Legal, évêque aux armées
françaises qui donne un cours
d’«éthique du monde des affaires»
aux élèves du MBA de HEC. L’objec-
tif? Aider ces futurs hommes d’af-
faires à «se fortifier». Les grandes
écoles, de Polytechnique à Sciences-
Po, ont réintégré un cours autour des
«valeurs». La célèbre classe prépara-
toire jésuite Ginette réserve depuis
longtemps le mardi matin aux ques-
tions éthiques. «Qu’est-ce qui est
juste ou qui ne l’est pas? Jusqu’où
aller? Que faire face à un plan
social?». «L’entrepreneur: un acteur
de la réconciliation?» interroge la
prochaine assemblée nationale des
EDC. Faut-il y voir une profession de
foi? «Si les managers respectaient
davantage ce que leur enseigne le
religieux, le monde des affaires serait
moins misérable», affirme Aubry
Pierens, un consultant en stratégie
qui se définit comme un «entrepre-
neur croyant». 
Tout est affaire de comportements
individuels: pour Jean-Pierre Au-
doyer5 «Le mépris et l’humiliation
de la personne seront autant que
possible évités. Par exemple, sans
être jugée amorale, la suppression
d’emplois sera abordée avec plus de
vigilance par des dirigeants animés
par la foi. Plus que d’autres, ils se
pencheront sur le reclassement des
salariés».

Et pas question de petits arrange-
ments avec le Seigneur: les tartufes
seront impitoyablement démasqués:
«leur société n’ira pas loin», prophé-
tise Pierens. Au moins, si ces mana-
gers-là vident leurs employés, ce sera
avec compassion, et la larme à l’œil
en pensant à la marmaille aban-
donnée dans les rues, sous la pluie.
Le Centre français du patronat chré-
tien (CFPC), rebaptisé EDC, est un
autre fer de lance de ce retour
éclairé. «Depuis deux ans, nous
avons une offre de coaching spécifi-
que qui porte sur les valeurs spiri-
tuelles», explique Pierre Lecocq,
président national. La responsable de
cette activité de coach est une reli-
gieuse d’inspiration ignacienne,
Marie-Christine Bernard, également
théologienne et psychanalyste. 

De toute façon, le travail et la prière,
c’est la même chose. «To work is to
pray», écrivent les républicains droi-
tiers du Kansas City Star dans l’édi-
tion du 4 septembre 2004. Un mili-
taire américain à la retraite recon-
verti (en philosophe?) nous y
explique ceci: «Les congés d’été nous
détournent du travail. Fort bien, mais
n’oublions pas de consacrer une
partie de ceux-ci à réfléchir au
caractère sacré d’un labeur fruc-
tueux». 
Dans un style «anar», Boris Vian écri-
vait: «Le travail est l’opium du
peuple, et je ne veux pas mourir
drogué»… 
Enfin, si vous ne voulez pas prier (ce
n’est pas –encore– obligatoire), vous
pouvez toujours faire une bonne sies-
te. Personne ne fera la différence… si
vous ne ronflez pas trop.

Olivier Swingedau

1 Ferguson est éditorialiste
au très conservateur Wall
Street Journal, section
«Opinion journal». Voir
www.opinionjournal.com

2 La Sainteté au travail
introduction au site
www. christicity.com).

3 Pierre de Lauzun, L’É-
vangile, le chrétien et
l’argent, éd. du Cerf,
2004

4 Alain Setton, Bible et
management, éd.
Desclée de Brouwer,
2003 

5 Jean-Pierre Audoyer est
auteur en 1998 d’un
ouvrage intitulé Nouveau
Management: critique et
réponses chrétiennes, éd.
L’Emmanuel, et avec
Michel Bon, Patrons… et
chrétiens, idem, 2002. 
Enfin ne manquez pas le
spiri-site www.christicity.
com.

Management

Travailler et prier

L’effet Tocqueville inversé: le
stratège politique a prêté son
nom aux sociologues pour

définir la confiance qu’ont les gens
dans l’avenir. Un lendemain «tou-
jours meilleur» qu’aujourd’hui. De-
puis plus de soixante ans, les Occi-
dentaux sont plus riches que leurs
aînés. Le problème, c’est que, depuis
une décennie, ils constatent que le
riant «demain» sera tout sauf «meil-
leur» pour leur descendance. Bref,

mon enfant, ça craint…
Et la longue litanie des
restructurations, licencie-
ments et épurations néoli-
bérales confirme que le
«sentiment» se mue dou-
cement, vicieusement, en
réalité.

La fameuse société du
«toujours plus» (de con-
gés, d’argent, de niveau de
vie…) dénoncée par la
droite chrétienne et Fran-
çois de Closets fait place
au global village du «tou-
jours moins» (moins de

travail, moins de sécurité sociale,
moins de croissance, moins bien
répartie…). 

Heureusement, nous allons pouvoir
travailler davantage, la «semaine des
75 heures» remplaçant bientôt celle
des… 35? La semaine X-L des lamb-
das dont on ne parle jamais au jour-
nal parlé: forcément, ils sont toujours
au bureau à 19 heures…
Il n’en fallait pas plus pour que
l’OCDE et le FMI lancent leur nou-
velle «campagne d’effroi médiatisée»
fustigeant «ces Européens» qui n’en
f… pas une. Car c’est là le problème:
les Européens pensent travailler

beaucoup. Il n’en est rien. Il faut que
ça change.
Heureusement les États-Unis ne
nous abandonnent pas; ils ont des
solutions. Et comme toujours chez
les «élus de Dieu», Jésus n’est pas
loin.

Question d’organisation
Pour l’Organisation de coopération et
de développement économiques
(OCDE), la messe (sic) est dite: si la
croissance (mesurée par le saint
PNB) est moindre en Europe, c’est à
cause de l’absence d’ardeur au tra-
vail des citoyens de la vieille et déca-
tie Europe de Donald Rumsfeld. Mais
c’est aussi à cause de leur absence de
ferveur.

Niall Ferguson1, professeur d’his-
toire à Harvard, confesse à qui veut
l’entendre (et il n’est pas avare en
confessions) qu’il «suffisait de déam-
buler dans les rues de Londres cet été
pour voir l’ampleur de l’oisiveté euro-
péenne». Les trains étaient vides, les
navetteurs absents, les bouchons
inexistants... Et impossible de trou-
ver un cadre dirigeant important
fondé de pouvoir!
Cerise sur le gâteau: dans la presse
londonienne, Ferguson lit, atterré,
que les fonctionnaires de la poste bri-
tannique (Royal Mail) auront désor-
mais la possibilité de gagner… une
Ford Focus s’ils accomplissent leurs
tournées six mois de suite... sans
prendre de congés de maladie. 
Retraversant l’Atlantique, affolé,
Niall Ferguson «respire» en consta-
tant que Manhattan bruisse de travail
en dépit de la chaleur moite et des
moustiques. La ruche continue à pro-
duire.

Après mûre réflexion, Niall, qui a
digéré avec avidité Max Weber, nous
exhorte à nous «tourner vers Dieu»
pour changer la donne économique.
Dieu?
Reprenant à son compte la théorie du
sociologue allemand –qui constatait
un «fructueux» lien entre l’essor du
capitalisme et du protestantisme (ou
plutôt du calvinisme)– l’athéisme
rampant de la société va de pair avec
la collectivisation de celle-ci. Traduc-
tion: si les Américains sont plus per-
formants que les Européens, c’est
parce qu’ils prient avec ferveur et
qu’ils vont à messe. 
Bref, entre retrouver la bonne route,
ou accepter son déclin, nos patrons
ont choisi.

Patrons chrétiens, au créneau!
«Est-ce que le Christ est mon compa-
gnon tout au long de la journée, au
bureau? Ai-je déjà réfléchi à ma façon
d’accueillir mon collègue, mes supé-
rieurs? Comment réagir en chrétien
dans les situations conflictuelles? 
Ils sont toute une communauté
d’hommes et de femmes, engagés
dans la vie active, à désirer accueillir
le Christ au cœur de leur vie profes-
sionnelle et proposer l’espérance au
monde du travail. “Communion du
travail” propose plusieurs activités en
semaine: adoration, messes, confé-
rences, rencontres et témoignages.
B.C., responsable de l’organisation,
nous engage à faire de notre travail
une louange»...2

Les PC (patrons chrétiens) s’interro-
gent. Peuvent-ils être des managers
«modernes» sans trahir les principes
de leur foi? Des clubs de réflexion et
des coachs servent de guides à ces
PDG en quête de cohérence. 

Pour Thierry Chavel, coach de diri-
geants, il n’y a pas de doute: «L’entre-
prise qui a le mieux réussi dans le
monde, c’est l’Église»! Alors, «pour-
quoi ne pas s’inspirer de cette réus-
site?». L’idée n’est pas nouvelle, c’est
vrai. Mais c’est la première fois que le
management la théorise.

«Jésus est constamment présenté
comme symbole de pauvreté alors
qu’il parle tout le temps d’économie.
De la parabole des talents aux ou-
vriers de la onzième heure –où il est
question d’embauche et de salaire–
en passant par la parabole du trésor
caché dans un champ –où l’arbitrage
financier est évoqué–, le texte des
Évangiles baigne dans la vie écono-
mique», analyse Pierre de Lauzun,
ex-banquier et auteur de L’Évangile,
le chrétien et l’argent3.

La clé de la «réussite» économique US? Du hard work,

bien sûr, mais surtout… de ferventes et nombreuses

prières. Selon nos amis yankees, les Européens, pauvres

pécheurs et piètres performers, peuvent encore être

sauvés. Grâce au devotee management… 

«Travaillez comme si vous
deviez vivre cent ans,

Priez comme si vous deviez
mourir demain».

B. Franklin, 
«Les 13 vertus du Pauvre Richard»

© AFP

«To work is to pray», selon
certains. Vraiment?



Espace de Libertés 326/décembre 2004 27

m o n d e

1 Voir l’éditorial de Patrice
Dartevelle dans Espace
de Libertés n°325
(novembre 2004), p.3.

2 Lire « Tous les sondages
montrent que les Euro-
péens ont une opinion
particulièrement négative
du candidat républicain».
Article mis en ligne le 21
octobre 2004 sur le site
de La Libre Belgique:
http://www.lalibre.be

3 Michael Moore n’est
évidemment pas étran-
ger à ce phénomène. Il
reconnaît lui-même
avoir choisi la voie de la
diabolisation pour
empêcher la réélection
de George Bush. Voir
notre article «La radica-
lité de Michael Moore»
dans Politique - Revue
de débats, n°36, octobre
2004, pp.68 et 69.

26 Espace de Libertés 326/décembre 2004

e u r o p e

Le Parlement
européen s’affirme

Jusqu’alors le Parlement euro-
péen apparaissait aux yeux du
public comme une institution

dont on ne voyait pas vraiment ni le
rôle exact, ni les moyens d’action.

Partagé entre ses deux sièges de
Bruxelles et Strasbourg, il tradui-
sait la difficulté des pays de l’Union
européenne à développer une véri-
table politique démocratique com-
mune dans de nombreux domaines,
autres que ceux de la compétitivité
du marché économique et des
lourds subsides à l’agriculture. De
plus, les parlementaires n’étaient
pas toujours ceux que les électeurs
avaient choisis par leur vote, mais
bien leurs suppléants sur les listes
électorales, certains titulaires élus
s’étant rapidement désistés pour
une fonction politiquement plus
rentable. Mauvais exemple euro-
péen pour les démocraties en voie
de développement.
Et voilà que, en peu de semaines, la
procédure d’investiture des candi-
dats commissaires européens par le
Parlement européen permet à ce
dernier de marquer sa légitimité poli-
tique de manière évidente et claire
pour l’opinion. 
Rocco Buttiglione, ancien ministre
de Silvio Berlusconi, provoque un

tollé, lors de son audition par la
commission des libertés publiques
du Parlement européen nouvelle-
ment élu. 
L’homosexualité, déclare-t-il notam-
ment, est «un péché» et «la famille
existe pour permettre aux femmes
d’avoir des enfants et d’avoir un mâle
qui les défend».

Cette attitude particulièrement réac-
tionnaire, dans la ligne la plus fidèle
du Vatican, a immédiatement provo-
qué l’opposition des parlementaires
européens de la plupart des horizons
politiques qui ont fait pression sur le
futur président de la Commission, le
Portugais J.-M. Barroso pour que ce
candidat commissaire soit déplacé,
sans quoi l’investiture pourrait lui
être refusée par le Parlement. 

La provocation de Buttiglione, ce très
zélé serviteur du pape, n’est qu’un
épisode de plus de «la conspiration
catholique orchestrée par le Vati-
can»1 qui n’a fait que croître ces
dernières années, avec la complicité
efficace d’autres zélés «appara-
tchiks», haut fonctionnaires nommés
en bonne place à la Commission. Le
forcing pour insérer la référence à
l’héritage chrétien dans le préambule
du Traité constitutionnel n’est que la
face visible de l’OPA vaticane sur

R. Buttiglione, qui a été contraint
de retirer sa candidature de
commissaire européen, laisse
paraître les objectifs de sa candida-
ture en créant un mouvement
européen pour mener «le combat
pour la liberté des chrétiens». Il
veut forcer le débat sur les discri-
minations religieuses «dans l’Eu-
rope politiquement correcte».
Rappelons que Buttiglione fait
partie du mouvement italien
«Communion et libération» qui
revendique la primauté de la foi
dans tous les domaines de la vie
politique.

1 The Economist du 28
octobre 2004

2 The Irish Times du 1er

novembre 2004, «Euro-
pean catholics sign
letter opposing Butti-
glione appointment».

3 H. Tincq, Le Monde du
3 novembre 2004.

l’Union. Barroso lui-même ne vient-il
pas de renégocier en catimini, en
début d’année, le concordat entre
son pays et le Saint-Siège, signé sous
la dictature fasciste de Salazar?

Mais le bras de fer entre le futur pré-
sident de la Commission et le Parle-
ment européen dépasse la personne
des protagonistes, notamment par
les vives réactions venant de tous les
milieux d’opinion2.

L’Europe ne passe plus 
par Rome
Sous ce titre, le chroniqueur reli-
gieux du Monde3 constate: «De l’hé-
ritage des “pères fondateurs”, il faut
retenir que c’est un modèle d’intégra-
tion européenne tout à fait laïque
qu’ils ont conçu, promu, encouragé.
Autant l’Europe, son identité, sa
culture, son patrimoine, ses valeurs
fondamentales sont imprégnés de
christianisme, autant la construction
européenne ne pouvait être que
laïque...». 

Le Parlement européen vient de mar-
quer publiquement par un geste poli-
tique fort sa volonté de s’en tenir aux
fondements des «pères fondateurs»,
en vue de bâtir une Europe tolérante
et ouverte au pluralisme des convic-
tions.

L’ironie de la situation actuelle vient
du fait que ce sont les propos
intolérants et intégristes d’un Butti-
glione qui ont provoqué une avan-
cée démocratique de la fonction
parlementaire dans les institutions
de l’Union ainsi qu’un point d’arrêt
–provisoire si on n’y prend garde–
au grignotement de la liberté de
nos choix d’existence.

Georges C. Liénard

États-Unis

Élections et médias

Parmi les éléments d’analyse
qui concernent la réélection de
George Bush, on trouve, on

retrouve souvent, la théorie des
médias abrutissants, avec les télévi-
sions «débiles» aux États-Unis et les
journaux à la botte du pouvoir écono-
mique. Ce type d’explication est bien
accueilli dans la presse et la littéra-
ture belge et française. Dans les
grands moments de pensée unique, il
anime même parfois l’ensemble de
nos propres médias (télévision et
journaux), au-delà des différences
politiques et idéologiques.

Que les médias américains ne soient
pas exemplaires, c’est incontes-
table! On peut se demander si
nous sommes dans une posi-
tion favorable pour leur don-
ner des leçons. Qui possède
RTL, TF1, Le Soir, Le Figaro1?
Et surtout si cette «théorie» ne mas-
que pas en réalité l’aliénation dont
nous faisons nous-mêmes
l’objet au regard des
enjeux de la politique
américaine. L’idée des
médias abrutissants aux
États-Unis est bien ac-
cueillie car elle
occulte, elle dissi-
mule l’incapacité
qu’ont eue nos
propres médias à com-
prendre, à expliquer et à
relayer le phénomène
Bush. L’incapacité qu’ils
ont eue à créer un cadre
analytique satisfaisant
pour que l’ampleur de
celui-ci, et les possibilités
d’un succès en novembre
soient compréhensibles et
surtout prévisibles, au-delà
bien entendu de l’image du
cow-boy texan et de ses clo-
nes avides de pétrole et de
hamburgers. 

Le soutien massif qu’au-
raient apporté les Euro-
péens à John Kerry s’ils
pouvaient voter2 ne démon-
tre pas notre bonne cons-
cience et notre vertu mais
plutôt notre totale
incapacité (l’incapa-

cité des médias qui nous «éclairent»),
à situer celui-ci par rapport à son
adversaire dans le cadre politique,
médiatique et institutionnel améri-
cain. Comment pourrait-il en être
autrement lorsque Bush apparaît
depuis quatre ans au mieux comme
un crétin, au pire comme une ordure
sans autre forme de procès3? Je ne
juge bien entendu pas ici l’individu
mais le cadre dans lequel lui et Kerry
nous sont présentés. La caricature
que nous avons eue est insuffisante
et ne nous explique rien!

Bush n’a pas été réélu grâce aux
abrutissants médias américains à la

botte du pouvoir écono-
mique (et si c’était vrai,

encore faudrait-il que
tous les médias voient
un intérêt à la réélection

de Bush, ce qui n’est pas
le cas). Après cinq se-

maines de campagne inten-
sive sur les grands ré-

seaux disponibles par-
tout en Amérique (les
chaînes les plus regar-
dées), après un mois
d’octobre rythmé par
trois débats prési-
dentiels de nonante

minutes chacun et par
un débat entre les vice-
présidents de la même
durée.

Deux hommes, 
deux visions

Après donc six heures de
débat consacrées à la guerre
en Irak, à la sécurité nationale,
à l’emploi, à l’environnement,
à la santé et à l’éducation!
Après des heures intermi-
nables de défis lancés à Bush
sur «les armes de destruction
massive qui n’existent pas» et à
Kerry sur ses nombreux votes

ambigus et
contradictoi-

res au Sénat!
Après le passage
au crible dans la

presse des propos et des affirma-
tions de l’un et de l’autre, avec à

chaque fois, le lendemain, son cor-
tège de vérifications, de précisions
et de mises au jour des mensonges
et des exagérations des deux candi-
dats! Après des semaines de
campagne sur ABC, CBS, CNN, Fox
et NBC, après cinq semaines d’ana-
lyses et de critiques dans le Boston
Globe, le New York Times et le
Washington Post: deux individus
différents apparaissent, deux
mondes propres, deux imaginaires,
deux façons d’être et de croire,
deux manières de penser la poli-
tique et les relations internatio-
nales. Deux hommes apparaissent
et tout semble immédiatement bien
plus compliqué que ce que l’on a
bien voulu croire ces derniers mois
lorsque nous avions le choix entre
Kerry le sage et Bush le cow-boy. 

Les Américains n’ont pas été systé-
matiquement abrutis par un déluge
de propagande médiatique ou un
quelconque processus d’aliénation
généralisée. Lorsqu’ils ont voté le
2 novembre, ils avaient plusieurs
mois de campagne électorale, de
débats télévisés, d’analyses, de
critiques et d’attaques croisées der-
rière eux. Un environnement poli-
tique et médiatique soutenu qui a
fait émerger deux personnalités
très différentes, avec deux maniè-
res de concevoir et de comprendre
les citoyens et les relations sociales,
deux façons d’expliquer la pauvreté
et les inégalités, deux manières de
proposer des solutions, elles-
mêmes radicalement différentes. 

S’il y a eu aliénation ces derniers
mois, c’est chez nous qu’il faut la
démasquer. C’est dans nos propres
médias qu’en l’absence de cadre
explicatif suffisant, en l’absence
d’analyse contrastée entre deux
hommes, deux visions et deux pro-
jets, on se retrouve aujourd’hui
devant une réélection difficilement
compréhensible, à peine prévisible.
Un vote qui nous apparaît absurde,
scandaleux et inimaginable, le
monde de George Bush étant consi-
déré seulement et uniquement dans
sa caricature.

Jérôme Jamin

© AFP

Georges C. Liénard est
secrétaire général de la
FHE.



Espace de Libertés 326/décembre 2004 29

S c i e n c e s

Passionné par l’histoire des
sciences et des techniques,
conquis par l’étude de la

métrologie dès son passage à la
faculté des Sciences appliquées,
Lambert Radoux, fils d’ouvrier
mineur, ingénieur civil sorti de l’uni-
versité de Liège, s’est attaché à
découvrir le long cheminement du
système métrique décimal (SMD) au
cœur du Département de l’Ourthe1.
Il en a fait l’objet d’un gros livre2. 

Des réponses qui 
se font attendre...
En fait, les décrets du Directoire
imposant pour la première fois les
nouvelles mesures, en 1797 et 1798,
n’avaient été réellement appliqués
qu’à Paris et dans le Département de
la Seine, encore qu’avec beaucoup de
réticences, mais on y était proche du
pouvoir! Dans nos «provinces», et
plus particulièrement dans celle de
Liège, l’administration centrale invite
très tôt les municipalités à rassem-
bler des modèles des poids et mesu-
res utilisés sous l’ancien régime afin
d’en préparer la transposition dans le
nouveau système Les réponses se
font attendre, pour de bonnes et de
mauvaises raisons: certains étalons
sont scellés aux murs des églises ou
des enceintes urbaines… et, en
regard, les municipalités rechignent
à l’abandon de leurs spécificités.

Cependant, les fonctionnaires dési-
gnés par le département sont compé-
tents, consciencieux et très motivés.
L’un deux, que l’on voit souvent inter-
venir tout au long des années fran-
çaises de Liège, Jean-Louis Thomas-
sin, bon géomètre, mathématicien de
qualité, a laissé un Mémoire statisti-
que du département de l’Ourte, réfé-
rence essentielle pour l’histoire du
passage de la Principauté à la Pro-
vince en quelque quarante années…
Quoi qu’il en soit, quand l’étude
s’arrête, six municipalités n’ont pas
répondu, vingt-neuf auront fourni
des renseignements inexacts et deux
seulement communiqué les étalons
requis.

La lente mise en place des structures
administratives nées de la Révolu-
tion est certes en cause, mais le
Directoire, le Consulat et l’Empire
n’obtiendront pas de bien meilleurs
résultants entre 1800 et 1812. Les
circulaires administratives se multi-
plieront, ce qui donne à penser que
leur application ne va pas de soi:
l’inspection des poids et mesures va,
elle, plus ou mois de soi dans les

villes et les gros bourgs, mais l’«in-
souciance ou l’inertie» des maires
des communes rurales sont souli-
gnées par le préfet comme par le
ministre; la résistance populaire ne
désarme pas, jusqu’à lancer le bruit,
en 1806, d’un abandon du système
métrique! Parallèlement, la mise en
fabrication des copies des étalons se
heurte au peu d’intérêt des indus-
triels sollicités, «toute lucrative que
paraisse cette entreprise»! Ajoutons
la difficulté rencontrée par le préfet
pour trouver un inspecteur des poids
et mesures compétent, s’exprimant
bien en français, connaissant «par-
faitement l’allemand et le wallon, et
suffisamment la langue flamande»
car il doit «visiter les magasins et
fréquenter les commerçants sur les
foires et marchés (…), donc possé-
der une maîtrise suffisante des
patois régionaux».

... à l’échec
Pour faire bref, l’introduction du
système métrique dans la pratique
quotidienne des citoyens est une
entreprise qui n’a pas réussi! En
conséquence, un décret impérial du
12 février 1812 instaure, à l’usage du
peuple, la coexistence des mesures
métriques et des «mesures usuelles»,
celles-ci correspondant «aux pieds
métriques pour la toise de deux
mètres», l’hectolitre se subdivisant en
«huit boisseaux de 12,5 litres», et
ainsi de suite. Il s’agit en l’occurrence
de contourner l’obstacle des habi-
tudes en usant de subdivisions pro-
ches des anciennes mesures, ce qui
implique en pratique l’abandon du

principe de décimalité, qui reste
cependant imposé à l’enseignement
comme à l’administration.

Vingt-cinq ans plus tard, Martin du
Nord, ministre de Louis-Philippe,
restaure le système métrique dans
son intégralité par la loi du 4 juillet
1837; la Belgique l’a quasi fait un an
plus tôt, par la loi du 15 juin 1836,
rétablissant les dénominations ins-
taurées par le Consulat, mais il fau-
dra attendre la loi du 1er octobre
1855 pour imposer la stricte applica-
tion des poids et mesures.

Encore trouvons-nous toujours dans
la toponymie (rue des quatorze
verges…) comme dans le langage
quotidien (une livre de beurre ou de
café), la survivance des anciennes
mesures: au vrai, celles-ci s’expo-
saient le plus souvent en une seule
syllabe (pied, muid, lieue, ligne…),
alors que le système métrique ame-
nait un «langage savant», difficile à
intégrer (kilogramme, hectolitre,
décamètre, etc.), que l’érosion sé-
mantique à d’ailleurs souvent réduit
à deux lettres. Et sans doute faut-il
encore souligner qu’il a fallu
attendre le milieu du XXe siècle
pour voir disparaître les poids en
cuivre ou en fonte, dont les plombs
étaient poinçonnés par la poin-
tilleuse administration des poids et
accises.

On voit bien, à cet égard, combien il
faut laisser de temps au temps pour
intégrer une réforme, qu’elle soit éco-
nomique, politique ou sociale, même
quand les plus lucides s’accordent
sur son impérieuse nécessité.

Jean Charlier

1 Territoire central de
l’ancienne principauté
de Liège, le Départe-
ment de l’Ourthe (sans
h dans les graphies
révolutionnaire et impé-
riale) correspond, à peu
de chose près, à l’ac-
tuelle Province de Liège.

2 Cet article est inspiré
par le livre de Lambert
Radoux, Introduction du
système métrique dans
le département de
l’Ourte, coédition
CEFAL/Haute école L.
E. Troclet, 554 pages.

On lira aussi avec
intérêt: Denis Guedj, Le
mètre du monde, éd. du
Seuil, 2000, 336 pages.

Comment et pourquoi nos poids et mesures 
se sont-ils (longuement) mesurés au temps

Aussi loin que nous puissions remonter dans l’histoire, nous découvrons les innombrables moyens
que l’homme a inventés pour mesurer le temps, les distances, les poids, les volumes...
Mais, la durée du jour n’étant pas constante, la longueur d’une enjambée ou d’un empan variant
d’un individu à l’autre, l’humanité n’a quasi jamais réussi à définir et imposer un ensemble de
mesures identiques «pour tous les hommes, pour tous les temps, pour tous les pays», selon la
formule avancée par le débuté Adrien Dupont, premier rapporteur de la «Déclaration des droits de
l’Homme et du Citoyen». C’est dans cette perspective que l’Assemblée constituante de 1785 a chargé
l’Académie des Sciences de mettre au point un système décimal et universel des poids et mesures.
Concrétisé par un décret du 26 mars 1791, devenu loi par une des toutes dernières signatures de
Louis XVI, ce projet se heurtera très vite à de nombreux obstacles: Lambert Radoux, un scientifique
liégeois, analyse son long cheminement dans ce livre qui se lit (presque) comme un roman.

m é d i a s

Les mauvaises ondes de «BXL»

Qu’importe. Au siège de RTL, on
s’engouffre dans la faille et l’idée
qu’il faut profiter du vide laissé par la
disparition de Bruxelles-Capitale,
absolument soustraire au service
public ce créneau et, quoi qu’il arrive,
lancer une cityradio bruxelloise.

Avant les élections, les autorités poli-
tiques de la Communauté française,
pour la xième fois depuis douze ans,
essuient un nouvel échec dans l’éta-
blissement d’un nouveau plan de fré-
quences (répartition équilibrée des
fréquences en vue de leur réattribu-
tion par le Conseil supérieur de l’Au-
diovisuel –CSA– suite à un appel
d’offres). Le plan presqu’abouti a été
torpillé par la radio BFM…, membre
par son actionnariat de la famille
RTL. 

L’échec maintient la Communauté
française dans une situation inextri-
cable de vide juridique. Depuis des
années, plus aucun opérateur privé
n’a d’autorisation d’émettre et la
situation va sans doute rester en
l’état encore longtemps. On peut
imaginer que la mise en place d’un
nouveau plan de fréquences aurait
handicapé la concrétisation du projet
«BXL». En effet, le CSA est déter-
miné à atténuer tout type de concen-
tration médias. Et sur ce terrain, le
groupe RTL est en ligne de mire,
présent qu’il est (outre Bel RTL),
dans Contact, Fun Radio, BFM… 
RTL va, à la machette du fait accom-
pli et inéluctable, frayer un chemin à
«BXL»dans la jungle opportunément
persistante. Envers et contre tous. À
la hussarde, bafouant si nécessaire
l’autorité politique ou institution-
nelle, jouant de tous les lobbies pos-
sibles et d’une communication har-
gneuse. Jusqu’à sa naissance sau-
vage sur une fréquence en sommeil
«achetée» à l’asbl «Ciel Bruxelles». 

Deux autres projets bruxellois paral-
lèles, «Bruxelles R» de Nostalgie et
«Radio Bruxelles International» de la
RTBF, eux ont choisi la voie légaliste
plutôt que le coup de force. La chaîne
publique a par ailleurs attaqué en jus-
tice «BXL» tandis que la nouvelle mi-
nistre de l’audiovisuel, Fadila
Laanan, échaudée par la désinvolture
de RTL, a saisi le Conseil supérieur
de l’Audiovisuel pour qu’il examine
précisément le cas «BXL» et tout ce
qui peut être constitutif de manque-
ments de la part de la nouvelle
station… Le CSA a par ailleurs mani-
festé son ras-le-bol, lancé un ultima-
tum aux radios privées et appelé à
une «pax radiophonica». Le
«mauvais signal» BXL a pourtant
réouvert une boîte de Pandore
puisque depuis, Contact Plus s’est
emparé d’un fréquence à Charleroi et
Nostalgie, d’une autre à Waremme…
Dernier rebondissement en date
suite à la mise en demeure du CSA,
l’association «Radios», regroupant
90% des radios privées, a prononcé
un moratoire par lequel les dix-neuf
signataires s’engagent à «ne plus
occuper ou ouvrir de nouvelles
fréquences de manière intempes-
tive»… jusqu’en mars 2005!

Cette saga pose évidemment ques-
tion à notre système puisqu’elle
démontre l’impuissance éclatante
des institutions à contrer le caprice
d’un puissant opérateur privé, motivé
par l’appât du gain publicitaire, l’oc-
cupation de terrain et l’orgueil de
créer la même année une chaîne de
télévision (Plug TV) et une nouvelle
station de radio (BXL). Cette situa-
tion de fait devrait amener à forte-
ment s’interroger sur les moyens
réels de réguler notre système audio-
visuel et sur la capacité de la tutelle
politique à ne pas se laisser marcher
sur les pieds par qui que ce soit. Sans
oublier d’aussi remettre en question
le funeste et bien réel exercice du «je
te tiens, tu me tiens, par la barbi-
chette» si présent dans nos mœurs
politico-médiatiques. Les politiques
courtisant les médias et vice-versa
dans un jeu malsain d’intérêts croisés
largement déconnectés de celui qui
devrait supplanter tous les autres:
celui de l’auditeur-citoyen méritant
surtout un paysage audiovisuel
pluraliste, original, varié, indépen-
dant et à valeur ajoutée. 

Fernand Letist

La naissance «sauvage» de BXL pose question. Un puis-

sant opérateur privé peut-il tout faire dans notre pays?

Cela en dépit des souhaits de la tutelle politique et du CSA

de préserver une paix radiophonique en attendant le

nouveau plan de fréquences en Communauté française. 

28 Espace de Libertés 326/décembre 2004

La radio privée bruxelloise
«BXL» est née le 27 septembre
dernier, enfant d’un partena-

riat entre Bel RTL et le journal Le
Soir du groupe Rossel. Qu’elle fasse à
la fois le bonheur de quelques audi-
teurs et de la poignée de profession-
nels recrutés pour son bon fonction-
nement, est plausible bien que, à son
écoute, on cherche toujours sa véri-
table originalité. 

Cependant, au-delà du produit lui-
même, la création de «BXL» est un
nouveau symptôme éclatant d’un

mal profond qui ta-
raude depuis
des lustres
notre paysa-
ge politico-
médiatique,
à savoir la
persistance
d’une loi de
la jungle où
le prédateur
le plus puis-
sant peut

n’en faire qu’à sa
tête. Ou presque.
Pour comprendre l’épaisseur du pro-
blème, reportons-nous quelques
mois en arrière lorsque très mala-
droitement, la RTBF, plan Magellan
agissant, supprime sa station Bruxel-
les-Capitale à la faveur de la refonte
de ses radios. VivaCité, la nouvelle
station populaire publique créée se
révélera vite impuissante à combler
les frustrations des auditeurs bruxel-
lois orphelins de «Capitale» et ne
retrouvant pas leur compte dans de
maigres décrochages bruxellois. Très
vite pourtant, la chaîne publique va
prendre en compte le mécontente-
ment et rectifier le tir. Si bien que
depuis, VivaBruxelles a repris peu ou
prou son parfum d’antan et récupéré
sans nul doute des auditeurs. 

Le système métrique décimal

Histoire d’une réforme

© AFP



Espace de Libertés 326/décembre 2004 31

c u l t u r e

30 Espace de Libertés 326/décembre 2004

c u l t u r e

ment les tics laudatifs habituels
mais ne fait cependant jamais
oublier que les trois trublions ne
furent vénérés que tardivement et
difficilement. 

Passons sur les commentaires go-
guenards des critiques de l’art offi-
ciel pour ces «impressionnistes
fumistes»: notons en revanche la
célèbre polémique de «la fusée qui
retombe» dans la «Nocturne en noir
et or» de 1875. Elle donna lieu à un
procès gagné par Whistler sur le
célèbre et, ô combien, réactionnaire
critique John Ruskin qui n’y voyait
qu’un «pot de peinture jeté à la face
du public»… 

Motif, regard et peinture
«Le regard, la fugacité des impres-
sions et l’intérêt commun pour le
rendu de la lumière au contact de la
nature (et notamment l’élément
aquatique, qui est vraiment ici le
point de convergence!) sont au centre
de la réflexion des trois hommes, qui
s’interrogent aussi sur les conditions
recherchées pour observer les
motifs», note Sylvie Patin.

La rétrospective souligne tout de
même aussi de robustes différences:
méthodes de travail, techniques
utilisées, matières picturales inves-
ties... Turner, Monet et Whistler ont
amené à l’idée d’une peinture abs-
traite, mais pas avec les mêmes
outils. La représentation et la préci-
sion du rendu (architectures, végé-
taux, locomotives, bateaux...) dépend
bien entendu fortement des moyens
plastiques engagés. Ce qui occasion-
nera parfois des incompréhensions,
même et y compris jusqu’à la fin du
XXe siècle, la grande rupture restant
tout de même celle de Turner. Quand
on pense que l’homme était né… en
1775! Turner nageait dans le classi-
cisme le plus absolu et encore
inaltéré par les efforts des originaux
quand il vira sa cuti…
Il n’y a pas que des considérations
techniques à épingler dans ce très
vaste ensemble. La scénographie,
bleutée et aérienne, choisit le pari de
l’émotion au détriment du «tout
pédagogique»: beaux espaces ou-
verts, quelques citations finement
choisies des trois peintres et de leurs
grands amis: outre l’anglophile (et
anglophone - il était professeur d’an-
glais) Stéphane Mallarmé, déjà cité,
beaucoup de poètes et d’écrivains ne
s’y sont pas trompés en commentant
eux aussi les œuvres: Maupassant,
Renoir, Matisse et… J.-K. Huysmans

s’y collèrent avec bonheur, eux
aussi...

Trois versions 
étonnamment distinctes
C’est le Musée des Beaux-Arts de
l’Ontario (Toronto) qui a eu l’idée de
la confrontation. Les Américains pos-
sèdent de belles collections, privées
ou publiques, reprenant des œuvres
des trois hommes, et pas des moin-
dres. 

Après Paris, l’exposition internatio-
nale rejoindra les bords de la
Tamise: pour Sylvie Patin, il ne fait
guère de doutes que le résultat de
l’accrochage et la mise en scène
seront, une nouvelle fois, très diffé-
rents: «Le dialogue, qui s’établit mer-
veilleusement à Paris avec “Impres-
sion, soleil levant” de Monet en pivot,
sera très certainement engagé bien
différemment à Londres: c’est ce qui
fait l’extraordinaire intérêt des
scénographies originales!». Mais
ajoute la commissaire, «notre
hommage à Turner est volontaire…
et évident. Il s’agissait de rendre vrai-
ment manifeste la composante
anglaise de l’impressionnisme. Car si
le mouvement est né officiellement
en 1874, il était déjà élaboré en 1869:
la mort de Turner avait fait entrer
dans les collections britanniques
quelque 20 000 œuvres qui allaient
forcément être dévorées par les pein-
tres, vous vous en doutez! Notam-
ment Whistler et Monet, même s’ils
purent affirmer par la suite qu’ils
n’avaient pas eu besoin de Turner
pour faire ce qu’ils avaient à faire»…

«Les impressionnistes ont souvent
dit qu’ils ne descendaient pas de
Turner… mais que Turner avait con-
firmé leur vision!», plaisante Sylvie
Patin. 

Pas d’accord, en tout cas, avec
notre Émile Verhaeren national,
pour lequel la parenté saute aux
yeux dès 1885. Il écrit dans la
célèbre revue «L’Art moderne»:
«Turner naquit académicien et mou-
rut impressionniste (…). Si le mot
(impressionnisme) eût été inventé,
on le lui eût crié comme une injure
(…). Le récent procédé des impres-
sionnistes français, de Claude
Monet et de son école, la juxtaposi-
tion des tons simples qui produit, à
distance, des vibrations d’une
intensité prodigieuse, on le trouve
en germe dans l’œuvre de Turner
(…). Un demi-siècle avant Manet,
Monet et Renoir, (Turner a) créé

l’école impressionniste qu’il avait
vaguement pressentie».

L’histoire demeure donc, qui est
qu’il faut parfois savoir rendre à
César… ce qui est  à Turner...

Olivier Swingedau

L’exposition Turner-Monet-
Whistler est au Grand Palais
(Paris) jusqu’au 17 janvier
2005.
Indispensable catalogue de
l’exposition (39 e ). Voir
aussi sur www.rmn.fr 
Tickets d’entrée: disponibles
à l’avance dans les FNAC. 
L’exposition sera à la Tate de
Londres (Attention, l’an-
cienne: la Tate  «Britain»!)
du 10 février 2005, jusqu’au
15 mai. À ne pas manquer!
www.tate.org.uk
Accessibles par Thalys et
Eurostar.

Paris et Londres

Turner, Whistler, Monet 
et la mémoire de l’eau
Une confrontation? Des convergences plutôt entre ces trois

monuments de la peinture pré-moderne. À travers le charme

indéfini et fugitif des brumes, fumées et reflets, ils ont créé la

lumière évanescente. Et donc libéré plastiquement la pein-

ture. Paris et Londres les… reflètent tour à tour dans une

exposition phare. 

Venise, Londres ou Paris au fil
de l’eau: au Grand Palais de
Paris cet hiver, puis à la Tate

Britain de Londres, l’exposition
Turner-Whistler-Monet restitue le
dialogue artistique entre les trois
peintres, respectivement anglais,
américain et français. Balade avec
Sylvie Patin, commissaire de l’expo-
sition et conservatrice en chef au
Musée d’Orsay.

C’est dans un Londres encore très
vaporeux qu’a commencé ce rap-
prochement entre les trois artistes.
Le jeune Claude Monet (1840-1926) y
découvre en 1871 les œuvres de J. M.
William Turner (1775-1851), surtout
celles du legs Turner (il avait tout
donné à l’Empire!) ainsi que les
premières «Nocturnes» d’un certain
James McNeill Whistler (1834-1903),
qui, lui aussi, avait ressenti très jeune
une attirance pour les paysages du
maître anglais. 
Turner avait disparu depuis long-
temps quand les deux cadets firent
connaissance (et s’apprécièrent) au
gré de leur recherche presque com-
pulsive de la variation chromatique.
Le maître anglais ne put donc dialo-
guer au sens strict avec ses deux con-
frères. Pour Sylvie Patin, «il s’agit
même d’un triangle, car l’influence de
Turner a été doublée par celle de
Whistler sur Monet… et de Monet sur
Whistler!». 
Les œuvres exposées au Grand
Palais –une trentaine de Turner
proviennent de la Tate Britain– font

habilement glisser le regard du spec-
tateur du réalisme d’un peintre
d’abord très «Lorrain» et très «XVIIe»
jusqu’à ce qui s’appellera bien plus
tard l’impressionnisme, et que Monet
mènera au feu d’artifice. Whistler
s’orientant, quant à lui, vers une
vision plus poétique, quasi japoni-
sante.

Et l’art permet, non pas d’accommo-
der les restes turnériens, mais de
converser avec le grand William,
précurseur de l’art moderne.
«Whistler et Monet ont correspondu
entre eux par des lettres, des conver-
sations… mais également dans leur
œuvres, et les tableaux ne mentent
pas! C’est évident à la vue de leurs
interprétations respectives de la
Tamise depuis les fenêtres du célèbre
“Savoy Hotel”, observe Sylvie Patin,
Mais le spectateur notera aussi que
chacun conserve sa personnalité et sa
technique, l’un la gravure (Whistler),
l’autre le pastel bien sûr (Monet).
Alors que pour Turner, c’était l’aqua-
relle». 

N’en déplaise aux amateurs, pas de
traces d’une quelconque rivalité.
«Je ne rentre de toute façon pas
beaucoup dans ces idées d’émula-
tion, de jalousie, de convoitises
entre peintres. Dans ses lettres,
Monet à propos de Whistler, parle
d’affection, d’amitié. Il dis dans ses
lettres que Whistler l’a introduit à la
Royal Society of British Artists et il
l’avait invité à exposer… à sa
propre exposition!». Donc acte…

Des rives de la Tamise à la lagune et
au Grand Canal de Venise en passant
par les bords de Seine, le trio dia-
logue donc constamment par œuvre
interposée, mais aussi par correspon-
dances et intermédiaires «de luxe»,
comme l’écrivain symboliste Sté-
phane Mallarmé, ami personnel de
Whistler.

Une scénographie fluide
Rassurez-vous: pas question, ici, d’un
de ces ensembles indigestes qui par-
fois virent à un amoncellement sans
queue ni tête. On en sort ébloui mais
pas écœuré! L’exposition Turner-
Whistler-Monet du Grand Palais
(avec rattrapage à Londres donc,
pour les contemplatifs, au printemps
prochain) bénéficie en outre de la
présence quasi magnétique du célé-
brissime «Impression-soleil levant»
de Monet, dont le musée Marmottan
a très exceptionnellement accepté de
se dessaisir, mais pour Paris seule-
ment. Pour le reste, l’étude comparée
s’articule autour de cinq sujets de
prédilection qui s’interpénètrent: la
lumière, l’eau, l’air, Londres, et
Venise. On passe sensuellement des
«Nocturnes» de Whistler aux «Mati-
nées sur la Seine» de Monet et ce
«dans un climat toujours doux et har-
monieux», selon Sylvie Patin.
La scénographie, fluide et somme
toute assez légère (une fois n’est pas
–forcément– coutume!) permet de
bien saisir une évolution plastique
qui peut sembler spectaculaire chez
Whistler, quasi néoréaliste dans ses
débuts puis éthérée et nocturne; les
deux autres, Turner et Monet, épou-
sant une courbe qui semble a priori
plus logique: «De nombreux propos,
pensées et écrits des artistes vien-
nent étayer une démarche qui ne se
savait pas forcément convergente.
Sans volonté révolutionnaire, les
trois hommes exploitent la fugacité
de nos perceptions et bouleversent
le statut de la représentation, ce qui
n’est pas rien!». 

La rétrospective (d’émouvantes
séries de Monet partiellement
reconstituées) n’évite pas totale-

William Turner, Scarlet Sunset, Londres, Tate.

James  Mc Neill Whistler, Nocturne en bleu et argent: la
lagune, Venise. Boston, Museum of Fine Arts.

Claude Monet, San Giorgio Maggiore au crépuscule - un vrai
dialogue artistique. Cardiff, National Museums & Galleries of Wales.



Espace de Libertés 326/décembre 2004 33

c u l t u r e

Longtemps, la bande dessinée,
née dans les pages de la
presse populaire pour racon-

ter des histoires en palliant le
manque d’alphabétisation, s’est
cantonnée dans quelques genres
stéréotypés, héritiers des romans
d’aventures du passé. Peu de place
pour le «je» ou pour l’autobiogra-
phie dans ces récits, dont la forme
était d’ailleurs peu adaptée au récit
à la première personne. Ces trente
dernières années, les différences
évolutions qu’a connues le genre
ont permis, entre autres recherches
thématiques ou formelles, l’émer-
gence d’une veine autobiographi-
que étonnante et séduisante. Art
Spiegelman, en se mettant en scène
(sous le masque d’une souris) dans
les souvenirs d’holocauste de son
père, en est certainement l’exemple
le plus frappant, mais il en est beau-
coup d’autres, dont les Français
Lewis Trondheim (sous le masque
d’un lapin), Fabrice Neaud, Dupuy
et Berberian, Julie Doucet
(Québec), Seth (USA), Taniguchi
(Japon), Marjane Satrapi (Iran)
ainsi que de nombreux auteurs
gravitant autour du collectif d’édi-
tion «L’association».

A priori, l’autobiographie en bande
dessinée ne va pas de soi, car l’em-
ploi de texte narratif dans le roman
doit être remplacé par des dessins où
le narrateur en montre donc un
autre. L’auteur prend donc souvent le
parti de dessiner un autre «lui-
même» plus jeune, tandis qu’il garde
le point de vue du passé. Tout le
talent est alors d’utiliser le dessin
non comme une banale illustration,
même brillante, du récit, mais
comme une seconde voix ou voie,
qui donne de la profondeur de
champ à l’histoire, comme nos deux
yeux nous donnent les trois dimen-
sions.

C’est ce qu’a réussi à faire, de
manière remarquable, Craig Thomp-
son, dans Blankets, traduit partielle-
ment par Manteau de neige. Craig
Thompson nous ressemble beau-

coup. Certes, il est américain, mais le
décor de sa maison nous est familier,
son mode de vie aussi, la musique
qu’il écoute est chez nos disquaires,
les voitures dans la rue nous sont
connues. Après tout, ce qu’il raconte
date principalement de l’hiver
1993… En quoi les presque 600
pages (en petit format) en noir et
blanc racontent-elles quelque chose
d’étonnant? En fait, elles offrent une
plongée dans l’Amérique wasp, dont
la religion enserre les esprits et les
gens d’une manière qui fait frisson-
ner. Battu et insulté à l’école parce
qu’il n’entre pas dans le moule
église-football-drague d’une commu-
nauté qui constitue peut-être un tissu
d’entraide mais est surtout une
terrible prison mentale, morale et
philosophique. Parce qu’il réfléchit
au vrai message qu’il entend lors des
offices, parce qu’il a compris que
certains passages de l’Ecclésiaste
ont été écrits six cents ans après leur
date officielle, qu’ils en accentuaient
le ton pessimiste et les tourments de
l’enfer tandis qu’ils surévaluaient
subtilement la valeur du travail et de
la propriété, sans doute pour couper
court à toute tentative de bouleverse-
ment de l’ordre établi. Ce qui ne veut
pas dire que Craig ne croit plus en
dieu: «Je crois toujours en Dieu, à la
parole de Jésus aussi, mais le reste
du christianisme… cette Bible, ces
églises, ce dogme… seulement dres-
sés pour séparer les peuples et les
cultures. C’est comme nier la beauté
d’être un humain, et ignorer tous ces
espaces qui ont besoin d’être remplis
par l’individuel», explique son per-
sonnage, de retour pour les fêtes à la
maison familiale, quelques années
après. 

Quoique la vie quotidienne d’une
famille blanche pauvre, raciste et
conservatrice, dans la campagne de
Marathon, Wisconsin, ait souvent de
quoi faire frémir –surtout par son
manque absolu de perspectives–, ce
n’est en fait pas le sujet principal du
livre qui raconte l’éclosion d’un pre-
mier amour entre Craig et la jeune

Raina, qui habite loin, dans une
petite ville au nord… Rarement la
description, tout en finesse et en
nuance, de la naissance de l’attache-
ment entre deux êtres que leur diffé-
rence face à la norme rapproche,
aura été faite avec autant de talent.
C’est au cœur de ce récit que la
deuxième signification de Blankets
apparaît, au-delà du manteau de
neige. Raina avait confectionné une
couverture en faisant un patchwork
des morceaux d’étoffe qui comptent
pour elle (comme ce morceau de sa
couverture de bébé). Le jour où les
deux jeunes gens se séparent, Craig
brûle tout ce que lui a donné Raina,
même les photos d’enfance, mais ne
se résout pas à consumer ce symbole
du lien qui les unit. Plus jeune, il
avait aussi brûlé tous ses dessins.
C’est que, comme «chacun sait», le
dessin est d’essence sata-
nique et son talent est
regardé avec méfiance et
hostilité par son micro-
cosme et même sa famille. 

On ne dira pas tout de ce
récit prenant et envoûtant.
Les relations entre Craig
et son frère, celles entre
Raina et sa famille en
cours d’éclatement font
beaucoup de son prix. Il
faut absolument découvrir
cet auteur majeur et ce
récit délicat et attachant.
(Craig Thompson, Blan-
kets, manteau de neige,
Casterman écritures)

Frédéric Soumois

Bande dessinée

Un manteau 
dans la tête

32 Espace de Libertés 326/décembre 2004

c u l t u r e

Libraires de tous pays, 
unissez-vous!

Il en va du livre comme du reste, il
est devenu un produit soumis aux
lois du marché. Mais il est aussi

vecteur d’émancipation, accès à l’in-
formation, source d’imaginaire et
d’invention, de transmission et d’é-
ducation. En tant que tel, il est
menacé car peu rentable en termes
financiers. En potentiel humain en
revanche, il l’est. Fort de ce credo,
l’Association internationales des li-

braires francophones est née de la
rencontre de libraires des quatre
coins du monde. Issus de l’Afrique de
l’Ouest, du Mahgreb, du Liban, de
l’Océan indien, du Canada ou des
Caraïbes, ils ont en partage la langue
française et un sens profond de leur
rôle de diffuseur culturel. «Au Nord,
on gère le gaspillage, au Sud on gère
la pénurie», dit le président de l’AILF,
Philippe Goffe, alors que nous fai-
sons le même métier. Soutenue par

l’Agence intergouvernementale de la
francophonie, l’Association Interna-
tionale des libraires francophones
défend, au-delà de la langue fran-
çaise, l’universalité de la culture dans
une optique multilatérale. Il ne s’agit
pas, bien évidemment, de diffuser la
pensée française comme jadis la
bonne parole, mais de faire circuler
les ouvrages édités en français, d’au-
teurs Afrique noire, d’Algérie, de
Martinique…. 

Il est loin le temps, croqué avec
humour par Jean-Luc Outers dans La
place du mort, où les hauts commis-
saires à la culture larguaient par
avion au-dessus d’archipels isolés
des paquets colis avec nos invendus,
obscurs poètes régionalistes, gram-
mairiens retors ou souvenirs d’en-
fance d’anonymes…. L’image n’était
pas loin de la réalité. Aujourd’hui, ce
n’est pas tant contre la bêtise qu’il
faut se battre –quoique…– mais

contre «les tendances de
l’économie contempo-
raine centripète». Le plus
gros groupe d’édition
parisien n’accorde que
peu d’intérêt aux petits
marchés locaux, n’ayant
rien à gagner à soutenir
un libraire malgache…. 

Sensibilisés par ce
réseau de libraires du
Nord et du Sud, des
distributeurs ont pour-
tant revu leurs conditions
commerciales, impos-
sibles à honorer en
temps et heure dans un
pays où rien ne fonc-
tionne, quand il n’est pas
dévasté par la guerre
comme la Côte d’Ivoire.

Là-bas, les rencontres littéraires
autour des valeurs essentielles de
l’existence ne peuvent se tenir que
protégées par des soldats en armes… 
L’AILF négocie des fonds d’interven-
tions essentiellement auprès du
ministère français de la Culture et
des Affaires étrangères, et organise
des formations, dans un esprit
d’échange de compétences, de réci-
procité. Ainsi, une employée fran-
çaise est partie un mois à Lomé, au

Togo, vivre une vie de libraire à l’afri-
caine, se confronter aux délais de
livraisons interminables, aux fiches
d’avant l’informatique, tandis que sa
consoeur découvrait en France que le
livre est un objet de loisirs à offrir en
cadeau alors que son coût le réserve
en Afrique à un usage utilitaire.

Échange de bons procédés
Quelque 91 libraires du monde entier
adhèrent à cette association; para-
doxalement peu de membres vien-
nent des pays dits riches, très peu de
France, ils proviennent pour la
plupart des pays demandeurs, avec
un fort contingent algérien. 
Le mois dernier, l’AILF a organisé
une caravane du livre en Afrique de
l’Ouest (Bénin, Togo, Côte d’Ivoire,
Burkina Faso); elle a négocié notam-
ment auprès des éditeurs pour que
les livres présentés puissent être
vendus à prix réduit, adaptés au
marché local. Dix-neuf éditeurs
français ont accepté et sélectionné
250 titres d’auteurs africains pas ou
peu lus dans leur propre pays. 

Métier d’artisan, de proximité, de
passeur, le libraire est, dans ces pays
mais aussi dans les nôtres, un
éveilleur. Certains au risque de leur
vie quand on tient boutique à Kaboul
ou à Pointe-à-Pitre, face aux pillages
des esprits ou des vitrines. Grâce aux
contacts, à l’énergie mise en œuvre
par des confrères belges, français,
auprès d’attachés culturels, trois
libraires iraniens proposent désor-
mais Le deuxième sexe de Simone de
Beauvoir. Ce n’est qu’un exemple,
une victoire dérisoire sans doute,
mais on mesure l’insolence, le cou-
rage de cette audace-là pour des gens
qui ne demandent qu’à s’ouvrir. C’est
ce devoir de solidarité et de respon-
sabilité qui fonde la première année
d’existence de cette association qui
ne rapporte rien à ses fondateurs
bénévoles, hormis «la fierté d’être
dans un combat collectif» de résis-
tance à l’obscurantisme. Qu’il soit
délibéré ou induit par des compor-
tements paresseux ou consuméristes.
Et cela nous concerne tous, hélas.

Sophie Creuz

Association internationale
des libraires francophones,
27 rue Bourgon 75013 Paris-
ailf@wanadoo.fr ou
philippe.goffe@belgacom.

Soutenir la culture à travers le

monde, défendre la place du livre

en tant qu’agent culturel, telle est

la volonté de l’Association interna-

tionale des libraires francophones.

Les libraires, des passeurs,
mais aussi des éveilleurs,
jusque dans les contrées les
plus reculées.


	 Patrice Dartevelle
	Dossier:

