
3

é d i t o r i a l

la complicité généralisée qui s’installe par simple
prudence, c’est mettre en cause un système.

Je crois qu’il faut aller plus loin encore et se poser des ques-
tions sur la place de ce que l’on nomme parfois pompeuse-
ment «le» politique.

Les sociétés locales de logements ont une longue histoire et
ont eu des mérites considérables. Elles sont gérées par des
conseils d’administration composés d’hommes politiques
puisque tout est politique, dit-on dans ce pays pour justi-
fier des pratiques qui conduisent à une mauvaise gestion. 

Il est indispensable que le pouvoir politique définisse les
objectifs des sociétés de logements, en désigne les moyens
et les contrôle. Mais la désignation indirecte des respon-
sables au sein des élus est-elle un mode de désignation de
gestionnaires compétents ?

Est-on sûr que leur objectif social est clair et qu’on
construit des logements pour les plus démunis ? Comment
explique-t-on alors la proportion (12,6 % à Charleroi) de
meublés parmi les logements en location dans les villes
wallonnes ?3 Ne s’agit-il pas de l’accaparement d’une
étiquette de pauvre au profit de la classe moyenne infé-
rieure dûment intégrée dans les structures partisanes
traditionnelles ?

L’expansion de la gestion par les hommes politiques coûte
cher en niveau de salaires, accompagnements divers
(voitures…), personnel propre (qui coûte autrement cher
que les frais de restaurant), le tout sans contrôle possible.

Le phénomène n’est en rien propre aux sociétés de loge-
ments et l’expansion du «politique» propre à tous les
partis, à laquelle peu s’opposent, crée des situations anor-
males.

La gestion d’innombrables institutions sociales ou cultu-
relles par des hommes politiques repose sur une concep-
tion de la démocratie qui ne relève pas de l’évidence. On
s’éloigne trop des critères de compétences et la responsa-
bilité démocratique est largement un mythe comme l’a
démontré l’affaire de la Carolorégienne.

Il ne  faut pas faire porter la responsabilité de cette situa-
tion aux seuls hommes politiques, ni encore moins croire
que dans le secteur privé tout va bien (le népotisme y est de
règle). La population ne proteste pas contre l’obligation de
clientélisme. S’est-elle  coulée dans le moule clientéliste ou
l’a-t-elle suscité ? La résistance jusqu’à aujourd’hui de
l’opinion à toute réforme reste pour moi une véritable
énigme. s

Il est difficile de supputer le nombre de coups que la démo-
cratie peut supporter mais venant après les affaires Agusta
et Dassault qui, sauf dans un cas parfaitement marginal, ne
portaient pas sur l’intéressement personnel des inculpés,
les révélations des illégalités, des prébendes et des détour-
nements à la société de logements «La Carolorégienne»  en
portent un nouveau à la démocratie belge.

En Flandre, jusqu’aux dernières élections communales,
presque tous les membres du Collège et plusieurs respon-
sables de la police étaient inculpés avec au moins quelque
vraisemblance. La Wallonie n’a donc pas le monopole de la
politique maffieuse mais si les résultats électoraux du
Vlaams Blok/Belang sont si brillants dans la métropole, la
moitié de l’explication est là.

Un système
L’aspect  gênant des événements carolorégiens ne relève
pas de l’éthique. La défaillance individuelle d’un respon-
sable politique peut et pourra se produire à tout moment,
quels que soient les précautions et les contrôles. Il y aura
toujours des mandataires véreux.

L’inquiétant dans le cas de l’échevin/administrateur délé-
gué de la Carolorégienne vient de la collusion évidente de
trois échevins et d’un sénateur, d’un système où le commis-
saire chargé de contrôler la Carolorégienne n’est autre que
le président du PS de Charleroi. Il n’y a pas cinquante éche-
vins à Charleroi et on a le sentiment d’un groupe essentiel-
lement attaché à ses intérêts personnels. C’est sûrement
profondément injuste pour d’autres échevins de la ville
parfaitement intègres mais le mal est fait. Quant à Jean-
Claude Van Cauwenberghe, si rien d’anormal n’a pu être
réellement relevé à son encontre, était-il aveugle ou
impuissant face à pareille décomposition ?

Les délais mis pour mettre à jour des audits préoccupants
donnent à penser.

En se limitant aux seules sociétés de logements, on voit que
le cas n’est pas isolé. À Binche, deux responsables dont un
échevin sont écroués. Des situations apparemment anor-
males sont  examinées à Saint-Ghislain, Mons, Tamines,
Waremme, Fontaine-l’Évêque, Hensies, Ottignies1 ou
encore à La Louvière. Cela suffit à montrer que l’éthique
personnelle n’est pas le sujet.

L’expansionnisme politique
Incriminer comme le fait Alain Eraly2 l’appropriation
anormale de l’argent public par les hommes publics de
même que dans un système où les alliances sont de règle,

De la politique, 
pas de l’éthique !

s o m m a i r e
Éditorial
De la politique, pas de l’éthique ! – Patrice Dartevelle _____________________3

Dossier - Les morts et les rites
Les fonctions des rites funéraires – Xavier De Schutter _____________4

Stratégies funéraires – Xavier De Schutter ______________________5

Escamoter le mort, pas la mort – Claude Javeau __________________9

La longue histoire de la crémation – Xavier Godart _______________11

Les funérailles de dirigeants socialistes comme 

manifestations laïques – Anne Morelli ________________________14

Au secours, l’ignorance avance ! – Mireille Andries _______________16

Chacun porte sa croix
Le curé de Saint-Coluche – Claude Javeau_____________________________17

Idées
En avant ou en arrière, le grand bond ? – L’entretien de Jean Sloover avec 

Estelle Krzeslo _______________________________________________18

Le retour du suffrage capacitaire ? – Julien Dohet _______________________20

Débat Habermas/Ratzinger – Patrice Dartevelle ________________________21

Société
Les fins de carrière: un débat entre hommes? – Martine Vandemeulebroucke ____22

Europe
Les états d’âme d’un top model – Pascal Martin ________________________23

Culture
Oui, le design belge existe – Bernard Marcelis __________________________25

Mélancolie à Paris – Olivier Swingedau _______________________________26

Plus léger que l’air: Panamarenko – Ben Durant ________________________28

La Russie à l’Avant-garde – Ben Durant ______________________________29

Laïcité
La laïcité à l’ordre du jour à l’OSCE – Jenoff Van Hulle____________________31

Construisons l’école du libre examen – J.D.B. __________________________32

Agenda _________________________________________________33

est édité par le Centre d’Action Laïque, asbl
et ses Régionales du Brabant Wallon, de
Bruxelles, Charleroi, Liège, Luxembourg,
Namur et Picardie.

Espace de Libertés est distribué à tous les
membres des associations affiliées au
CAL/Brabant Wallon grâce à une participa-
tion financière de cette régionale.

Rédaction, administration et publicité
Directeur: Patrice Dartevelle
Rédactrice en chef: Michèle Michiels
Secrétaire de rédaction: Nicole Nottet
Production, administration et publicité: 
Fabienne Sergoynne
Iconographie: Michèle Michiels
Comité de rédaction: Mireille Andries, 
Jean Charlier, Patrice Dartevelle, 
Xavier De Schutter, Julien Dohet, Jérôme
Jamin, André Koeckelenbergh, Yolande
Mendes da Costa, Jacques Rifflet, Johannès
Robyn, Frédéric Soumois, Serge Vander-
vorst.
Fondateur: Jean Schouters
Membre d’honneur: Ghislaine De Bièvre

Documentation: Anne Cugnon

Mise en page: Publiset & Associés

Impression: Massoz s.a., Liège
ISSN 0775-2768

CAL: Campus de la Plaine ULB, CP 236,
avenue Arnaud Fraiteur, 1050 Bruxelles.
Tél.02/627.68.68 - Téléfax 02/627.68.61.
E-mail: espace@cal.ulb.ac.be

Site du mouvement laïque:
http://www.laicite.be

Membre de l’Association des Revues Scienti-
fiques et Culturelles (ARSC).

Avec le soutien de l’Administration générale
de l’Enseignement et de la Recherche scien-
tifique - Service général des Affaires géné-
rales, de la Recherche en Éducation et du
Pilotage interréseaux.

Conformément à la loi du 8 décembre 1992 en
matière de protection de la vie privée, le Centre 
d’Action Laïque est maître du fichier d’adresses qu’il
utilise. Vous pouvez obtenir auprès du CAL vos
données personnelles et les faire rectifier.

Abonnement: 
11 numéros + 1 Document
Belgique: 20 a, Étranger: 32 a
par virement au compte
n°210-0624799-74 du CAL.

En couverture:  
Photo © Michel Clerbois. 
Notre dossier : pages 4 et suivantes.

1 Le Soir du 6 octobre 2005.

2 Le Soir du 4 octobre 2005.

3 SPF Économie, PME,
Classes moyennes, Énergie.
Enquête 2001 – Résultats
concernant les logements
(http://statbel.fgov.be/cen
sus/results4_fr.asp).

PATRICE DARTEVELLE

À vos marques pour découvrir ce que cachent ces concepts qui
cernent aujourd’hui les spécificités des sociétés occidentales
avancées ! Comment comprendre le monde qui nous entoure, à
l’aide de quels outils ? La postmodernité marque en tout cas clai-
rement la rupture avec les idéaux de la modernité : raison, indi-
vidu, progrès... Et porte sa réflexion sur la dimension symbolique
de la société.

Mais où se situent aujourd’hui les repères de l’individu dans un
monde devenu hypermoderne, radicalisation en quelque sorte de
la postmodernité ?

Le tour ( ?) de la question avec, notamment, Gilles Lipovetsky,
Christian Ruby, Nicole Aubert, Michel Grodent, Denis Piérard…

N o t r e  p r o c h a i n  d o s s i e r :  
M o d e r n i t é ,  p o s t m o d e r n i t é ,  

h y p e r m o d e r n i t é

Espace de Libertés 336/novembre 2005



Espace de Libertés 336/novembre 2005 5

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

4 Espace de Libertés 336/novembre 2005

D O S S I E R  

1 Durant le Moyen Âge, les os
secs étaient considérés
comme la partie noble du
cadavre. D’où la pratique, à
partir du XIe siècle, des
sépultures dédoublées : lors-
qu’un personnage important
décédait loin de sa patrie
(par exemple, un Anglais
mort en France durant la
guerre de cent ans), son
corps était bouilli afin de
séparer les chairs et les os.
Les chairs étaient enterrées
sur place, tandis que les os
étaient rapatriés et solennel-
lement inhumés. 

2 La corrélation entre les rites
et le sort de l’âme corres-
pond aux trois étapes qui
structurent les rites de
passage décrits par Arnold
van Gennep : la séparation,
la marge et l’agrégation.
Cette corrélation confirme
que la mort est comprise
comme une initiation qui
confère au défunt son
nouveau statut. 

�

Stratégies funéraires
Les rites funéraires sont, de par
le monde, d’une remarquable
diversité et correspondent à
autant d’idéologies funéraires
différentes. Jusque dans cette
diversité, le traitement réservé
aux morts renvoie à une
conception de l’au-delà bien
spécifique.

Les quatre éléments
Suite aux phénomènes de putréfaction et de minéralisation,
les chairs disparaissent et retournent aux éléments naturels
que Bachelard appelait «les quatre patries de la mort», soit la
terre, l’eau, le feu et l’air. Les stratégies funéraires les plus
courantes n’ont pas d’autre but : par l’inhumation le corps est
restitué à la terre, par l’immersion à l’eau, par l’incinération au
feu et par l’exposition à l’air. Parfois, deux éléments intervien-
nent dans une cérémonie en deux étapes : en Inde, le corps est
incinéré et les cendres immergées; chez les Vikings, les guer-
riers étaient déposés dans leur navire auquel on mettait le feu.

Certaines religions imposent le recours à une seule stratégie,
à l’exclusion de toute autre. Ainsi, juifs et musulmans sont
tous inhumés à même la terre. Il en allait de même jusqu’il y
a peu pour les chrétiens car l’incinération semblait incompa-
tible avec la croyance en la résurrection des chairs. Le créma-
torium a longtemps été réprouvé par l’Église et seuls les
athées, rationalistes et francs-maçons y avaient recours pour
exprimer leur incroyance en une survie. La situation a évolué

L
a fonction des rites funéraires est elle-même plurielle,
tout à la fois pratique, psychologique, sociale et
imaginaire. Son rôle pratique est évident : il s’agit de

se débarrasser du cadavre puisque mourir c’est pourrir. Du
point de vue psychologique, l’accomplissement des derniers
devoirs envers le disparu aide les proches à surmonter le

En somme, tout se passe comme si les âmes ne gagnaient
pas automatiquement leur destination ultime, mais avaient
besoin des rites des vivants pour y parvenir. Les Mossi du
Burkina Faso expriment cette idée en une formule percu-
tante. Lorsqu’ils affirment «il faut tuer le mort», cela signi-
fie «il faut congédier l’âme».

Il s’agit d’une part de protéger les vivants en empêchant les
morts de venir les hanter et d’autre part d’accorder aux
morts le repos mérité en les aidant à se détacher du monde
des vivants. En effet, selon une croyance universellement
attestée, les défunts à qui les «derniers devoirs» n’ont pas
été rendus ne peuvent pénétrer dans le monde des morts et
sont condamnés à errer lamentablement sur terre. Contrai-
rement aux mânes dûment honorés qui deviennent des
puissances tutélaires, ces âmes errantes sont malheureuses
et donc malveillantes. Elles s’assemblent en un triste peuple
de fantômes et de revenants, un lugubre cortège de larves
maudites. La tombe qui enracine les mânes dans la terre des
pères, la patrie, est une porte ouverte sur les entrailles tellu-
riques, une sorte de vestibule qui mène dans l’au-delà :
enterrer un mort ou ses cendres revient à l’introduire parmi
ses congénères. s

Les fonctions  des rites funéraires
XAVIER DE SCHUTTER

trauma de la perte d’un être cher et à en faire son deuil.
Comme le dit l’anthropologue L.V. Thomas, «le rituel funé-
raire équivaut à une thérapie individuelle et collective de
l’angoisse de mort» car «reléguer  le mort dans l’au-delà par
des conduites rituelles d’aide et d’accompagnement, c’est,
par là même, l’éliminer de son inconscient et se mettre à

l’abri d’un éventuel retour obsessionnel». Du point de vue
sociologique, la ritualisation de la mort qui permet de parta-
ger les émotions est un moyen sûr pour renforcer la cohé-
sion sociale au moment où elle est menacée par la perte d’un
de ses membres. Les rites funéraires s’adressent finalement
autant, sinon plus, aux survivants qu’à l’âme qui les quitte et
visent à réparer le désordre provoqué par l’intrusion de la
mort. Enfin, sur le plan de l’imaginaire, les rites funéraires
remplissent une fonction fabulatrice. En effet, la veillée
funèbre et les premiers soins apportés au corps correspon-
dent au séjour de l’âme, généralement de trois jours, auprès
du cadavre ; les funérailles marquent ensuite le départ de
l’âme, désormais séparée du monde des vivants ; suit une
période de marge durant laquelle les rites sont censés assis-
ter le mort dans le long et périlleux voyage qui le mène au
monde des ombres. Enfin, l’âme est intégrée au royaume des
morts. Généralement cette dernière étape, parfois célébrée
par de secondes funérailles, n’est franchie que lorsque le
cadavre pourrissant est devenu squelette blanc et propre1.
Le phénomène naturel de thanatomorphose ayant pris fin,
les vivants s’autorisent à prendre congé du trépassé qui,
parvenu à destination, mène désormais sa vie d’ancêtre2. En
ce sens, les rites fonctionnent comme des opérations dont le
but est de créer la nouvelle identité du défunt. La mort est en
effet comprise avant tout comme un passage, une introduc-
tion à un nouveau mode d’être. 



humation se concevait comme un retour au sein de la déesse
chthonienne, l’incinération accélère la libération et l’ascension
du principe spirituel vers le ciel en provoquant une rapide et
complète séparation entre l’âme immortelle et l’enveloppe
charnelle périssable.

Autrement dit, l’incinération serait apparue au moment où les
hommes auraient tourné leur regard vers le ciel pour y loger la
divinité qui jusqu’alors s’était logée dans les profondeurs de la
terre. 

Aussi intéressante soit-elle, cette hypothèse reste sujette à
caution puisque, on l’a vu, les deux rites d’inhumation et de
crémation se juxtaposent parfois sans entraîner de diver-
gences de croyances. Les Romains et les Grecs, par exemple,
sont passés de l’une à l’autre selon les époques, sans changer
de conception. Cicéron avait remarqué que, même lorsque
l’usage de la crémation s’était établi, on continua à croire que
les morts vivaient sous la terre.  De plus, l’usage de la créma-
tion n’a pas mis fin au culte des morts qui consiste à revenir au
tombeau déposer de la nourriture. Il y a là une singulière
contradiction due au fait que les rites se montrent toujours
plus durables que les doctrines. Souvent, le conservatisme
pousse l’homme à pratiquer machinalement des rites et des
usages profondément enracinés qui ne coïncident plus avec
l’évolution des croyances. 

Les hindous expliquent l’usage du bûcher funéraire en assimi-
lant la crémation à un sacrifice et le corps à une offrande
adressée au dieu du feu, Agni. Transformé en oblation, le
cadavre nourrit la divinité ignée qui se charge de le convoyer
vers l’au-delà. En Grèce aussi, le feu crématoire avait un rôle
médiateur : en dévorant les chairs, il ouvrait à l’âme les
portes de l’Hadès, comme si  le mort ne pouvait s’en aller tant
que le corps n’est pas détruit.  Les flammes carnivores accélè-
rent le processus naturel de putréfaction  au terme duquel le
principe spirituel est libéré de ce qui le retenait sur terre. En
somme, la crémation hâte la libération de l’âme en faisant
l’économie du stade impur de la décomposition des chairs. 

La pratique de l’incinération connaît un succès sans cesse
croissant dans notre Occident urbanisé où le lotissement des
morts est devenu un luxe. Mais le procédé y a subi une muta-
tion radicale ou une perte de sens. Dans notre culture prag-
matique, le choix de la crémation est souvent dicté d’une part
par le souci de se débarrasser du cadavre de la façon la plus
rapide, la plus hygiénique et la moins coûteuse, et d’autre part
par le refus du culte des tombes et des cimetières, lieux du
souvenir désormais désertés. La signification métaphysique
du bûcher est oubliée : expurgée de toute valeur symbolique,
la crémation se réduit à un procédé efficace d’élimination du
mort dans un four crématoire qui n’a rien d’une aire sacrale. 

L’exposition
Quoique plus rare, l’exposition du défunt est une pratique
bien attestée de par le monde. Il s’agit d’exposer le cadavre en
un lieu retiré afin que les animaux sauvages viennent le
décharner. L’excarnation qui empêche les chairs de pourrir
était sans doute déjà pratiquée au Néolithique par les habi-
tants de la cité de Catal Hüyük en Turquie. Les cadavres
étaient vraisemblablement livrés aux vautours puis leur sque-
lette décharné était ramené à la maison où il était enterré et
devenait sans doute l’objet d’un culte des morts. 

Plusieurs peuplades procèdent de façon analogue encore de
nos jours. Les Warrau du Venezuela obtiennent la disparition
des chairs et le nettoiement des os en plongeant le corps dans
l’eau où les poissons carnivores se chargent du nettoyage. Les
Bororos du Niger arrivaient jadis au même résultat en versant

chaque jour de l’eau sur le cadavre, ce qui bien sûr accélérait
le processus de thanatomorphose. 

L’exposition des morts chez les Parsis ou Zoroastriens d’Iran
est l’exemple le plus connu de cette pratique. Initialement, les
corps étaient simplement livrés aux vautours. Ultérieurement,
ils furent exposés dans un parc à chiens sacrés qui déchar-
naient les corps dont les os étaient ensuite conservés. Depuis
le XVIIe siècle, les disciples du prophète Zoroastre élèvent des
«tours du silence» pour y exposer les cadavres que viennent
dévorer les vautours. Deux fois par an, les ossements laissés
par les oiseaux nécrophages sont jetés dans un puits creusé au
centre de la tour et s’y mêlent à de la chaux qui les réduit rapi-
dement en poussière. Les Zoroastriens redoutent en effet l’im-
pureté du cadavre au point de ne pas vouloir souiller la terre
en inhumant les défunts, ni le feu en les incinérant, ni l’eau en
les immergeant dans un fleuve. Les tours du silence qui s’élè-
vent en des lieux retirés (par exemple en banlieue de Bombay
où vit la communauté des Parsis) permettent donc de se
débarrasser du cadavre impur sans contaminer les éléments
sacrés par le contact immonde avec les chairs mortes, récep-
tacle des forces du mal.

Les Tibétains, comme tous les bouddhistes, pratiquent l’in-
cinération, du moins dans les régions boisées du pays. Toute-
fois, vu que les hauts plateaux du centre et du nord n’offrent
guère de combustible, les morts y sont abandonnés sur les
montagnes et dépecés avant d’être livrés en pâture aux
animaux, chiens et vautours. Lorsque le corps a été débarrassé
des chairs et que seul subsiste un squelette sec, les proches
recueillent les os et les remettent à un lama qui les pile
soigneusement pour les réduire en poussière. Cette poussière
de mort mêlée à de la terre humide sert ensuite à la confection
de tsa-tsa, c’est-à-dire de chortens miniatures (ou stupas,
monuments funéraires), petits édifices qui seront conservés
dans une sorte de chapelle funéraire5.

Pour les bouddhistes, livrer son propre corps en pâture aux
animaux sauvages est en quelque sorte une ultime offrande de
soi adressée à tous les êtres affamés. L’exposition du corps
revient donc à traiter celui-ci comme nourriture. Autrement
dit, l’abandon du cadavre aux animaux n’est guère différent du
cannibalisme funéraire, à ceci près que dans le cas du canni-
balisme ce sont les proches qui ingèrent le corps du trépassé. 

Le cannibalisme funéraire
Le cannibalisme funéraire remonte à la nuit des temps préhis-
toriques. Comme toutes les autres stratégies funéraires, l’an-
thropophagie répond à la question que se pose la collectivité
en présence d’un cadavre : comment s’en débarrasser ? Ici,
la réponse est l’incorporation du défunt. Ingéré, le mort survit
dans la communauté des vivants. L.V. Thomas rapporte la
parole d’un vieux diola du Sénégal qu’il avait interrogé sur la
coutume nécrophagique de la société secrète des Kusanga :
«quelle meilleure demeure pour le mort que la terre du ventre
de ceux qui le mangent ?».  Dans la plupart des cas, le corps
est cuit plutôt qu’ingéré cru, mais il existe des variantes : les
Indiens Yanomani du Venezuela incinèrent leurs guerriers,
puis récupèrent les os, les écrasent et les intègrent à des plats
de gibier ou à des boissons. Dans certains cas, le repas se
limite à l’ingestion des liquides qui s’écoulent du cadavre en
putréfaction. Le but recherché est le même : rester en
communion durable avec le défunt en se l’appropriant. Ainsi,
les Dayak de Bornéo mêlent les sanies, ou humores cadaveris,
au riz qui est servi aux proches parents du défunt. Dans l’ar-
chipel indonésien Aaru, le mort est déposé après trois jours
dans une embarcation et ses proches viennent lui arracher
avec leurs ongles des lambeaux de joues, des oreilles et de la

6 Espace de Libertés 336/novembre 2005 Espace de Libertés 336/novembre 2005 7

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e sL e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

depuis que le pape Jean XXIII a levé en 1963 l’interdiction de
la crémation «à condition qu’elle ne constitue pas une mani-
festation d’incroyance». La Chine a connu une évolution rela-
tivement comparable : dans l’empire du Milieu, la crémation
a d’abord été réservée aux seuls missionnaires bouddhiques
venus d’Inde, puis elle s’est étendue aux moines chinois, mais
n’a jamais été acceptée par les confucianistes qui y voyaient
une coutume barbare et irrespectueuse de la personne. 

Plusieurs civilisations laissent le choix entre deux traitements.
Dans l’Antiquité grecque et romaine, l’inhumation et la
crémation se sont côtoyées sans entraîner de divergences dans
les croyances. Souvent, le recours à tel ou tel mode dépend
d’une catégorie sociale à l’autre. À Rome, à la fin de la Répu-
blique et au début de l’Empire, soit au début de notre ère,  les
citoyens se faisaient presque tous incinérer, mais les pauvres
et les esclaves étaient enterrés sommairement dans les cime-
tières plébéiens ou jetés dans une fosse. Quant aux enfants
morts avant la première dentition, ils ne pouvaient être
incinérés, mais devaient être enterrés. 

Cette réserve à l’égard des enfants en bas âge est également
observée en Inde où l’incinération est la règle, mais une règle
qui souffre quelques exceptions3. Le commun des mortels est
incinéré et les cendres sont recueillies puis jetées dans le
Gange. Il ne reste donc, après la dispersion des restes, nul
tombeau où se recueillir : l’hindouisme ignore les cimetières
car cette religion enseigne qu’il n’y a nulle raison d’entretenir
la mémoire d’un moi illusoire qui n’est plus. Cependant, il
existe une catégorie d’individus qui sont traités différemment.
Ce sont les samnyasin, les «renonçants» à la société qui se
sont délivrés de leur vivant de toute attache avec ce monde-ci
et qui n’ont donc plus à être libérés par les flammes du bûcher.

Leur corps est inhumé en terre, dans la posture assise de la
méditation. La crémation est encore exclue pour les hommes
rendus impurs par certaines maladies ou certains crimes, ou
encore ceux dont la mort a été provoquée par leur propre
négligence, leur témérité ou le suicide. 

Il arrive aussi, exceptionnellement, que les quatre modes
coexistent au sein d’une même civilisation : au XIIIe siècle, un
messager chinois au Cambodge constatait que les habitants de
ce pays se séparaient de leurs morts en les enterrant, en les
immergeant, en les incinérant ou en les exposant aux
vautours. 

L’inhumation
L’inhumation, dont la pratique remonte au Paléolithique, est
généralement comprise comme un retour à la Terre-Mère :
par analogie, le ventre de la mère biologique qui met au
monde est mis en corrélation avec les entrailles de la Terre qui
reçoit le corps pour l’enfanter à une nouvelle naissance. L’en-
terrement est donc un regressus ad uterum. Ce lien mystique
entre le ventre maternel et les profondeurs telluriques est
parfois souligné par la position fœtale donnée au défunt dans
sa tombe4. La terre qui reçoit les morts en son sein recèle
également les puissances actives de la végétation. C’est pour-
quoi, dans les civilisations agricoles, le mort déposé en terre
est volontiers comparé aux grains enterrés dans la matrice
tellurique. En Grèce, la déesse Terre-Mère, Déméter, était
qualifiée de «dispensatrice des belles moissons» mais aussi de
«patronne des morts». Les défunts étaient d’ailleurs
surnommés «les Démétriens». 

Comme tout symbole, l’inhumation n’est pas univoque :
certains peuples enterrent leurs morts dans les arbres et non
en terre. Les Oloh Ot de Bornéo introduisent leurs morts
debout dans un arbre préalablement creusé, puis referment
l’ouverture de façon à ce que l’arbre reste en vie. Après
quelque temps, l’écorce se reforme et dissimule cette
«dernière demeure» végétale. De même, dans la province du
Sepik, en Nouvelle-Guinée, le maxillaire et les os longs du
mort sont insérés entre les branches d’un arbre qui les intè-
grent peu à peu (tandis que le crâne est conservé dans la
maison). Cet étrange mode de sépulture, également connu en
Australie, est difficile à interpréter. Sans doute s’agit-il de
confier le mort à l’ancêtre mythique de l’humanité ou à l’esprit
créateur. L’esprit créateur qui vit dans les arbres est en effet
souvent considéré comme le seigneur du royaume des morts.
Confondu avec l’arbre, devenu lui-même arbre, le mort rejoint
ainsi l’au-delà. 

L’incinération
Si l’inhumation  restitue l’homme à l’élément terre, l’incinéra-
tion le réduit en cendres par l’épreuve du feu. Les archéo-
logues ont constaté que la pratique de l’incinération s’est géné-
ralisée en Europe à l’Âge du Bronze, à l’extrême fin de la
préhistoire. Les morts ne sont plus systématiquement
enterrés, mais sont de plus en plus fréquemment livrés aux
flammes d’un bûcher et leurs cendres récoltées sont déposées
dans des urnes cinéraires. Par rapport aux inhumations anté-
rieures, il s’agissait d’une véritable révolution dans les
coutumes funéraires. Cet essor de l’incinération est peut-être
lié à une modification des mentalités et des croyances. En
effet, cette évolution des rites funéraires est contemporaine du
développement des cultes rendus aux astres et au soleil
fréquemment représentés sur les gravures rupestres et sur les
bijoux de l’Âge des Métaux. Ces deux innovations ne sont vrai-
semblablement pas étrangères l’une à l’autre : tandis que l’in-

3 Les textes védiques et la litté-
rature classique attestent que
la crémation n’a pas toujours
été la seule pratique funé-
raire en Inde.  Il y est ques-
tion des morts «que l’on
brûle, que l’on enterre ou que
l’on expose», ainsi que de
cimetières regorgeant de
cadavres en décomposition. 

4 Parfois, le mort est inhumé
en position fœtale dans une
poterie qui symbolise la
cavité utérine. Cette pratique,
qui a laissé des traces
archéologiques en Afrique de
l’Ouest et en Afrique
centrale, survit de nos jours
au Cameroun.

5 Aussi originale soit-elle, cette
coutume n’est pas exclusive-
ment tibétaine. Elle se
rencontre sous une forme
similaire chez les Moïls et les
Mourinbatas d’Australie. Ils
déposent le corps sur une
plate-forme et attendent qu’il
s’y dessèche. Lorsque le
cadavre est sec, on écrase et
incinère les os. Les cendres
sont alors enveloppées dans
de l’écorce et conservées par
la famille durant deux ans,
après quoi on procède à l’en-
terrement des restes. Ce n’est
qu’au terme de cette ultime
cérémonie que l’esprit du
mort se retire au pays du
soleil levant où séjournent
les âmes. De même, les
Quichés d’Amérique centrale
incinèrent leurs morts puis
récupèrent les cendres pour
façonner une statuette qui
est affublée d’un masque à
l’effigie du défunt.

L’inhumation : entre traditionnel et design, et selon les moyens
également… 

©
M

.C
le

rb
oi

s-
C

im
et

iè
re

d
e

M
il

an
(1

9
9

5)

�



Espace de Libertés 336/novembre 2005 9

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

8 Espace de Libertés 336/novembre 2005

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

poitrine qui sont mangés. Ce premier festin cannibalique est
suivi d’une seconde communion : l’embarcation funéraire est
posée sur une estrade et l’on y pratique un orifice par où
s’écoulent les sanies qui sont consommées. Quant aux Betsileo
de Madagascar, ils exhument le mort quelques jours après son
enterrement, le suspendent et lui incisent les talons afin de
récolter les liquides qui sont mélangés à de l’alcool partagé par
la collectivité. 

La momification
Les rites funéraires, dont la complexité vient à peine d’être
esquissée tant l’imagination humaine est grande en la matière,
sont toujours une réponse à la décomposition du cadavre.
Alors que la crémation, l’abandon aux animaux nécrophages -
c’est-à-dire l’excarnation- et le cannibalisme  visent à accélérer
la décomposition, d’autres pratiques visent au contraire à l’éli-
miner : tel est le but de la momification. Pour les Égyptiens,
l’homme ne pouvait espérer survivre dans l’au-delà si son corps
dûment momifié n’était soustrait à la corruption du temps.
Placé sous la protection du dieu chacal Anubis, le rituel de l’em-
baumement était une longue opération qui pouvait durer de 40
à 70 jours. Les organes les plus putrescibles, cerveau, viscères
et cœur, étaient retirés et déposés dans un vase canope, puis le
corps éviscéré était soigneusement nettoyé, bourré de natron et
salé avant d’être emmailloté. En dehors de l’Égypte, l’embau-
mement fut pratiqué, entre autres, par les Incas, les Navahos et
les Tibétains. Chez ces derniers, seuls les dignitaires religieux y
ont droit. Leur corps est desséché par salaison et cuisson dans
du beurre. Certaines peuplades d’Afrique et d’Indonésie ont
plutôt recours au boucanage pour conserver les corps des
défunts prestigieux, auquel cas la dessiccation du cadavre est
obtenue par fumigation.

Les nouvelles stratégies funéraires 
de l’Occident
On pourrait croire que toutes ces pratiques appartiennent au
passé ou ne concernent que certaines ethnies exotiques qui
ont gardé une mentalité archaïque. Il n’en est rien. À première
vue, notre Occident semble en panne de réponse symbolique

au défi de la mort. Pourtant, il met en place des rites qui riva-
lisent d’imagination avec les traditionnels embaumement,
momification ou boucanage. Les Nord-Américains se
montrent les plus inventifs en la matière. Parmi leurs innova-
tions les plus originales, épinglons le projet de la société Space
Service d’Houston qui prévoit d’envoyer à 3000 kilomètres
d’altitude une fusée contenant 1330 capsules de cendres : ces
urnes sidérales resteraient sur orbite durant 63 millions
d’années ! La société LifeGem présente un projet non moins
sidérant. Les veuves inconsolables seront invitées à porter leur
défunt époux (ou leur animal domestique ?) au doigt, en
broche ou en boucles d’oreilles : le carbone obtenu durant la
crémation serait transformé en graphite puis en diamant.
Ainsi métamorphosés en thanatonautes ou en pierres éter-
nelles, les défunts américains seront prêts à affronter le temps.

Mises à part ces initiatives, in fine plutôt navrantes, la thana-
topraxie et la cryogénisation qui se sont développées durant le
XXe siècle sont les dernières solutions apportées par notre
civilisation  technicienne à un problème qui hante les vivants
depuis le Paléolithique. 

La thanatopraxie ne vise pas à éliminer la décomposition,
mais se contente de ralentir le processus le temps de l’exposi-
tion du défunt sur son lit de mort. Le thanatopracteur est en
somme un esthéticien qui cherche à restituer au cadavre l’ap-
parence de la vie jusqu’au jour des obsèques grâce à un remo-
delage des traits et à un subtil maquillage6. Il est tentant de
voir dans cet artifice l’expression d’une certaine vanité ou futi-
lité propre à notre civilisation qui accorde tant d’importance à
l’apparence, mais à y regarder de plus près cet esthétisme
mortuaire n’est jamais, selon l’expression de L.V. Thomas, que
«l’équivalent moderne technicisé de la toilette du mort» ainsi
que du refus de le voir pourrir. Lorsque le thanatopracteur
injecte dans les vaisseaux du mort une solution colorante pour
pallier la détérioration de la peau, il répond à l’angoisse des
proches qui refusent le spectacle dégradant de la thanatomor-
phose. Ce souci est vieux comme le monde. Déjà l’homme
préhistorique enduisait ses morts d’ocre rouge pour créer
l’illusion de la vie et peut-être l’espoir de la survie. Déjà dans
l’Iliade, Achille exprimait son inquiétude de voir le corps de
son ami Patrocle attaqué par la pourriture et les vers. La
déesse Thétis le rassura en distillant de l’ambroisie et du
nectar au fond des narines du défunt et affirma que même s’il
demeurait gisant une année durant, «sa chair restera intacte
ou même en meilleur état». 

Les Occidentaux, les Américains suivis de loin par les
Européens, n’en sont pas restés là. Ils ont mis au point une
technique moderne de momification dont le but n’est pas
tellement éloigné de celui que se fixaient les anciens Égyp-
tiens. À ceci près que la science des hommes a pris le pas sur
la pensée magico-religieuse et sur l’intervention des dieux. Il
s’agit de la cryogénisation qui consiste à plonger le corps dans
un bain d’azote liquide maintenue à –196°. L’opération est
évidemment très onéreuse et accessible aux seuls fortunés,
dont l’exemple le plus célèbre est Walt Disney. Quant au but
de l’opération, il s’agit ni plus ni moins d’intervenir dès que la
mort clinique est constatée et de stopper la dégradation des
cellules dans l’espoir que la science sera un jour capable de
réanimer le mort et de lutter contre le vieillissement des
cellules. L’homme qui se fait cryogéniser n’aspire plus à l’im-
mortalité de son âme dans l’au-delà, mais place sa confiance
dans les progrès de la science censée le rendre immortel ou
plus exactement amortel en son corps même7. Les cryogénisés
attendent paisiblement leur résurrection à l’instar des gisants
de notre Moyen Âge comme si le décès n’était en somme qu’un
mal provisoirement incurable… Au défi de la mort, l’homme
répond désormais par un déni de la mort. s

D
epuis une trentaine d’années, la mort est devenue un
objet d’élection des sciences de l’homme. Pour ne
citer que les auteurs de langue française : historiens

(Ariès, Vovelle, Lebrun) ; anthropologues (Thomas, Ziegler) ;
sociologues (Baudry, Urbain, moi-même) ; psychologues
(Raimbault, De Keyser), pour ne citer que quelques
exemples, et j’oublie peut-être des économistes, ont multi-
plié livres et articles, soumettant cet objet à un regard distan-
cié, ce qui a souvent pour conséquence d’en évacuer toute la
dimension pathétique. En général, on a davantage traité des
morts, c’est-à-dire des décès, autrement dit du processus
thanatique, et de son produit, les cadavres, que du
phénomène de la mort lui-même, confié aux philosophes
(Jankélevitch) et aux théologiens (Oraison). Restent évidem-
ment les écrivains qui s’efforcent de nous livrer un témoi-
gnage sur ce que l’événement de mourir représente pour l’un
ou l’autre cas particulier, à l’exemple de La mort d’Ivan Ilitch
de Tolstoï ou du Paysan qui meurt de Karel Van de Woesti-
jne. On affirmera que le propre des sciences de l’homme est
de ne pas faire de la littérature. Je suis de ceux qui, à l’in-
verse, pensent qu’elles n’en font pas assez ou du moins ne
tiennent pas assez compte de celle qui existe (j’entends bien
la littérature «littéraire», et non pas ce que les spécialistes
d’un champ appellent la «littérature» consacrée aux objets
dont ils s’occupent).

Une stratégie d’occultation ?
La plupart des spécialistes de la thanatologie universitaire
ont insisté sur l’escamotage dont la mort ferait les frais dans
les pratiques dites culturelles de la société moderne. Sachant
que près des trois quarts des décès surviennent chez nous
dans un environnement médical institutionnel, ils souli-
gnent l’arraisonnement technique des malades par des
instrumentations de plus en plus compliquées, manifesta-
tions patentes de la présence, jusqu’au dernier souffle des
personnes concernées, de la «Némésis médicale». Opposée à
la visibilité à laquelle consentait jadis l’agonie d’un membre
reconnu d’une communauté quelconque, cette scotomisa-
tion par la grâce des manipulations hospitalières traduirait
une attitude de refus et de gêne à l’égard de la fin d’êtres
humains désormais abandonnés à l’anonymat des sociétés
urbaines. Cette attitude serait comparable à celle qui préva-
lait, à la mythique époque victorienne, dans le domaine
sexuel. C’est la thèse qu’a développée, avec beaucoup de
talent mais aussi d’empathie à l’endroit de son objet, le
célèbre sociologue allemand Norbert Elias, dans son admi-
rable Solitude des mourants1 .

Il y a certes du vrai dans cette dénonciation du comporte-
ment d’occultation, voire de négation, de la mort réelle et

proche. Pour ce qui est de la mort virtuelle ou de la mort
réelle éloignée, les médias la rendent passablement bavarde
aujourd’hui. On peut lire dans cette inflation d’images de
morts, le plus souvent violentes, présentées dans un contexte
fictionnel ou non (mais la différence est souvent difficile à
faire), l’indicateur principal du caractère morbide de notre
civilisation. On peut atteindre la trentaine, de nos jours, sans
avoir jamais vu un mort de près, soit que l’occasion ne s’en
soit pas trouvée, soit qu’on ait refusé de la saisir lorsqu’elle
s’est trouvée. Mais il est vrai que l’on vit de plus en plus
vieux, que les familles sont constituées d’un nombre de plus
en plus réduit de membres en contact fréquent, que les
guerres, les famines, les émeutes, ne font plus guère partie de
notre environnement quotidien. Elles sont en partie
remplacées par les accidents de circulation et, sous certains
cieux, par des catastrophes naturelles, mais pour la plupart
d’entre nous, rares sont les possibilités d’être tout à coup
confrontés à la vision d’un cadavre bien réel. Lorsqu’un être
proche meurt à l’hôpital, il est généralement déconseillé
d’assister à sa mise en bière. Comme l’affirme Elias, dans
l’ouvrage déjà cité : «Jamais dans l’histoire de l’humanité les
mourants n’ont été relégués derrière les coulisses, hors de la
vue des vivants, de manière aussi hygiénique ; jamais aupa-
ravant les cadavres n’ont été expédiés dans la chambre
mortuaire au tombeau de manière aussi inodore ni avec une
telle perfection technique»2.

Escamoter le mort, 
pas la mort
CLAUDE JAVEAU

6 Aux États-Unis, l’illusion de
la vie est également entrete-
nue par une mise en scène
dans le funeral home (le
funérarium) : le mort reçoit
les visiteurs assis dans son
fauteuil ou à son bureau. En
d’autres termes, la mort est
escamotée. N’est-il pas signi-
ficatif que notre civilisation
qui nie la mort ait tendance à
remplacer le terme funéra-
rium par le néologisme
rassurant athanée, littérale-
ment «lieu de la non-mort» ?

7 Dans son livre sur l’Histoire
naturelle de l’âme, la neuro-
logue Laura Bossi cite le
mythe grec de Tytonos, à qui
Zeus avait accordé l’immor-
talité mais non l’éternelle
jeunesse, ainsi que les
légendes du Juif errant, du
Hollandais volant ou de
Kundry dans Parsifal pour
montrer que l’immortalité
sur terre a toujours été
comprise comme une
damnation et la mort comme
une délivrance. Mais elle
précise : «Dans une société
individualiste et matérialiste,
l’idée d’une amortalité sur
terre semble, pour la
première fois dans l’histoire,
un but désirable et même
réalisable». 

Au Japon, il faut pallier le
manque d’espace. Ici , à
Kyoto, un foisonnement de
tombes, comme des 
gratte-ciel… 

©
M

.C
le

rb
oi

s

Si l’on meurt seul, on est aussi
seul face à son deuil- Extrait
de la série Silenzio (1999-
2005)-Jean-François Spri-
cigo- Espace photographique
Contretype- 1060 Bruxelles
jusqu’au 6 novembre 2006
(www.contretype.org)

�



10 Espace de Libertés 336/novembre 2005 Espace de Libertés 336/novembre 2005 11

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e sL e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

C’est peut-être oublier un peu vite que «Si l’hôpital peut être
considéré comme un déni de la mort, comme le moyen socia-
lement autorisé de se soustraire à son spectacle dérangeant,
il faut lui rendre justice : c’est aussi l’endroit de la lutte
acharnée contre la mort et la souffrance»3 . À l’heure
actuelle, l’essor des traitements relevant des soins «pallia-
tifs», voire, partiellement par euphémisation «continus»
(qui peuvent aussi se pratiquer à domicile), a permis d’atté-
nuer tout le discrédit attaché à l’«acharnement thérapeu-
tique», d’autant plus que la dépénalisation partielle de l’eu-
thanasie, en Belgique, et des attitudes collectives que l’on
subsumera sous la revendication du droit de «mourir dans la
dignité», rendent celui-ci moins légitime que naguère. Il
n’empêche que les progrès de la médecine en matière d’atté-
nuation des souffrances, de rémission de maladies encore
hier considérées d’emblée comme fatales, voire de guérisons
à long terme, sans oublier les dispositifs de prévention, sont
indéniables. Si l’hôpital a un problème avec la mort, c’est
parce que ceux qui le fréquentent, et pas seulement les
personnels qui y travaillent, ont ce problème.

Une disparition complète ?
Après l’occultation d’origine médicale, le processus d’esca-
motage semble se compléter par la pratique de l’incinération,
qui n’a cessé de progresser dans nos contrées, surtout depuis
que l’Église catholique, à l’occasion du Concile de Vatican II,
a cessé de la condamner. Ramener le cadavre à quelques
centimètres cubes de cendres, mélangées à celles du cercueil,
est bien le moyen ultime par lequel le cadavre disparaît
complètement du monde des objets matériels. Par ce moyen,
l’on pourrait penser que la mort elle-même disparaissait
avec le mort, la pratique de la dispersion des cendres concré-
tisant cet effacement définitif et absolu de toute présence du
défunt.

Il fut un temps, pas si lointain, où la société dite de consom-
mation, toute à sa célébration des vertus de l’acquisition de
biens et de services, n’avait cesse de célébrer la vie dans ce
qu’elle représentait de capacité de se projeter dans le monde

des choses, celui de l’avoir au détriment de celui de l’être.
Malheur à ceux que leur condition corporelle (maladie,
laideur, handicaps divers) ou socio-économique excluait du
monde des séduits4 de ce type de société. La mort représen-
tant la négation de cette conception de l’existence, alors que
dans d’autres types de société elle passait pour son prolon-
gement normal, pour un moyen de renforcer la cohésion de
la communauté, il s’est alors agi de la tenir à la plus grande
distance possible, et de faire disparaître ce qui en constitue
son témoin le plus tangible, le corps mort, le cadavre. En
brûlant le mort, en dispersant ses cendres, avec un minimum
de ritualisation, on imaginait se débarrasser de la mort,
sinon de la nier.

Cela n’a pas marché. Les limites de la séduction de la part des
choses5 proposées par la société de consommation sont vite
apparues aux premiers frémissements de la crise des années
soixante-dix. Tout s’est passé comme si, peu à peu, la mort
reprenait ses droits. Ce qu’on a appelé, de manière discu-
table, la postmodernité, est traversé par une inquiétude que
la péremption des Grands Récits a accentuée. Un certain
«retour du religieux», l’élaboration de visions communauta-
ristes des liens sociaux , l’essor de la mentalité écologiste, sur
un fond de mondialisation sans retenue engendrant ce que
d’aucuns ont baptisé «horreur économique», en sont
quelques-uns des signes les plus visibles. Moins visible peut-
être, la résurgence du «souci de la mort» n’en est pas moins
digne de considération.

Cette résurgence se manifeste notamment par la revivis-
cence des rituels liés aux obsèques, notamment en ce qui
concerne les pratiques cinéraires6. Une société qui a cru qu’il
était possible de vivre sans rituels fait l’expérience de l’ina-
nité de cette croyance. Il convient aujourd’hui comme depuis
que l’humanité existe de dire adieu au défunt dans des
formes prescrites, c’est-à-dire de reconnaître qu’il a quitté le
monde des vivants, en même temps que de l’accueillir dans
le monde des morts, qui double en quelque sorte le premier.

La réaffirmation du rôle primordial des rites que Durkheim
a appelés «piaculaires» (comportant l’idée d’expiation, mais
aussi l’inquiétude et la tristesse) dans l’un de ses ouvrages les
plus célèbres7 correspond à l’impossibilité pour nos contem-
porains d’éviter le deuil et de faire l’impasse sur le travail que
celui-ci impose à tout un chacun lorsqu’il est confronté à la
disparition d’un être suffisamment cher pour que ce travail
se révèle nécessaire. Sans doute les formes que prennent ces
rituels n’échappent-ils pas à la logique (si ce mot est
adéquat) omniprésente de la société de la marchandise8. La
mort ne peut se soustraire à la contrainte de la rentabilisa-
tion, s’agît-il des cérémonies organisées au crématorium.
Mais ce constat n’infirme pas celui que le travail du deuil,
chez chacun d’entre nous, s’impose aujourd’hui comme hier
ou avant-hier. Que l’on parle davantage de travail de deuil
que de travail du deuil n’est qu’un des nombreux détourne-
ments sémantiques auxquels aime se livrer ladite société de
la marchandise. Mais on ne répétera jamais assez que si l’on
meurt seul, mais qu’il existe malgré tout divers degrés dans
la solitude des mourants, on est aussi seul face à son deuil,
mais que celui-ci sera d’autant plus gérable qu’il trouve un
écho dans l’environnement sociétal immédiat. Les rituels
font partie de cet écho. Voilà pourquoi il était vain de croire
qu’en se débarrassant du mort, on rendait par conséquent la
mort insignifiante. s

1 Paris, Christian Bourgeois,
1987 (trad. franç.).

2 Op. cit., p. 37.
3 V. À la vie comme à la

mort !, Bruxelles, Labor,
2004 ; p. 9.

4 V. Baumann, Z., Legislators
and Interpreters,
Cambridge, Polity Press,
1987; v. p. 149 et sv.

5 On se rappellera l’excellent
roman de Georges Perec, Les
choses, paru en 1965.

6 V. mon article : «Retour sur
les rites piaculaires :
pratiques et rôles dans
l’immédiat et à distance», in
Morts et deuil collectifs,
Études sur la mort, Le Bous-
cat, 2003 ; pp. 69-78.

7 Les formes élémentaires de
la vie religieuse, Paris,
P.U.F., coll. Quadrige, 1985 ;
v. p. 556 et sv.

8 V. à ce sujet Baudry, P.,
Violences invisibles, Éd. du
Passant, Bègles, 2004 ; v. p.
93 et sv.

La longue histoire 
de la crémation
XAVIER GODART
Directeur du Crematorium intercommunal de Bruxelles

L
a crémation existait déjà 4000 ans avant notre ère en
Asie et 3000 ans avant en Europe. Ce mode de sépul-
ture était présent dans de nombreuses civilisations et

cultures et toucha une grande partie de la population
mondiale mais des faits historiques, des circonstances poli-
tiques et religieuses vont en provoquer le déclin.

L’avènement de Constantin en 312 installe l’Église catholique
sur le trône et impose progressivement l’inhumation comme
mode de sépulture. Celle-ci envahit les Églises et les terrains
qui les entourent. Au VIIIe siècle, Pépin le Bref publia un édit
condamnant à mort toute personne coupable d’avoir pratiqué
la crémation d’un défunt.

Ce n’est que vers 1850 que le débat fut réanimé, en France
notamment, où des écrivains célèbres tels Balzac et Théophile
Gauthier prennent fait et cause pour la crémation. Le combat
s’engage et cette polémique dépasse rapidement  les fron-
tières du territoire français et même des pays européens, pour
se propager aux États-Unis. Ce grand mouvement est officia-
lisé par le Congrès crématiste de Milan, en 1874. Deux
congrès internationaux de médecine, organisés en 1871, à
Rome et à Florence, et traitant des questions sanitaires,
proposent, à l’unanimité, la crémation facultative des
cadavres humains comme mode de sépulture.

En 1873, un grand pas est franchi en Italie, pays catholique s’il
en est, sous la forme d’un article dans le Code sanitaire qui
répond aux vœux exprimés par ces congrès médicaux. La
construction d’un crématorium est donc entreprise à Milan.
Le 22 janvier 1876, la crémation du chevalier Keller, qui avait
légué les fonds nécessaires à la construction du bâtiment, y fut
pratiquée.

L’Allemagne avait, néanmoins, précédé l’Italie dans ce
mouvement. En effet, le Dr Reclam publie, dès 1874, un texte
favorable à la crémation. Le gouvernement de la Saxe permet
au Dr Siemens de mettre au point le premier four crématoire
qui sera installé à Dresde. Le 26 mai 1874, la première créma-
tion y est pratiquée. Le mouvement s’étend à la Suisse, à la
Belgique, aux Pays-Bas et à l’Angleterre dont les cimetières
nécessitent une importante et impérieuse réorganisation. 

En 1885, un crédit destiné à la construction d’un crémato-
rium dans le cimetière du Père Lachaise est voté et, après sa
mise en service, on y incinère les déchets anatomiques en
provenance des hôpitaux en y attendant les premières créma-
tions… «volontaires». En 1886, la Chambre des députés
français introduit dans la loi un paragraphe traitant de la
liberté du choix du mode de sépulture, autorisant la créma-
tion.

La crémation bénéficie d'une conjonction
heureuse entre d'une part les possibilités que
nous offre la technoscience (imaginer la
sublimation des corps comme elle se
pratique aujourd'hui était impensable tech-
niquement, il y a 100 ans) et d'autre part
l'image morale qu'elle permet d'exprimer.
On pense évidemment d'abord à l'approche
initiale, celle d'un geste altruiste qui veut que
la terre revienne au vivant. C'était d'ailleurs
le premier slogan de la "Société Belge pour la
Crémation" à l'époque de Goblet d'Alviella.
De plus les columbariums, les dispersions
sur des pelouses spécialement aménagées
permettent de réintégrer la mort au coeur
des villes, aujourd'hui même. 

Mais ce qui à notre sens fait de la crémation
sa force est sa fonction symbolique. Fonction
que nous apporte le Feu et qui rejoint une
vue technicienne du monde moderne. On y
retrouve l'idée émise dans des anciens bulle-
tins de la SBC où la dispersion est considérée
symboliquement comme participative à
l'Univers. Voire à une éthique pour notre

temps, dans la mesure où le corps a gardé
jusqu'à la fin son intégrité. 

Cette symbolique de la transmutation a
toujours exercé une fascination sur les
hommes et sur les philosophes comme
Bachelard qui écrivait en 1937 « La psycha-
nalyse du Feu » (Gallimard) où il montre
notamment que l'intensité de la disparition
par le feu est la preuve suprême de l'exis-
tence. Dans les rites initiatiques de mort et de
renaissance, le feu s'associe toujours à son
principe antagoniste: l'eau. Par le feu et la
flamme, il est « happé par le ciel vers les
étoiles », pour reprendre la publicité du
crématoire de Liège. La dispersion permet au
défunt de quitter ce monde étriqué où l'infini-
ment petit va rejoindre l'infiniment grand. 

C'est l'image actuelle de la crémation. C'est de
cette ouverture à l'universel que la crémation
tire son aspiration philosophique et éthique. 

Marc Mayer
Coordonnateur de la licence en Assistance

morale laïque (Ecole de Santé Publique, U.L.B)

Accueillir le défunt dans le
monde des morts- Réflexion
sur l’origine (Cimetière de
Milan- 1995) ©

M
.C

le
rb

oi
s

Idéal pour la crémation… 
le cercueil en carton, une
alternative plus économique
et écologique que le bois.
Imaginé par Maximaldesign
(carton, bois, papier mâché,
acier inoxydable pour l’urne),
ce concept a été primé par le
Good Project Award en 
Slovénie (2004). 
Label-Design.be, au Mac’s-
Grand-Hornu Images
jusqu’au 16 février 2006. 
(voir notre article en p.25).

�



12 Espace de Libertés 336/novembre 2005 Espace de Libertés 336/novembre 2005 13

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e sL e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

marqua un revirement dans l’attitude de l’Eglise qui ne s’op-
posa plus à la crémation.

La loi du 20 juillet 1971 sur les funérailles et sépultures abroge
et remplace le décret impérial du 23 prairial an XII sur les
sépultures et la loi du 21 mars 1932 concernant l’incinération
facultative des cadavres humains. Cette loi comporte des
innovations importantes en ce qui concerne l’incinération.
Une déclaration écrite de volonté n’est plus obligatoire pour
obtenir la crémation. À défaut de cet écrit émanant du défunt,
un membre de la famille ou toute autre personne ayant
qualité pour pourvoir aux funérailles pourra se faire l’inter-
prète de la volonté du défunt et obtenir l’autorisation d’in-
cinérer sauf si le défunt a marqué sa préférence pour un autre
mode de sépulture. Quant à l’incinération en Belgique de
personnes décédées à l’étranger, elle est permise moyennant

l’autorisation du Procureur du Roi de l’arrondissement où est
situé l’établissement crématoire.

En 1992, une commission fut créée à l’initiative de M. Louis
Tobback, ministre de l’Intérieur, qui aboutira à la promulga-
tion d’une nouvelle loi en septembre 1998. La modification la
plus importante a été de confier, à nouveau, la création et l’ex-
ploitation d’un crématorium à la fonction publique. En juillet
2004, un nouveau décret est entré en application pour la
Flandre qui règle la matière des funérailles et sépultures pour
cette région. Certains éléments diffèrent de la législation fédé-
rale. *

À ce jour, notre pays compte dix établissements qui ont
réalisé, en 2004, plus de 41.000 crémations soit quasiment
40 % du nombre des décès en Belgique. s

* Notamment : en matière
d’octroi de permis d’inciné-
rer des personnes décédées
en dehors du territoire
flamand, en ce qui concerne
l’utilisation facultative des
cercueils et la reprise des
cendres du défunt ailleurs
que dans un cimetière et le
morcellement symbolique
de l’urne.

Alors qu’en 1932, les cendres
devaient obligatoirement être
inhumées, la loi du 20 juillet 1971
(Moniteur du 3 août 1971) prévoit
trois modes de disposition des
cendres qui peuvent être :

• soit inhumées

• soit placées dans un columbarium

• soit dispersées sur une parcelle d’un
cimetière, réservée à cet effet ou par
d’autres moyens fixés par Arrêté
Royal

En 1977, une nouvelle loi obligeait
chaque commune à disposer d’une
pelouse de dispersion et d’un colum-
barium dans le cimetière communal.

En 1989, un Arrêté Royal permettait
à toute personne de faire transcrire
dans le registre de la population de sa
commune ses dernières volontés en
matière de sépulture.

En 1990, un Arrêté Royal réglait les
modalités de la dispersion des
cendres en mer (eaux territoriales).
En 1999, une loi obligea l’utilisation
d’urne soluble dans l’eau lors de la
dispersion des cendres en mer
(dispersion par immersion).

Depuis 2000, la transcription au
registre de la population des
dernières volontés peut être plus
précise en indiquant le lieu de sépul-
ture.

Une nouvelle loi libéralisait en 2001
la destination des cendres en permet-
tant qu’elles soient conservées,
dispersées ou inhumées dans un
autre endroit qu’un cimetière ou
dans les eaux territoriales. Cette
disposition est subordonnée à l’exis-
tence d’un écrit préalable de la
personne défunte précisant le mode
de sépulture, le lieu et désignant une
personne responsable de cette déci-
sion.

En août 2001, un Arrêté Royal défi-
nissait clairement les 8 possibilités en
matière du choix de sépulture et un
formulaire type destiné à entériner ce
dernier.

En septembre 2001, un Arrêté Royal
traitait des critères d’implantation et
de contrôle dans les crématoriums
ainsi que de la notion d’éthique en
terme de crémation. 

En novembre 2001, un Arrêté Royal
traitait de la composition du cercueil
de crémation.

En décembre 2001, paraissait un
Arrêté Royal relatif à la destination
des cendres dans un autre endroit
que le cimetière. Ce texte définit,
notamment, les règles du suivi des
éventuels déplacements de l’urne
cinéraire.

Et les cendres ?

Mais la volonté d’aboutir des partisans de la crémation
n’avait d’égale que l’opposition irréductible des adversaires
de cette pratique. Comment s’étonner dès lors que de renvoi
en renvoi, de dissolution en dissolution, les discussions
n’aient pas encore trouvé de conclusion au moment où s’éri-
geait le premier crématorium belge? En effet, en 1928, les
dirigeants de la «Société Coopérative de Crémation», -
émanation de celle fondée en 1906 -, lassés de l’opposition et
des hésitations de certains milieux politiques, reprenaient
leur projet d’établir un crématoire à Bruxelles et achetaient
un terrain contigu au cimetière de la commune de Saint-
Gilles à Uccle-Calevoet. L’autorisation de bâtir leur fut
accordée le 21 août 1930 et les travaux commencèrent
quelques mois plus tard.

Pas d’autorisation, pas d’interdiction
Ces pionniers envisageaient de faire procéder à des créma-
tions, ce qui n’aurait pas manqué d’attirer sur eux les
rigueurs de la justice. Ainsi, croyaient-ils disposer d’un
moyen de faire admettre la légalité de la crémation par les
tribunaux car si aucune loi ne l’autorisait dans notre pays, il
n’existait pas non plus de texte légal pour l’interdire. Il ne
fallut pas en arriver là. La loi du 21 mars 1932 concernant l’in-
cinération facultative des cadavres humains est en effet
publiée au Moniteur le 2 avril 1932. Le premier pas était fait.
Encore fallait-il trouver le moyen d’appliquer la nouvelle loi
qui dans son article 2 réservait l’exploitation des crématoires
aux communes et associations de communes. De ce fait, la
«Société Coopérative Belge de Crémation» société privée, se
voyait enlever le droit d’utiliser l’établissement qu’elle avait
fondé. Pour sortir de l’impasse, à l’initiative de la Conférence
des Bourgmestres de l’agglomération bruxelloise, douze
communes de cette agglomération (Bruxelles, Anderlecht,
Forest, Ganshoren, Ixelles, Jette, Koekelberg, Molenbeek-St-
Jean, Saint-Gilles, Saint-Josse-ten-Noode, Schaerbeek et
Uccle) mirent sur pied une association intercommunale qui
racheta les installations existantes. C’est ainsi que l’autorisa-
tion d’exploiter le crématoire fut donnée le 27 mai 1933 et la
première crémation eut lieu moins d’un mois plus tard, le 20
juin 1933. L’instruction du Saint-Office du 5 juillet 1963

Un moment de reliance
Les funérailles laïques, par le rituel pro-
posé lors d’une cérémonie, sacralisent
ce moment, respectent les convictions
philosophiques du défunt et permettent
à ses proches de lui rendre un dernier
hommage. 

Les funérailles civiles sont la concrétisa-
tion de l’acte civil de décès d’une per-
sonne. 

Pourquoi une cérémonie
funèbre laïque ?
Les rites nous aident à prendre conscience
d’événements importants dans notre vie
et plus particulièrement, des passages
d’une période de la vie à une autre. 

Si certains laïques se passent de ces
rites, d’autres, au contraire, ressentent
l’absence de ceux-ci comme un manque.
Pourquoi, sous prétexte de ne recon-
naître ni dieu, ni maître, ne peut-on pas
marquer, d’une cérémonie, un événe-
ment  aussi important que le décès d’un
proche? Accepter la disparition d’un
être cher n’est pas facile, un peu d’aide
peut être la bienvenue. 

C’est pourquoi, le Service laïque d’Aide
aux Personnes de Bruxelles a.s.b.l.
organise pour et avec les familles en
deuil, une cérémonie d’hommage et
d’adieu, empreinte de dignité, de
respect et d’affection dédiée au disparu. 

Cette cérémonie est un élément rassem-
bleur, de «reliance». Elle participe
également à l’élaboration lente du deuil.

Une cérémonie individualisée
Pour les laïques, chaque existence est
unique, dès lors, les cérémonies

proposées ne se limitent jamais à des
formules «prêtes à penser». C’est pour-
quoi la préparation, le temps de
réflexion, du choix des textes, des
musiques et des intervenants sont essen-
tiels. La cérémonie est donc toujours
personnalisée.

Qui prépare la cérémonie
funèbre laïque ? 
L’officiant laïque prend contact avec la
famille, les proches du défunt.

Différentes possibilités s’offrent à ceux-
ci :

• Soit l’officiant laïque est présent,
silencieux, apportant, par sa présence,
le réconfort et la sollicitude de la
communauté laïque qu’il représente. 

• Soit l’officiant laïque prépare, après
entretien avec la famille et selon ses
desiderata, un discours personnalisé,
de la musique, éventuellement des
textes et poèmes pour la cérémonie. 

• Enfin, l’officiant laïque peut coordon-
ner l’agencement des interventions
des personnes qui souhaitent prendre
la parole, dire un poème, participer
physiquement et moralement à la
cérémonie, la musique, les actes
symboliques posés à cette occasion.

Dans chaque cas, son empathie alliée à
son pouvoir d’adaptation, sa créativité,
contribuent à personnaliser la cérémo-
nie funèbre laïque. Jamais il ne
conseille, ne dirige. Il informe, assiste,
écoute. Il n’agit pas à la place des
personnes concernées, mais il les aide à
réaliser la cérémonie qu’ils ont conçue
pour leur défunt bien-aimé.

Un accompagnement des
proches après les funérailles

L’officiant laïque est là pour apporter
son soutien aux personnes avant,
pendant et après la cérémonie funèbre
laïque. Il les accompagne et les aide à
mieux vivre ces moments difficiles. 

Il s’agit d’une écoute attentive et géné-
reuse, pas d’un accompagnement théra-
peutique, ce domaine étant réservé aux
professionnels. 

La cérémonie funèbre laïque est
gratuite.

Service Laïque d’Aide aux Personnes :
02/627 68 70

Funérailles Laïques
De tout, pour tous les goûts : de la croix au flambeau, en passant par
l’étoile de David pour le colombarium.

©
M

.C
le

rb
oi

s

©
A

n
ou

k
M

eu
rr

en
s

Vaincre les réticences
Si la crémation refait son entrée dans tous les pays européens,
il faut encore vaincre les réticences de la population mais
aussi l’opposition catégorique de l’Église à cette forme de
mode funéraire. Les décrets du Saint-Office de 1886 et de
1897 la déclaraient illicite.

En Belgique, l’idée de recourir à la crémation des cadavres
comme mode de sépulture remonte à la fin du XIXe siècle.
Des vœux émis en 1874, 1876 et 1881 par certains conseils
communaux de l’agglomération bruxelloise (notamment
Bruxelles et Saint-Josse-ten-Noode), des pétitions soumises
aux autorités politiques, le rapport adressé à la Chambre des
Représentants en 1883 par M. Goblet d’Alviela en furent les
premières manifestations publiques. Mais l’opposition à la
crémation était vive au Parlement et cette question ne fut plus
reprise à l’ordre du jour.

Le 30 mars 1906 est fondée à Bruxelles la «Société Belge pour
la Propagation de la crémation». Sa première activité
marquante fut sa participation à l’Exposition de Bruxelles de
1910 et la réalisation d’un pavillon de propagande tandis
qu’un congrès international des Sociétés de crémation tenait
ses assises à Bruxelles en septembre de cette même année. À
la même époque, des sociétés identiques étaient créées à
Anvers et à Mons.



14 Espace de Libertés 336/novembre 2005 Espace de Libertés 336/novembre 2005 15

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e sL e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

socialement contestataire. La cérémonie a lieu en présence de
l’ambassadeur de France, et la délégation de la loge maçon-
nique les Amis philanthropes qui apporte un triangle de fleurs
prend place devant la mortuaire aux côtés de V. Van Buggen-
haut du syndicat chrétien des mineurs8. Le décès du ministre
socialiste et franc-maçon du Travail est même l’occasion pour
le journal socialiste de rappeler avec quel abbé il avait, enfant,
appris le catéchisme9.

Les funérailles du Gantois Édouard Anseele en 1938 sont un
pas de plus vers les pompes officielles. Alors qu’au XIXe
siècle, les cordons du poêle étaient tenus par des ouvriers et
des syndicalistes, ils sont ici tenus aussi par des parlemen-
taires (Camille Huysmans, président de la Chambre) et des
ministres en exercice (De Man, ministre des Finances).

Le cortège funèbre aurait, selon Le Peuple, réuni 150 000
personnes défilant pendant trois heures sur deux kilomètres
et venues par trains spéciaux de tout le pays10. Mais il a un
caractère manifestement officiel. La radio en retransmet en
direct le reportage. Le roi a envoyé un télégramme et son
délégué est présent à Ons Huis. Au passage du cortège devant
l’Hôtel de Ville, le carillon du beffroi de Gand joue la marche
funèbre de Chopin. Les écoles de la ville, les services commu-
naux, les postes, les ateliers et fabriques sont fermés l’après-
midi pour permettre une assistance massive aux funérailles.

Alors qu’aux funérailles de Volders en 1896, la foule s’était
heurtée à la troupe, lors de l’enterrement du dirigeant socia-
liste gantois en 1938, un escadron de gendarmerie lui rend les
honneurs au cimetière. L’enterrement garde un caractère civil
parce qu’aucune cérémonie religieuse ne l’accompagne mais
personne ne semble vouloir relever cette particularité. Les so-
cialistes participent au gouvernement et se présentent comme
des partenaires politiques respectables à tout point de vue.

C’est évidemment cette respectabilité qui transpire aussi des
comptes rendus des funérailles d’Émile Vandervelde la même
année.

L’ex-ministre socialiste avait formellement exprimé la
volonté que lui soient faites des funérailles laïques et non offi-
cielles avec un seul discours prononcé par Louis de Brouckère
et un seul drapeau, celui du POB11. En fait de funérailles non
officielles, un représentant du roi et Léon Blum en personne
seront, par exemple, présents et la dépouille s’arrêtera devant
le Soldat inconnu où les drapeaux s’inclineront. En fait de
funérailles laïques, s’il est vrai qu’elles ne seront pas l’objet
d’une cérémonie religieuse et qu’une délégation de francs-
maçons y assistera, la presse socialiste insistera  dans le récit
de l’enterrement sur «l’hommage des croyants» qui fait l’ob-
jet d’un paragraphe spécifique de l’article. On y apprend que
Vandervelde était très aimé des catholiques. 

Les funérailles de dirigeants socialistes ont continué après la
Seconde Guerre mondiale à se normaliser toujours davan-
tage, tant d’un point de vue politique que religieux, les seules
notes laïques étant éventuellement apportées par des
hommages maçonniques.

Lorsque Frans Fischer meurt en 1949, à l’âge de 75 ans, ses
funérailles sont on ne peut plus officielles. Cet admirateur de
Jean Volders, qui avait eu pour témoin de son mariage Jean
Jaurès, meurt ministre d’État. Comme tel, il est accompagné
à sa dernière demeure par des musiques militaires alors que,
dans sa jeunesse, il s’était violemment élevé contre le «milita-
risme bourgeois» dans les journaux Le Conscrit et La
Caserne. Seules les condoléances de la franc-maçonnerie
apportées par M. Vander Elst rappellent son long passé de
libre-penseur12.

Lorsque Louis de Brouckère meurt en 1951, c’est la perte d’un
authentique rationaliste et anticlérical que le POB a à pleurer.

Sauf un article du Peuple réhabilitant à travers son désinté-
ressement, son dévouement fraternel, son sens du devoir et
son culte de l’esprit, ce que doit être le matérialisme bien
compris13, cet aspect de la personnalité de Louis de
Brouckère n’est guère mis en valeur lors de ses funérailles. La
foule présente est composée du «peuple que le grand disparu
avait tant aimé». Mais Le Peuple épingle surtout les
ministres, les ambassadeurs, membres de la noblesse, hauts
magistrats et représentants de la Cour présents14. Curieuse
manière peut-être de respecter les dernières volontés du
défunt qui avait demandé des funérailles non officielles,
n’avait souhaité qu’un seul discours (il est prononcé par Max
Buset) et «d’être porté en terre par la classe ouvrière elle-
même…».

Une évolution significative
Les funérailles des dirigeants socialistes sont significatives de
l’évolution du POB et de son successeur, le parti socialiste.

Si les funérailles de César De Paepe ou Jean Volders étaient
des démonstrations de force contre l’ordre économique et
social, elles étaient aussi contestatrices d’un point de vue
philosophique et religieux. Au fil de la «normalisation» des
socialistes, la presse du parti va insister lors des funérailles de
ses dirigeants sur leur excellente insertion dans la société, sur
l’estime dont ils jouissaient dans la bourgeoisie, l’aristocratie,
la diplomatie, à la Cour… Dans ce cadre, faire état de
l’athéisme ou de l’anticléricalisme des leaders socialistes
serait de mauvaise guerre.

Pour les seuls défunts francs-maçons, il sera donc ostensible-
ment fait état de leurs convictions. Pour les autres, un
brouillard bienvenu recouvrira officiellement ce qu’il était
convenu de saluer à l’époque de César De Paepe comme son

L
es premières sociétés de libre pensée dans notre pays
(Les Solidaires – La Libre Pensée – La Solidarité…)
avaient précisément été créées en vue d’organiser les

enterrements civils, d’éviter les pressions du clergé et des
familles ainsi que les incidents continuels.

La Libre Pensée de Schaerbeek précise, dans ses statuts de
1899 revus en 1907, que c’est autour de son drapeau que «se
grouperont tous ses membres lors d’un […] enterrement».
Elle a une «caisse d’assistance funéraire» et ses membres
reconnaissent de par leur adhésion «n’avoir nullement besoin
du clergé dans aucun cas de la vie privée»1. Dans cette société,
l’organisation d’obsèques «alternatives» aux obsèques reli-
gieuses est essentielle et les membres soussignent une décla-
ration où ils s’engagent à «ne jamais faire intervenir les repré-
sentants d’un culte religieux quelconque dans les actes de
(leur) vie privée et de (s’) abstenir, en toutes circonstances, de
participer à quelque titre que ce soit, aux manifestations et
cérémonies religieuses de quelque nature que puissent être
celles-ci»2.

De la démonstration contestataire aux
pompes officielles
Les funérailles de César De Paepe en 1890 caractérisent
l’époque où libre pensée et socialisme sont étroitement liés et
où l’enterrement civil d’un socialiste est forcément une
démonstration de laïcité et par conséquent un objet de scan-
dale. Ce médecin, ancien de l’ULB, est un libre-penseur mili-
tant qui a fondé les premières institutions pour former des
infirmières laïques. Il est vice-président de la société La Libre
Pensée. Il a participé à la fondation de la Fédération belge des
sociétés rationalistes et aux congrès nationaux et internatio-
naux de la Libre Pensée3.

Lors de sa mort, tous ses mérites laïques sont rappelés par Le
Peuple qui cite également une phrase de César De Paepe

caractéristique du lien existant pour lui entre libre pensée et
socialisme : «le véritable libre-penseur doit être démocrate et
socialiste, car il est impossible de penser librement si on
souffre la misère et la faim»4. Le POB avait demandé, selon
les désirs du défunt, que sa dépouille soit incinérée. Mais la
crémation lui est refusée. Le gouvernement catholique a en
effet interdit l’incinération par circulaire ministérielle.

César De Paepe sera donc, contre son gré, mis en terre. Sur
son cercueil figurent symboliquement les deux couronnes du
POB et de la Libre Pensée. Le discours d’Émile Féron relèvera
combien ce «libre esprit passionné de libre examen et de libre
recherche avait horreur de la superstition»5.

L’enterrement du tribun socialiste Jean Volders en 1896 a un
caractère à la fois plus prolétaire et moins étroitement lié au
militantisme anticlérical. Sa dépouille est transportée à
travers Bruxelles dans un corbillard de troisième classe, mais
ses funérailles sont grandioses par le nombre de participants
venus des classes populaires de tout le pays. Des «funérailles
royales», assurera le journal du POB6 décrivant le cortège
ininterrompu de représentations ouvrières, de coopératives,
de fanfares et harmonies se succédant dans le cortège qui
démarre de la Maison du Peuple drapée de rouge et de noir
selon les conseils d’Horta.

Sans ostentation anticléricale, les funérailles de Volders appa-
raissent cependant aux catholiques comme une provocation
parce qu’elles ne sont pas l’occasion d’une cérémonie reli-
gieuse. Le Peuple remarque l’attitude hostile d’un groupe
catholique de Woluwé-St-Pierre, accompagné de deux
prêtres, parmi lesquels «pas un d’eux ne se découvre devant
la dépouille mortelle».

Lors de ces funérailles-manifestations, la foule avait empêché
un piquet de grenadiers de couper le cortège. Elle brandissait
des calicots exigeant «le pouvoir aux pauvres». Il n’est donc
pas étonnant que, par inquiétude sociale autant que par
protestation contre le caractère civil des funérailles, «les occu-
pants de quelques maisons catholiques sur le passage du
formidable cortège avaient clos leurs volets et descendu leurs
stores»7.

Jusqu’à la Première Guerre mondiale, les funérailles de diri-
geants socialistes gardent ce caractère de contestation de
l’ordre à la fois social et religieux. Cependant, ce caractère
s’estompe après la Première Guerre mondiale et l’Union
sacrée. Ainsi, l’enterrement de Joseph Wauters, ex-directeur
du Peuple et ex-ministre du Travail, n’a plus aucun caractère

Les enterrements laïques au XIXe siècle

Les funérailles de dirigeants
socialistes comme 
manifestations laïques*

ANNE MORELLI
Professeur à l’ULB

Dans notre pays, tout enterrement non
religieux était considéré au XIXe siècle
comme un facteur possible de désordre.

1 Voir P. Culus, La Libre
Pensée de Schaerbeek. In
Libre pensée et pensée
libre (éd. A. Despy-Meyer
et H. Hasquin), Éditions de
l’Université de Bruxelles,
1996, p.32.

2 P. Culus, La Libre Pensée
[…].

3 L. Peiren, Cesar De Paepe.
Van Utopie tot werke-
lijkheid, Gent : AMSAB,
1990, 132 p.

4 Le Peuple, 20/12/1890.
5 Le Peuple, 28/12/1890.
6 Le Peuple, 15/05/1896. La

mort de Volders est annon-
cée le 13 mai 1896.

7 Le Peuple, 16/05/1896.
8 Voir le récit dans Le

Peuple, 03/07/1929 et
04/07/1929.

9 Le Peuple, 30/06/1929.
10 Le Peuple, 19/02/1938 et

21/02/1938.
11 Le Peuple, 28/12/1938.
12 Voir Le Peuple, 26-

27/11/1949 et 30/11/1949.
13 Éditorial de Victor Larock

intitulé «Une vie», 8 juin
1951.

14 Le Peuple , 08/06/1951.

* La version originale – plus
longue – de cet article a été
publiée dans Brood&Rozen
1998/2, pp 67-73.

Cimetière d’Ixelles

©
M

.C
le

rb
oi

s



16 Espace de Libertés 336/novembre 2005 Espace de Libertés 336/novembre 2005 17

Halloween

Au secours, 
l’ignorance avance !
MIREILLE ANDRIES

Qu’il s’agisse d’un pseudo-culte
celte célébrant le passage de
l’été à l’hiver ou d’une assimi-

lation détournée à la Toussaint, fête de
tous les saints, Halloween est devenu
en quelques années prétexte à des
animations aussi diverses que
commerciales. Si quelques potirons
sur les perrons paraissent inoffensifs,
la prolifération de gadgets orangés est
bien plus dérangeante. Pourtant, cet
aspect mercantile n’est que secondaire
puisqu’on peut toujours passer au
travers, comme on sourit devant les
cœurs plastifiés de la Saint-Valentin. 

Autre chose est de laisser nos enfants
grimés se promener à la tombée du
jour pour aller quêter vers des maisons
éclairées. Il s’agit d’une pratique typi-
quement nord-américaine, qui par son
côté ludique attire les plus jeunes mais
qui n’a pas beaucoup de sens en
Europe. Le Carnaval, coutume bien
ancrée et largement répandue dans
nos régions, est la véritable occasion de
se déguiser. Le port du masque est
hautement symbolique et le déguise-
ment est une pratique socialement
importante. Multiplier les prétextes à
se travestir et à se maquiller, revient à
banaliser la transgression que repré-
sentait le Carnaval, avec son renverse-
ment de rôles : une prise de pouvoir
imaginaire et un exutoire nécessaire.
Tout cela pourtant serait presque
anodin si on ne tentait de justifier la
pratique d’Halloween par un retour à
la tradition.

Obscures croyances 
Car, il faut le dire et le redire, l’arrivée
en force d’Halloween dans nos
contrées n’est pas un retour aux
sources, mais un retour à d’obscures
croyances ! Fêter Halloween relève
d’un archaïsme primaire, bien loin des
valeurs prônées par la laïcité, bien loin

d’un monde de tolérance et d’huma-
nisme ! Évoquer l’esprit des morts qui
vient hanter celui des vivants, parler
d’un rite pour éloigner les âmes
errantes, c’est oublier la raison et igno-
rer l’esprit critique. Parler de pacte
avec le démon et diaboliser les
sorcières, c’est replonger dans l’obscu-
rantisme pour retrouver les pires
heures de l’Inquisition. C’est ignorer
que le procès en sorcellerie est d’abord
une condamnation de la différence,
prétexte à chasser ce qui dérange. C’est
ignorer qu’hier étaient déclarées
«sorcières», des herboristes, des alchi-
mistes ou des savants trop curieux,
mais aussi des mères célibataires, des
homosexuelles ou des parias, bossus,
borgnes ou sans-logis.  C’est oublier
que des milliers d’innocents ont péri
sur les bûchers pour avoir douté, pour
avoir osé vivre ou penser autrement. 

Pour un laïque, la légende irlandaise
de la fête d’Halloween est beaucoup
plus affligeante que n’importe quelle
autre fête religieuse, car elle est faite
d’intolérance et de frayeur. Elle nous
vient d’un pays catholique des plus
conservateurs et nous parle d’une
époque où les «mécréants» - que nous
sommes - étaient bannis de la société
et voués aux flammes de l’enfer. Elle
évoque les anathèmes lancés par les
puritains de la Nouvelle-Angleterre, à
Salem ou ailleurs. Ces exclusions d’un
temps qu’on croyait révolu sont
aujourd’hui reprises par d’autres inté-
gristes, qu’ils soient fanatiques ou
modérés, à Téhéran ou Agadir, et elles
visent d’abord le comportement des
femmes et les idées progressistes de
certains hommes.  

Fête des Morts
Pour un libre-penseur, se retrancher
derrière un ancien culte celte n’est pas
plus pertinent. C'est au contraire,

prôner l’ignorance et la superstition en
encourageant des comportements
frustes et incultes. Chasser les
fantômes qui hantent nos chaumières
en revêtant des guenilles macabres, ce
n’est pas puéril, c’est primitif. Mais
pour nos enfants, c’est aussi malfaisant
que nuisible. En rendant hostiles les
morts, pourtant si proches, on insulte
nos grands-pères et on oublie nos
ancêtres. On coupe le fil universel qui
nous relie, on brise la grande chaîne
humaine. Participer à cette fête, c’est
entretenir la crainte du monde de
l’ombre, la peur de l’inconnu, c’est
encourager la crédulité et répandre le
crétinisme. 

La réponse qu’un laïque peut apporter
à cette surprenante dérive n’est pas
d’aider les enfants à fabriquer des
masques, ni de les emmener dans les
bois à la recherche de citrouilles
grimaçantes. Une autre démarche
serait de leur dire qu’il n’y a pas d’âmes
errantes et qu’il ne faut pas avoir peur
des morts. Que la mémoire des morts
doit être entretenue, que leur vie nous
a permis de mieux vivre aujourd’hui.
Que la fête des morts, lendemain de la
Toussaint, est l’occasion de s’en souve-
nir, mais que c’est tout au long de
l’année que les cimetières peuvent être
fleuris. Leur dire aussi qu’évoquer la
mémoire des ancêtres est la chose la
plus naturelle, la plus humaine qui
soit. Un moment qui nous enrichit
pour mieux construire l’avenir. 

Apprendre aux enfants aussi que les
sorcières n’existent que pour les gens
bornés qui les ont inventées et que, de
tout temps, certains ont vécu et pensé
autrement. Leur rappeler, enfin, que
cette liberté «de ne pas croire», si
chèrement acquise, doit être défendue
chaque jour et partout, en luttant
contre l’obscurantisme où qu’il se
cache. Fût-ce dans un sympathique
potiron et quelques bonbons … s

C h a c u n  p o r t e  s a  c r o i x

Le curé de 
Saint-Coluche

CLAUDE JAVEAU

I
l y a eu les abbés de cour (mon
rêve pour une réincarnation
rétrospective !), les prêtres-ou-

vriers, et voici maintenant Guy Gilbert,
le curé-loubard. Avec une différence
toutefois, et de taille : alors que les
abbés de cour étaient vraiment courti-
sans, que les prêtres-ouvriers étaient
d’authentiques ouvriers, Guy Gilbert
n’est pas un véritable loubard1. Il s’en
donne le look, mais c’est du toc. Certes,
il porte un perfecto constellé d’épin-
glettes et des jeans et des santiags
garantis de banlieue, ses cheveux ont
l’air sale et sont de la longueur qui
convient pour donner les apparences
d’une carrière de calliéra déjà bien
avancée, et son langage est ordurier à
souhait, de quoi lui permettre de
revendiquer la cure de la paroisse
Saint-Coluche. Mais tout cela n’est que
neige aux yeux.

Cette neige fait frissonner les
rombières et les membres de la tribu
des lodens verts qui rêvent de s’enca-
nailler. Si Guy Gilbert peut dire
«enfoirés» (s’agissant par exemple du
prince Laurent et de sa dame, faut
oser, ma chère, quelle merveilleuse
audace !), cela peut se dire aussi chez
Gonzague. Comme Tillieux, dans les
années cinquante, le faisait claironner
par un critique d’art dans l’une des
aventures de Gil Jourdan, bédé parais-
sant alors dans Spirou, Guy Gilbert est
«délicieusement féodal». Au festival de
Rochefort, haut lieu de la pensée et du
bon goût belgicains, il ferait un tabac.
Son côté goliard-resté-fidèle-quand-
même-à-la-Sainte-Église en fait une
idole des variqueux du cerveau, un peu
comme Jacques Salomé est pris pour
un penseur profond du côté des bo-bo
qui ont, croient-ils, des états d’âme.

Au mariage de Laurent et Claire, il
s’était déchaîné, au plus grand
bonheur de ses fans. Fallait voir la tête
du Cardinal Danneels, pour qui dire

des gros mots, même en flamand
basique, continue à relever des péchés
capitaux. Guy Gilbert, dans le poste,
n’a qu’une concurrente, mais redou-
table, en la personne de Sœur Emma-
nuelle (dont la coterie belgo-nationa-
liste s’obstine à faire une Belge, sous
prétexte qu’elle serait née chez nous),
habituée de Michel Drucker et
compagne de jeu de Philippe Geluck,
une autre grande gloire locale (avis aux
recteurs de nos universités férus de
ranking : qu’attendez-vous pour l’ho-
noriscauser, celui-là ?). Notre nonnette
cathodique, il est vrai, ne manie pas
l’invective et ne recourt pas à un voca-
bulaire de corps de garde. Elle fait
plutôt dans l’onctuosité familière et
familiale, bonne sœur jouant à la
grande sœur et se délectant, mine de
rien, de faire la leçon à tout le monde.
Pendant gnangnan du faux loubard,
elle fait partie du même paradigme,
comme on dit de nos jours. Je trouve
qu’on devrait les marier et demander à
Gabriel Ringlet de bénir leur union.

Mais qu’on ne s’y trompe pas, Guy
Gilbert, sous ses dehors d’apache, n’a
rien d’un révolutionnaire, ni même
d’un progressiste. Rien à voir avec
François Houtart ou Pierre de Locht,
gens de bonne compagnie, eux. Sous le
langage canaille se tapit une concep-
tion traditionaliste des choses de
l’Église et du monde… Ne vient-il pas
de virer les filles du refuge pour jeunes
mauvais sujets qu’il gère, sous prétexte
qu’elles dérangeaient ?

À Saint-Coluche, on ne fait pas dans la
théologie de la libération. C’est bien
cela qui plaît aux rombières de tout
acabit : sous la caricature d’apôtre des
mauvais garçons se cache un curé tout
ce qu’il y a de plus ordinaire. De même
que sa copine bonne sœur des médias
ne s’écarte pas de la bonne parole
estampillée au Vatican, le «curé des
loubards» prêche une morale que ne

désavouerait pas Benoît XVI. Et ce
n’est pas un écart de langage à l’endroit
de ce dernier qui doit faire penser le
contraire. Cela, c’est pour la galerie. À
sa manière, Guy Gilbert est un croisé, il
est parti à la reconquête du monde des
paumés. Dans le couple gros mot et
goupillon, le goupillon a gardé toute sa
place et toute son importance. À Saint-
Coluche, on montre son cul, mais c’est
pour la bonne cause de toujours, celle
de l’obéissance aux préceptes d’une
Église qui n’a pas renoncé à gouverner
les âmes et à contraindre les corps.s

1 Pour autant que la chose
existe encore, le mot 
lui-même étant devenu
complètement démodé.

Claude Javeau vient de publier
chez Labor : La Bienpensance-
Thème et variations. Critique
de la raison cosmétique. 9,25a.
Nous y reviendrons 
prochainement.

L e s  m o r t s  e t  l e s  r i t e s

©
A

F
P



1918 Espace de Libertés 336/novembre 2005

i d é e s

L’entretien de Jean Sloover avec Estelle Krzeslo

En avant ou en arrière, 
le grand bond ?

Emploi et protection sociale : il n’y a pas de
modèle idéal, homogène et transposable. 
Contrairement à la chimère européenne 
des « bonnes pratiques »...

C
ertains nous vantaient jadis le
modèle rhénan. D’autres n’y
voyaient qu’une variante du

modèle mosan. Ensuite, il y eut le fa-
meux modèle hollandais qui fascina tant
de nos économistes. Jusqu’à ce que la
voie batave s’enlise... Aujourd’hui, le
modèle social européen mis à mal par le
néolibéralisme, l’élargissement et la
concurrence des pays «émergents», se
cherche un nouvel archétype. Selon les
experts, le modèle social européen se
déclinerait finalement en trois varian-
tes : le modèle anglo-saxon en vogue à
l’Est, le modèle continental illustré par
la France et l’Allemagne et le modèle
nordique des pays scandinaves qui, pour
l’heure, a la cote. Mais plane aussi sur
toute cette casuistique, l’ombre portée
du modèle américain qui effraie et
fascine. Enfin, fait surface, entre le libé-
ralisme «made in USA» et l’économie
sociale de marché dont Bruxelles bran-
dit l’étendard, le «socialisme de mar-
ché» à la chinoise qui voudrait, dit-on,
concilier les vertus égalitaires de la
«dictature du prolétariat» et l’efficacité
du capitalisme pur jus. Sérieux tout
cela ? L’opinion d’Estelle Krzeslo coédi-
trice d’un ouvrage collectif paru aux
éditions de l’ULB sur les modèles
sociaux européens, américains et
chinois confrontés à la globalisation1...

Estelle Krzeslo, certains présentent
volontiers le monde comme un terrain
d’affrontement entre modèles socio-
économiques opposés. Un retour de la
lutte des classes ?

Non. Les modèles sociaux ne combat-
tent pas pour remporter la victoire sur
les autres. C’est précisément cette
représentation fantasmée de la mondia-
lisation que nous avons voulu contester.
Cette idée d’affrontement est une
manière «sexy» de présenter les choses
qui consiste à renvoyer à tel ou tel
modèle selon le sujet que l’on veut
aborder. Lorsque l’on veut illustrer la
performance d’une politique contre le
chômage, on évoque le modèle anglo-
saxon. Mais sans rien dire de la
pauvreté dont il s’accompagne. Et lors-
qu’on désire mettre en évidence les
bienfaits d’un haut taux d’emploi des
personnes âgées, on se réfère générale-
ment à l’exemple du modèle scandi-
nave. Mais en passant sous silence le
niveau élevé de la fiscalité dans ces
pays, etc. Ce qui importe, c’est de se
livrer à une analyse approfondie qui
embrasse tout les aspects de la vie
sociale et qui met en lumière la confron-
tation complexe des intérêts qui la
travaillent. 

Regards croisés

C’est ce à quoi s’est attaché le réseau
thématique international «Emploi,
chômage et protection sociale» dans le
cadre duquel est né le livre ?

Effectivement. Lorsque l’on débat de
questions qui nous concernent tous
comme la protection sociale, l’emploi et
le chômage, les restructurations et les
délocalisations, le vieillissement et les

retraites,  l’immigration et l’intégration,
on projette volontiers, sur les autres,
nos propres catégories. L’une des
richesses de la longue collaboration que
nous avons pu établir entre chercheurs
de l’Ouest et de l’Est et  chercheurs
chinois est d’avoir permis, au travers de
regards croisés sur nos modèles sociaux
respectifs, d’affiner ces notions. Loin
des statistiques officielles qui donnent
le sentiment fallacieux que l’on peut
comparer aisément des sociétés très
différentes, nous avons découvert, dans
des pays que l’on croit connaître comme
la Chine symbolisée par ses usines mili-
tarisées, des aspects de la vie sociale
tout à fait ignorés. Par exemple, toute
une série de statuts intermédiaires
entre l’emploi et le chômage indemnisé.

Le «socialisme de marché» à la
chinoise a-t-il quelque chose d’expor-
table ?

Ce n’est pas sa vocation. Le modèle
chinois n’a rien de dur, d’achevé ; il est
toujours en voie de constitution et
demeure en débat, suscitant d’amples
polémiques. 

Selon vous, en effet, aucun de ces
modèles n’est homogène. Ils seraient
même instables et contradictoires ?

Bien sûr. Le modèle social européen
n’existe pas en tant que tel : on pour-
rait presque dire qu’il y a autant de
modèles que d’Etats membres. 

Pourquoi alors parler encore de
modèles socio économiques ?

Ce qu’on appelle modèle est chaque
fois le fruit d’une construction histo-
rique qui lui a conféré une épaisseur et
une nature propres. Pour autant, le
terme, d’un usage facile, n’est pas
gênant en lui-même. Ce qui, par
contre, l’est terriblement, c’est l’utilisa-
tion qui en est faite. Je fais notamment
référence ici au lancinant discours
européen sur les «bonnes pratiques»,
cette chimère qui consiste à comparer
des expériences nationales, à y choisir
– sur quelles bases ? – celles que l’on
juge les efficaces et à les recommander
chaudement aux autres États mem-
bres. Comme si l’on pouvait ainsi, d’un
coup de baguette magique, transposer
partout des procédés issus d’évolutions
singulières ! Comme si, dans le domai-
ne de l’immigration, par exemple, le
«communautarisme» anglais était
sans plus applicable à la France répu-
blicaine...

Des mouvements sociaux
inédits

Vous estimez aussi que ces modèles
sont en constante transformation.
Quelles sont les forces qui travaillent
le modèle chinois ?  

On dispose d’assez peu d’information
sur ce qui se passe. Mais l’ouverture de
la Chine au marché mondial y a
profondément altéré les anciens lieux
de solidarité et de socialisation. Les
syndicats officiels, par exemple, ont
perdu toute légitimité. Tout doit donc
être reconstruit. Néanmoins, des
recompositions d’organisations de
défense des travailleurs indépendantes
et des mouvements de grève s’obser-
vent déjà. De même, on voit surgir des
mouvements sociaux inédits comme
des coalitions de propriétaires mécon-
tents de la qualité des logements qu’ils
ont dû acquérir en périphérie, suite à la
rénovation des centres urbains par des
promoteurs indélicats.  

Lorsque l’on regarde l’impact des
réformes économiques en Chine, on a
le sentiment que la condition des
travailleurs était meilleure avant, lors-
qu’il n’y  avait que des entreprises
d’État ?

C’est difficile à dire. Le cas de la Bulga-
rie montre qu’au temps du commu-
nisme, il y avait des éléments favo-
rables qui ont disparu. Notamment le
travail des femmes et le sort des Roms.
En Chine, à l’inverse, il y aurait une
amélioration significative du niveau de
vie des urbains, surtout dans les
grandes villes. Par contre, l’écart entre
villes et campagnes se serait encore

fortement aggravé depuis l’ouverture
au capitalisme. Néanmoins, l’État
chinois a très rapidement joué son rôle
de protecteur de la société.  Grande
puissance très nationaliste, la Chine
veille aussi au développement d’une
industrie locale performante – elle
n’est déjà plus «l’atelier du monde»... -
et, via des joint ventures, contrôle
étroitement le capital étranger,
souvent aux mains de Chinois d’outre-
mer, d’ailleurs. Enfin, par crainte d’ex-
plosions sociales, les autorités songent
à développer la consommation inté-
rieure et à favoriser à cette fin une
négociation professionnelle équitable
entre interlocuteurs sociaux.  

Et comment voyez-vous les choses
évoluer du côté européen ? 

Autant on peut nourrir l’espoir de voir
les choses évoluer favorablement en
Chine, autant l’avenir de l’Europe
m’apparaît sombre. La violence
sociale grandissante à laquelle on
assiste en Europe est  devenue insup-
portable.

Travailleurs pauvres : 
le retour

À quoi faites-vous allusion ?

À l’ampleur du chômage, à la condi-
tionnalité grandissante de l’aide
sociale, aux expulsions d’étrangers, à la
brutalité des licenciements, à la brus-
querie des restructurations des entre-
prises qui ne se limitent plus, loin s’en
faut, aux vieilles industries, etc. Je fais
aussi allusion à l’insupportable dis-
cours moralisateur dont s’accompa-
gnent systématiquement ces
phénomènes, à cette nécessité incon-
tournable du profit avec laquelle on
nous bassine constamment mais sans
jamais nous dire à qui il doit aller, ni à
quoi il doit servir...

On assiste, dites-vous, dans l’Europe
libérale comme en Chine «commu-
niste» - et on peut imaginer que la
chose soit vraie aussi en partie aux
États-Unis après la réforme de l’aide
sociale de 1996 - à une crue simul-
tanée des profits, du chômage et des
inégalités. Est-ce audacieux de dire
que l’aggravation de la condition
prolétarienne est universelle ?  

Non. Je ne crois pas que ce soit vrai en
Chine : tout y est possible. En Europe,
par contre, c’est incontestable. La
philosophie sous-jacente aux program-
mes d’emploi de l’UE est claire : qui ne
travaille pas n’a droit à rien. Et ce qui se
profile là, ce n’est rien d’autre que le

retour des «working poors», les
emplois «Wal Mart» à 6 dollars dont
parle la journaliste américaine Barbara
Ehrenreich dans L’Amérique pauvre2,
pour moi, le livre de l’année ! Hélas, je
ne vois pas comment on pourrait inver-
ser le cours des choses.  

Cette grande transformation – ce
«grand bond en arrière» dirait Serge
Halimi3... –  est dû, dit votre livre, à
un retour de l’utopie libérale du tout
marché dans les idées et les poli-
tiques. L’ouvrage n’exonère-t-il pas un
peu vite les économistes?

Il est vrai que les économistes ne
savent manifestement plus qu’il y a eu
autre chose. C’est terrifiant ! Mais les
économistes ne font qu’emballer les
intérêts des grandes entreprises d’un
discours «scientifique». Les autorités
publiques et les médias qui reprennent
ce discours à leur compte sont les vrais
responsables de la régression qui est à
l’œuvre.s

1 Protection sociale et emploi –
Regards croisés sur la
mondialisation en Europe et
en Chine, édité par Mateo
Alaluf et Estelle Krzeslo,
éditions de l’Université de
Bruxelles, 264 pages.

2 L’Amérique pauvre, éditions
Grasset, collection 10/18,
336 pages.

3 Le grand bond en arrière –
Comment l’ordre libéral s’est
imposé au monde, éditions
Fayard, 620 pages.

Thérapies brèves

Espace de Libertés 336/novembre 2005

Le modèle chinois : toujours en voie de constitution.

Les thérapies brèves sont des
méthodes alternatives aux soins
psychologiques traditionnels, per-
mettant d’amener les patients vers
une résolution rapide et durable de
leurs problèmes. La thérapie pré-
sentée dans cet ouvrage* est
orientée vers les solutions, mettant
l’accent sur une vision positive et le
libre arbitre du patient.

Cet ouvrage, qui s’adresse avant
tout aux professionnels de la
psychothérapie, intéressera éga-
lement le profane qui y décou-
vrira, sur un ton délibérément
simple, direct et positif, des élé-

ments théoriques (historique,
concepts-clés, grands principes
fondateurs, etc.) et surtout, ce qui
fait l’originalité de cet ouvrage, un
grand nombre d’exemples de cas
cliniques, de dialogues patient-
thérapeute et de conduites à tenir
dans des situations concrètes,
dans des domaines aussi diversi-
fiés que le couple, la famille, la
scolarité ou la simple «estime de
soi». A.V.
* Yves Doutrelugne et Olivier
Cottencin, Thérapies brèves: prin-
cipes et outils pratiques, Éd.
Masson, coll. «Pratiques en psycho-
thérapie», Paris, 2005, 173 p.

©
A

F
P



Espace de Libertés 336/novembre 2005 21

i d é e s

20 Espace de Libertés 336/novembre 2005

i d é e s

Débat Habermas/Ratzinger
PATRICE DARTEVELLE

JULIEN DOHET D
ans son numéro de juillet 2004,
la revue Esprit, fondée par
Emmanuel Mounier, a publié

la version française d’un débat tenu à
Munich en janvier de la même année
entre le cardinal Ratzinger, futur Benoît
XVI, et Jürgen Habermas, sans doute le
plus célèbre des philosophes en activité
et héritier des Lumières1. La publication
n’a pas fait un grand bruit mais dès
après l’élection de J. Ratzinger, les
volumes ont réapparu par piles dans les
bonnes librairies et la presse s’est mise à
en parler2. Heureux éditeur.

La rareté du débat vient de l’apparente
sincérité des deux intervenants. Il est en
tout cas peu fréquent que chacun
dévoile en quelque sorte le point faible
de sa cuirasse.

Le débat porte sur les «fondements
prépolitiques de l’État démocratique»,
c’est-à-dire sur ce qui fonde les choses
et, par exemple, les droits de l’Homme.
La question fondamentale est de savoir
si l’État démocratique dépend d’une
norme qui lui serait extérieure et supé-
rieure.

Habermas
D’entrée, le philosophe déclare que «le
libéralisme politique … se comprend
comme une justification non religieuse
et postmétaphysique des fondements
normatifs de l’État pourvu d’une consti-
tution démocratique» et il se réclame de
«sources profanes de la philosophie du
XVIIe et du XVIIIe siècle».

Le fondement des choses est pour lui
dans la Constitution, c’est-à-dire dans
un texte que les citoyens se donnent eux-
mêmes et qui n’a nul besoin de légitima-
tion autre, religieuse ou métaphysique.

Jusque-là, pas de problème. Mais
Habermas veut prendre en compte les
critiques de la raison occidentale. Il se
demande sérieusement si la modernité
«pourra trouver sa stabilité uniquement
grâce aux forces séculières d’une raison
communicationnelle».

Bien plus, il admet que «quelque chose
peut rester intact dans la vie des
communautés religieuses, quelque
chose qui s’est perdu ailleurs». Certes il
s’agit surtout de la faute, de la ré-
demption, de la capacité d’accueillir
l’échec et de toute façon avec une limite
: «éviter le dogmatisme et la contrainte
sur les consciences».

1 Jürgen Habermas, Joseph
Ratzinger, «Les fondements
prépolitiques de l’État démo-
cratique», Esprit n°306
(juillet 2004), pp 5-28.

2 Cf. Daniel Vernet, «Benoît
XVI, la foi, la raison et la
modernité», Le Monde du 27
avril 2005 qui donne un
compte rendu orienté.

1 Plate-forme «Pour que vive
la démocratie», projet
www.lacible.be...

2 Annie Collovald, Le «Popu-
lisme du FN». Un dangereux
contresens. Broissieux,
éditions du Croquant, 2004,
253 p. 12 _.

3 p.148.
4 p.226.
5 p.234.
6 voir le site www.stopchas-

seauxchomeurs.be
7 Voir le mini-dossier Clefs

pour l’après-29 mai dans le
numéro de juillet du Monde
diplomatique, pp.4-6.

Le retour du suffrage
capacitaire ?

Au moment où les initiatives pour lutter contre l’extrême droite se 
multiplient1 dans la perspective des élections communales d’octobre
2006, une étude française sur le concept de populisme2 remet fonda-
mentalement en cause ce terme qui semble pourtant faire l’unanimité
tant il est utilisé dans le monde scientifique et dans les médias. 

D
ans la nombreuse littérature
consacrée à l’extrême droite, le
livre d’Annie Collovald – maître

de conférences en Science politique à
l’Université de Paris X-Nanterre – est
une excellente surprise qui pousse la
réflexion bien plus loin que son titre ne
peut le laisser penser.

Au premier abord le livre est une des-
truction en règle, aux accents parfois
pamphlétaires, du concept de «popu-
lisme» tel qu’importé des débats sur la
nouvelle droite aux États-Unis par Pierre
André Taguieff au début des années 80.

Chiffres et exemples à l’appui, cette
étude démontre combien ce terme ne
peut s’appliquer à désigner le
phénomène politique qu’il prétend défi-
nir. A. Collovald développe sa thèse à
partir de l’exemple du Front National
français. Ainsi, si les électeurs du PCF
ont certes déserté ce parti, ce n’est pas
pour voter FN mais pour s’abstenir. Le
vote FN est par ailleurs caractérisé par
une grande volatilité qui empêche toute
homogénéisation sociale affirmée de
son électorat3. En outre, mais on
regrettera ici un manque d’exemples
précis, le programme du FN est idéolo-
giquement, dans ses références plus ou
moins explicites (à Maurras, à Vichy, à
l’OAS…) comme dans ses propositions,
ancré clairement à droite : «la xénopho-
bie frontiste est d’abord un programme
«anti-social» qui vise directement les
catégories les plus vulnérables4». Outre
cette démonstration, dont nous n’avons
repris que quelques points, du caractère

clairement de droite du FN, l’auteure
critique également les méthodologies et
les préjugés des tenants de la thèse
«populiste». Elle va jusqu’à dénier
toute réelle scientificité aux diverses
études qui la consacrent.

Un concept à l’aune 
du néolibéralisme
Mais ce qui fait de ce livre un ouvrage
indispensable pour la réflexion poli-
tique aujourd’hui, c’est sa réflexion sur
le fonctionnement démocratique
découlant de sa critique du «populisme
du FN». Car pour Annie Collovald,
outre le fait d’être une inexactitude
scientifique relevant d’une conceptuali-
sation intellectuelle non vérifiée (et,
plus grave, démentie) par la réalité
sociologique, le concept de «popu-
lisme» est surtout un outil idéologique
au service du conservatisme néolibéral.
«(…) Avec le populisme, il est bien
question du peuple, mais d’un peuple
réduit au statut de problème et refait
par les préjugés d’une élite sociale et
pour les besoins de la cause néolibérale
qui projette la construction d’un avenir
radieux, conduit par la mondialisation
des logiques financières, contrôlé par
des experts (…). Le peuple doit  être
méprisé et méprisable pour que se
réalise l’utopie conservatrice du
néolibéralisme rêvant d’une démocra-
tie dépeuplée et réservée à une étroite
élite «capacitaire»5. Et de développer
longuement et de brillante manière
combien le «populisme» ainsi entendu

déqualifie les classes sociales infé-
rieures et les transforme en exclues de
l’intérieur, permettant ainsi de
remettre en cause de manière subtile la
légitimité du suffrage universel au
profit d’une bonne gouvernance laissée
au bon soin des experts qualifiés. Un
des exemples mis en avant est celui du
message humanitaire qui rejette la
faute sur l’exclu au lieu de s’interroger
sur les causes socio économiques
facteurs de son exclusion. Ce qui est en
fait une réactualisation du discours
charitable des bourgeois catholiques
du XIXe siècle. On retrouve ce discours
particulièrement présent en Belgique
dans le débat sur les chômeurs6.

Un livre qui pose de vraies questions et
suscite la réflexion, surtout après la
campagne du référendum sur la
Constitution européenne où en France
– mais le constat est le même partout–
les partisans du oui ont tenu un
discours particulièrement méprisant
envers les citoyens7. Certes, un réfé-
rendum populaire ne peut avoir pour
but de trancher de la vérité (si elle
existe), mais les débats au soir des
résultats étaient significatifs d’une
«élite» qui refuse de comprendre le
sens d’un vote et qui continue à s’attri-
buer la seule vérité possible (celle du
capitalisme triomphant) tandis que les
électeurs n’auraient été mus que par la
peur ? Bref mieux vaut ne pas deman-
der leur avis aux citoyens incultes.
C’est d’ailleurs le choix de la Belgique
et de nombreux autres pays…s

la raison occidentale ne va pas de soi.
C’est peu aimable pour nos traditions
laïques mais la critique vaut également
pour le christianisme.

Pour Ratzinger, les deux visions- foi
chrétienne et rationalité occidentale
séculaire- sont des partenaires con-
frontés à de nouvelles donnes extra-occi-
dentales. Il admet qu’il y a des patholo-
gies extrêmement dangereuses dans les
religions mais bien entendu, il y a aussi
pour lui des pathologies de la raison.

Les enjeux
Bref chacun a joué assez finement sa
partie mais on voit clairement que l’enjeu
central reste l’interprétation de la raison
et de la science occidentale, bien plus que
la démocratie ou même la religion.

Au fond, quand Ratzinger maintient des
fondements prépolitiques, il fait peu
référence à un univers spécifiquement
religieux. Dans son texte (hors les
notes), il n’y a pas l’ombre d’une réfé-
rence scripturaire, ce qui en dit long sur
la situation réelle de l’Église mais égale-
ment sur la permanence d’une vision
spécifique hors des rites, des mythes et
autres oripeaux. Le théologien apparaît
plus comme un philosophe spiritua-
liste. s

Pour Habermas, les sociétés postsécu-
lières doivent prendre au sérieux les
apports de chacun et les citoyens sécu-
larisés n’ont pas le droit de nier tout
postulat de vérité à la vision religieuse
du monde.

Ratzinger
J’ai bien des doutes là-dessus mais
continuons plutôt pour voir que le
cardinal Ratzinger va sans cesse répé-
tant dans son intervention qu’il n’y a
que deux interprétations du monde qui
vaillent dans le monde occidental, la
chrétienne et la séculière, la laïque.

Bien évidemment, il affirme qu’il y a des
valeurs tenant par elles-mêmes et donc
inviolables.

Mais le futur pape n’hésite pas à voir le
problème de la religion encore qu’à mon
sens, il s’en prenne surtout à l’islam sans
le citer. Ainsi le fanatisme religieux est
«une force archaïque et dangereuse».

La critique de la science est son princi-
pal aliment pour conclure qu’aujour-
d’hui, c’est «la raison qui devrait être
sous surveillance».

Plus intéressant pour Ratzinger, c’est
l’interculturalité qui pose un problème
et il est tout heureux d’appeler à la
rescousse les non-Occidentaux pour qui



22 Espace de Libertés 336/novembre 2005 Espace de Libertés 336/novembre 2005 23

e u r o p e

Un nouveau contrat social européen ?

Les états d’âme 
d’un top model
PASCAL MARTIN

Le modèle social européen est un top
model, nous dit-on. Mais fatigué, 
ridé sinon rejeté, il aimerait se refaire
une beauté. L’idée d’un nouveau contrat
social agite certains esprits. 
Qui les entend?

U
n vieux professeur d’univer-
sité avait coutume de dire:
«Quand un blessé est allongé

sur la route, tout le monde se préci-
pite pour mieux l’étouffer». Cet
éclopé qui attire aujourd’hui une
minorité de secouristes, quelques
croque morts et d’inévitables voyeurs
pourrait être le «modèle social
européen».  Une valeur, mieux une
fierté paradoxalement «nationale»
pour un groupe d’États de moins en
moins puissants (Belgique, France,
Allemagne,  Portugal, pays scandi-
naves…). Une formule creuse pour
une majorité d’autres. 

Ces derniers mois, plusieurs acci-
dents ont causé de nouvelles lésions
au modèle social européen. Les
faibles avancées de la Constitution en
matière sociale, le rejet du traité par
les Français et accessoirement par les
Néerlandais, la remise en selle du
projet de directive Bolkestein sur la
libéralisation des services, la décision
de la Commission de légiférer moins
notamment dans des domaines
touchant à la protection des travail-
leurs, l’énergie que met le président
de la Commission Jose Manuel
Barroso à libéraliser  l’économie…:
l’Europe sociale risque bientôt de

n’être plus qu’un souvenir, après
n’avoir été que la réalité d’une
poignée d’États. 

L’organisation d’un sommet à la fin du
mois d’octobre n’aura pas changé
grand-chose à la situation, sinon à
établir l’inventaire des forces en pré-
sence.  La décision de laisser la ques-
tion budgétaire de côté, quatre mois
après l’échec de Bruxelles, en disait
long dès avant l’organisation de la
réunion quant à la réelle volonté de
l’actuelle présidence britannique de
reformuler une vision de l’Europe
dans sa globalité. Comment en effet
décider des politiques du lendemain
sans aborder leurs coûts, donc les
efforts que chacun se dit prêt à con-
sentir?

Une chose est sûre: les nouvelles li-
gnes directrices qui finiront par être
données à l’ensemble européen via la
relation entre l’économique et le so-
cial réorienteront nos existences. Ce
qui est valable au niveau de l’UE l’est
forcément au plan national. Ainsi la
FGTB justifiait-elle fin septembre sa
menace d’aller à la grève générale par
les larges implications que pourraient
avoir sur notre mode de vie les
réformes sociales concoctées par le
gouvernement Verhofstadt.

Une plus-value européenne
discutable
«Notre Europe», le groupe d’études et
de recherche créé en 1996 par l’ancien
président de la Commission Jacques
Delors, explique dans une récente
contribution à quel point l’enjeu est
essentiel. Son premier constat est
celui d’un éparpillement des volontés
nationales face à la création d’un vrai
«modèle européen»: «Récemment,
par choix idéologique ou par obliga-
tion du fait de la transition vers l’éco-

MARTINE VANDEMEULEBROUCKE

C’était prévu : la réforme des
fins de carrière allait en-
flammer la rentrée politique

et sociale et ce fut le cas. La volonté du
gouvernement de retarder l’âge de la
prépension n’a pas seulement relancé
le débat sur la diminution croissante du
nombre d’actifs et donc sur l’avenir de
la sécu. Les inégalités entre hommes et
femmes en matière de pensions sont
aussi réapparues, plus nettes que
jamais. 

Les simulations opérées par l’Office
national de l’Emploi ont fait mouche.
Plus on augmente la durée obligatoire
de carrière pour avoir droit à la prépen-
sion, plus on exclut les femmes, a
constaté l’Onem. Le VLD voulait 40 ans
de carrière ? 70% des hommes et 84%
des femmes sont privés de prépension.
On fixe la barre à 32 ans ? Un quart des
hommes, la moitié des femmes passent
à la trappe. Ces chiffres sont impres-
sionnants. Mais on aurait tort de croire
que le statu quo est la meilleure solu-
tion pour les femmes. Pouvoir quitter le

travail à 58 ans
après vingt ans de
carrière- comme
c’est le cas aujour-
d’hui-, reste une
prérogative mascu-
line. En avril 2005,
à peine 17% des
prépensionnés à
temps plein et 21%
des prépensionnés
à mi-temps étaient
des femmes. Ce qui
fait dire à certains
que le débat sur les
prépensions ne con-
cerne finalement
que les travailleurs
masculins.

Encore un peu de
chiffres ? Les écarts
entre les pensions
des hommes et des
femmes sont tout
aussi révélateurs de
discriminations
structurelles. La pen-

sion moyenne d’un salarié est de 990
euros pour un homme, de 722 euros
pour une femme. Pour les indépen-
dants pensionnés, elle est respective-
ment de 646 et 546 euros. Cerise sur le
gâteau : en 2004, 96.000 personnes
ont bénéficié de la Grapa (Garantie de
revenu aux personnes âgées). Les trois
quarts d’entre elles étaient des femmes.

Le temps partiel : pas
toujours un choix
Comment en est-on arrivé là ? Les
causes sont malheureusement connues
et elles renvoient directement aux
inégalités sur le marché du travail. Ce
sont les femmes qui interrompent le
plus souvent leur carrière pour des
raisons familiales, ce sont elles aussi
qui ont le plus recours au temps partiel
(41% des femmes au travail contre
6,4% des hommes). Le travail à temps
partiel n’est un choix que pour 11,9%
des femmes et il a des conséquences
directes sur le calcul de la pension. Un
travail à mi-temps, c’est l’équivalent de
six mois de carrière professionnelle. 

Le manque de structures d’accueil des
enfants explique en grande partie le
recours au temps partiel pour les
femmes jeunes mais il explique aussi le
départ prématuré des femmes plus
âgées qui, devenues grand-mères, quit-
tent leur emploi pour assurer la garde
de leurs petits-enfants… quand ce n’est
pas aussi pour s’occuper de leurs
parents. Par ailleurs, le taux d’activité
plus faible, le taux de chômage plus
élevé et la persistance des discrimina-
tions salariales alimentent l’inégalité
économique entre hommes et femmes
et sont la cause principale du taux élevé
de pauvreté chez les femmes âgées,
comme le prouvent les chiffres des
bénéficiaires de la Grapa. 

Plafond de verre
Les objectifs du Sommet européen de
Lisbonne pour faire face au vieillisse-
ment de la population prévoient un
taux d’emploi de 60% pour les fem-

mes et de 50% pour les travailleurs
âgés de 55 à 64 ans. La Belgique
compte actuellement 82% de femmes
inactives dans cette tranche d’âge. Les
réformes envisagées pour les prépen-
sions ne changeront rien si elles
restent focalisées sur des mesures
d’ordre curatif centrées sur le
comportement en fin de carrière des
travailleurs. Comme le souligne l’avis
du Conseil pour l’égalité des hommes
et des femmes, l’accent doit être mis
sur toute la carrière, donc sur une
politique de l’emploi qui viserait à
maintenir le maximum de femmes
sur le marché du travail. Les remèdes
sont connus : outre l’urgence de lutter
contre les discriminations salariales
et le «plafond de verre» qui barre la
progression hiérarchique des femmes
ou d’étendre les places d’accueil pour
les enfants, les organisations de
femmes revendiquent aussi davan-
tage de droits aux crédits d’heures en
fonction des soins qu’elles prodiguent
aux enfants. Plus largement, il faut
améliorer les conditions de travail si
l’on veut garder les travailleurs plus
longtemps en activité. Tous les
sondages montrent que la raison
principale qui pousse les gens à
défendre le système de la prépension
est le sentiment de fatigue des
travailleurs de plus de 50 ans. Le
gouvernement prévoit, certes, des
mesures spécifiques pour ceux qui
exercent un travail lourd. Mais cela
suffira-t-il ? On notera qu’au départ,
le travail pénible avait été défini par
des critères de bruit et de prestations
de nuit, ce qui une fois encore vise
surtout les ouvriers masculins. Il a
fallu l’intervention du Conseil pour
l’égalité pour y ajouter les soins de
santé et donc les prestations physi-
quement difficiles des infirmières et
des aides-soignantes. Ce n’est sans
doute qu’un détail mais il est indicatif
d’une approche encore très masculine
de la carrière professionnelle tant au
niveau des politiques que des parte-
naires sociaux. s

s o c i é t é

J.-Fr. Spricigo- Pensionnaire
Extrait de la série Silenzio-
Espace photographique
Contretype

La douce mélancolie- Joseph-
Marie Vien (1758)- Musée des
Augustins-Toulouse- Exposi-
tion  Mélancolie, génie et
folie en Occident – Musée
d’Orsay (voir notre article 
en p. 26).

Fins de carrière 

Un débat entre hommes ?

�



2524 Espace de Libertés 336/novembre 2005 Espace de Libertés 336/novembre 2005

c u l t u r e

nomie de marché, des pays ont
construit leurs propres réponses aux
changements de l’environnement
économique et social. Face aux coûts
assumés pour réaliser de telles
réformes, la plus-value européenne
peut leur paraître discutable»1. La
remarque vise essentiellement les
nouveaux adhérents qui ne sont pas
toujours convaincus de la nécessité de
bâtir un socle social commun. Le
seraient-ils qu’ils se verraient de toute
façon dans l’impossibilité de le finan-
cer. Certains ont ainsi d’autres prio-
rités. L’actuel secrétaire d’État belge
aux Affaires européennes, le socialiste
Didier Donfut, raconte volontiers
comment les Slovaques cherchent
d’abord à «booster» leur économie,
quitte à donner dans le dumping
fiscal pour attirer les entreprises occi-
dentales. À suivre de tels comporte-
ments, l’Union n’est plus perçue
comme ce club qui vous soutient à
condition d’en respecter les règles,
mais comme une arène où tous les
coups sont bons pour gagner. Le
prédécesseur de Didier Donfut, le
libéral Jacques Simonet avait fait
exactement la même expérience en
Estonie. 

Sans nécessairement aller jusqu’à de
telles extrémités, le tout-à-l’économie
est une tendance lourde qui traverse

les Vingt-Cinq en
y faisant plus ou
moins d’adeptes,
et trouve à tort ou
à raison une
figure embléma-
tique dans la
Grande-Bretagne
de Tony Blair. En
face, «le dialogue

social européen peine à avancer, car
les partenaires sociaux n’ont ni les
moyens de redonner vigueur à la
dimension sociale européenne en
l’absence de relais au Conseil, ni le
sentiment de pouvoir impulser un
renouveau du dialogue social
européen, faute d’un agenda mobili-
sateur»2.

«Notre temps» poursuit en décrivant
les deux écoles de pensée qui s’affron-
tent sur la vision des relations entre le
social et l’économique: «La première
école considère que le social découle
de l’économique et que l’existence de
trop grandes rigidités peut nuire à la
croissance dans un contexte de rela-
tive stagnation économique; la
seconde école postule une certaine
autonomie du social par rapport à la
sphère économique et se focalise donc
sur la préservation des droits dans un
contexte d’insécurité sociale»3.

Cet antagonisme, qui avait été mis
sous l’étouffoir dans les années 80 à
la faveur d’une conjoncture écono-
mique favorable, fait désormais sa
réapparition avec la puissance du
boomerang. La pression exercée sur
les chômeurs dans certains États au
nom de la lutte contre la fraude n’est
qu’une de ses conséquences.

Pour échapper à la désintégration
annoncée des modèles sociaux qu’ils
ont bâtis ou, au contraire, pour se
débarrasser de ce qu’ils perçoivent
comme des entraves, les États se tour-
nent vers l’Europe. Mais lui font-ils
vraiment confiance? «Pour l’instant,
jugent les chercheurs de “Notre
temps”, le recours à l’Europe relève
davantage de l’incantation que de la
construction d’une véritable solution
collective et coordonnée. En effet,
celle-ci se heurte fréquemment, une
fois dépassé l’obstacle de la subsidia-
rité, à des revendications essentielle-
ment tournées vers le développement
de droits individuels, pouvant aller
jusqu’à nier l’action solidaire ou au
moins la reléguer au second rang». 

Les défis de l’époque sont pourtant
énormes. On imagine mal comment
un État pourrait les résoudre seul.
Chômage, délocalisations, vieillisse-
ment de la population, dénatalité,
nouvelle pauvreté… sont autant de
maux qui devraient idéalement
convaincre pays individualistes et
«solidaristes» de trouver un terrain
d’entente pour mieux défendre leurs
chances face à la globalisation. Ce
terrain pourrait être l’Europe des
Vingt-Cinq. Plus sûrement, la forma-
tion d’alliances en son sein (les
«coopérations renforcées») permet-
trait de gagner en rapidité et en effi-
cacité. 

La déglingue du «modèle social
européen»  ou en tout cas sa pour-
suite dans un nombre toujours plus
limité d’États est une hypothèse
avancée par les prévisionnistes de
l’Europe. L’avènement d’un grand
projet social ambitieux, qui permet-
trait de renouer avec les partisans
français et néerlandais du non à la
Constitution, leur paraît en revanche
hautement improbable. Ils estiment
encore que rendre aux États une auto-
nomie sociale accrue serait économi-
quement suicidaire pour l’UE. 

«Notre temps» prêche plutôt pour un
«Nouveau contrat social européen»
qui «viserait à renouveler la dimen-
sion sociale de la construction
européenne dans le sens d’une
meilleure adéquation avec les besoins
des populations et leurs aspirations,

en ce début du XXIe siècle. Partant
d’une réflexion préalable commune
sur les apports de l’Europe sociale et
en tenant compte du contexte institu-
tionnel, politique et économique
actuel, il s’agirait de déboucher sur un
nouveau compromis à 27»4. Celui-ci
prendrait en compte des domaines
aussi divers que la mobilité des
travailleurs, l’inclusion sociale, la
transformation de la structure fami-
liale et des modes de vie, la revalori-
sation des services d’intérêt général
ou les migrations. Les organisations
non gouvernementales et les collecti-
vités locales participeraient active-
ment à l’élaboration de ce «nouveau
contrat social».

Le non français à la Constitution ainsi
que la «fenêtre d’opportunité» ou-
verte par le nouvel élargissement de
l’UE seraient propices à une refonda-
tion de l’Europe sociale. Ce serait la
bonne manière de faire face au lais-
ser-faire, au tout-à-l’économie, en
rappelant aux États anciens et
nouveaux qu’ils ont le devoir d’amé-
liorer le niveau de vie de leurs habi-
tants, un leitmotiv que l’on retrouve
notamment à la Confédération
européenne des syndicats (CES) et
chez les altermondialistes d’Attac.
L’UE pourrait de son côté apporter sa
pierre à l’édifice via les aides finan-
cières qu’elle accorde aux États sous
la forme de fonds structurels et/ou de
cohésion.  «Notre temps» rappelle à
quel point ceux-ci ont permis la mise
à niveau des «pays de la cohésion»
(Irlande, Grèce, Espagne, Portugal).
Mais que vaut encore ce conseil
quatre mois après un sommet budgé-
taire qui a vu la conjonction des
égoïsmes nationaux ramener l’enve-
loppe de l’Union à une peau de
chagrin, avant finalement de capoter? 

Officiellement, «personne ne veut
d’une zone de libre-échange».  Cette
demi-vérité aurait rassuré l’ancien
président du Conseil européen, le
Luxembourgeois Jean-Claude Junc-
ker, lors de son allocution devant le
Parlement, en juin dernier. La ques-
tion n’en reste pas moins brûlante:
quelle place veut-on encore donner à
une certaine tradition sociale en un
temps où la primauté du marché tient
du dogme? Il n’est pas trop tard pour
sauver l’Europe sociale, ce blessé qui
gît sur les autoroutes de la globalisa-
tion. Et mieux vaut se convaincre que
ceux qui se précipitent pour lui porter
assistance sont bourrés de bonnes
intentions. s

Officiellement, 
« personne ne veut d’une
zone de libre-échange ».

1 « Pour un nouveau contrat
social européen ", publica-
tion n° 43 de « Notre
temps », Paris, septembre
2005, p. 14. Via internet:
http://www.notre-
europe.asso.fr/IMG/pdf/Etu
d43-fr.pdf

2 Ibidem, p. 15.
3 Ibidem, p. 18.
4 Ibidem, p. 22.

e u r o p e

Oui, le design belge existe
BERNARD MARCELIS

O
n commencera par apprécier le
titre de cette manifestation,
Label-Design.be, bien dans l’air

du temps, asexué linguistiquement et
surtout représentatif de son contenu, ce
qui n’est pas toujours le cas de ce genre
de manifestation collective.

Manifestation, car il s’agit bien plus que
d’une simple exposition –aussi intéres-
sante soit-elle– du moins si on s’en tient
aux principaux critères de sélection,
valables pour les deux grandes catégories
retenues : le design d’intérieur et d’exté-
rieur. Pour celui-ci, on parle de «design
d’environnement», c'est-à-dire des
éléments destinés à la ville depuis le
mobilier  urbain usuel jusqu’au nouveau
tram 3000 de la STIB. Toutes ces réalisa-
tions sont exposées, comme il se doit, à
l’air libre, dans la vaste cour pavée du site
du Grand-Hornu. Dans le domaine de
l’intérieur, on parle de «design produit»,
soit tous les objets à usage privé ou
professionnel.

Ce qui importe surtout, c’est qu’il s’agisse
«de produits industriels et de série» dans
un premier temps, mais qu’ils soient
aussi «contemporains, authentiques,
innovants et… techniquement au point»
(sic). Cela va peut-être sans dire, mais
encore mieux en le disant. Autrement dit,
les prototypes sont exclus de cette sélec-
tion, tout comme des produits qui n’ont
pas encore fait leurs preuves. Ceux qui
sont retenus doivent donc être déjà sur le
marché, ou en passe de l’être. D’autres
critères interviennent encore, comme
ceux, sans doute évidents, révélant des
degrés d’innovation et de créativité de la
part des designers ou des éditeurs. Enfin,
sont privilégiées les œuvres datant de ces
cinq dernières années : bref, on nous
donne à voir tout ce qui s’est fait de mieux
en Belgique depuis le nouveau millénaire.

Cet ensemble impressionnant, tant par sa
qualité que par sa diversité, ne compte
pas moins de 330 pièces dues à 135 créa-
teurs ou studios. Il offre un panorama
exceptionnel sur une discipline pas
encore vraiment reconnue par le grand

public à l’instar de la mode belge, de la
danse belge ou du cinéma belge. Faut-il
parler de design belge ou du design en
Belgique ? La question reste ouverte, tout
en sachant que les réalisations les plus
marquantes sont éditées par de grandes
marques étrangères, au catalogue
desquels figurent des créateurs tels que
Charles Kaisin, Xavier Lust, Danny
Venlet, Alain Berteau, Bataille & Ivens,
Maxime Szyf et bien entendu Maarten
Van Severen, récemment décédé et
auquel un sobre hommage est rendu.

Une des autres caractéristiques de cette
manifestation qui en fait un événement à
part est la mise en commun de trois asso-
ciations régionales différentes qui se sont
regroupées sans hésiter pour valoriser et
promotionner leur secteur en jouant la
carte «belge», manifestement plus
porteuse à l’étranger. La puissante fédé-
ration flamande " Design Vlaanderen ", la
wallonne «Grand-Hornu Images» (à qui
on doit déjà d’excellentes expositions sur
le design contemporain) et la petite
bruxelloise «Pro Materia» ont donc coor-
donné leurs efforts pour mettre sur pied
cette manifestation, sans doute une des
rares de cette ampleur fédérale montée à
l’occasion des fêtes du 175e anniversaire
de la Belgique dans lesquelles elles s’ins-
crivent.

Montrer correctement le design relève
toujours d’une certaine gageure et on ne
compte plus les expositions qui n’ont pas
été au diapason des ambitions de leurs
organisateurs. Il n’en est heureusement
rien ici, notamment grâce à la scénogra-
phie imaginée par Winston Spriet. Elle se
base sur deux principes, d’abord celui
d’une présentation des objets, quels qu’ils
soient, cela va du couvert au canapé,
basée sur leur couleur et non sur leur
identité. Ensuite sur un système assez
ingénieux d’étagères-échafaudages, déve-
loppant dans l’espace du Magasin aux
foins une impressionnante structure en
forme de coque de navire, accueillant les
objets sur ses flancs, le spectateur se trou-
vant au fond de la cale. Une fois celui-ci
accoutumé à la signalétique, sa traversée
au long cours du design belge peut
commencer.

Qu’en retiendra-t-il ? Sûrement la vitalité
insoupçonnée de ce secteur en Belgique
et la variété des domaines concernés,
comme ces carrosseries pour les marques
Lamborghini, Lotus ou Skoda Octavia
qu’on ne s’attend pas à voir ici. Pour la
première fois, depuis la disparition du
Design Centre à Bruxelles il y a vingt ans,
des produits courants ou innovants
semblent tout à coup retrouver une iden-
tité, leur auteur sortant de l’ombre pour
acquérir un statut de créateur. s

Un beau parcours 
scénographique pour le design
à la belge- Jusqu’au 16 février
2006 au Mac’s.



Espace de Libertés 336/novembre 2005 27

c u l t u r e

26 Espace de Libertés 336/novembre 2005

c u l t u r e

«Génie et folie en Occident»

Mélancolie à Paris
OLIVIER SWINGEDAU

L
es plus grands consommateurs
d’anxiolytiques et d’antidépres-
seurs du monde ont enfin 

l’exposition qui leur manquait ! Les
Français sont (avec nous, Belges, hélas !)
les premiers consommateurs mondiaux
de petites pilules roses, vertes ou bleues
destinées à être heureux… ou moins
malheureux. Le propos de Jean Clair,
directeur du Musée Picasso et commis-
saire de l’exposition «Mélancolie» au
Grand Palais à Paris, est heureusement
nettement moins prosaïque. Mais beau-
coup plus iconoclaste. On n’en attendait
pas moins de lui !

Les Galeries nationales du Grand Palais
(avec sa grande verrière récemment
rénovée) présentent simultanément et
jusqu’au 16 janvier prochain deux vastes
ensembles qui ont beaucoup en
commun : une rétrospective viennoise
Klimt/Schiele/Koloman Moser/Koko-
schka, assez prévisible mais toujours
aussi délectable, et une véritable créa-
tion. L’obsession longue de treize
années d’un homme, Jean Clair, dont ce
sera sans doute le dernier coup d’éclat :
l’écrivain prolixe* de «Méduse» et du
«Court traité des sensations» a pris sa
retraite le 20 octobre dernier… C’est
exactement ce qui a inspiré le scénariste
Alcante, qui a imaginé, pour l’orgueil, la
paresse, la gourmandise, la luxure, l’ava-
rice, l’envie et la colère, sept paraboles
touchant au monde moderne tel qu’il est
ou pourrait devenir, au prix d’une petite
pichenette du destin. C’est à la mode:
afin de livrer de manière rapprochée
l’ensemble des épisodes de cette saga
dont le fil rouge est non pas des person-
nages récurrents mais le vertige des pas-
sions humaines, le scénariste a confié
chacun des volumes à un dessinateur
différent, avec un égal bonheur. Les thè-
mes choisis sont très forts: l’orgueil
prend la forme du premier bébé cloné,
en fait un mini-président des États-
Unis, destiné à lui fournir des cellules
osseuses pour lutter contre sa propre
leucémie. La paresse est celle des spor-
tifs de haut niveau qui rencontrent né-
cessairement sur leur route des produits
dopants, avec quasi aucune chance de

faire l’impasse sur ces moyens illégaux
pour faire une carrière de premier plan.
La gourmandise prend la forme d’une
nouvelle crise de la vache folle. C’est
certainement l’épisode le plus impres-
sionnant, tant est forte la plongée dans
le monde de l’élevage industriel, avec
des vaches élevées en batterie, privées
de fer pour avoir la peau plus blanche,
bourrées d’hormones pour grossir plus
vite et nourries de tout sauf d’herbe
fraîche, y compris d’une source nouvelle
de protéines qui fait tout le sens de cet
épisode. Mais chut, c’est à découvrir.
Quant à la luxure, elle prend l’apparence
des nouvelles formes de sexe virtuel par
électronique, poussant au bout les réali-
sations actuelles en terme de recréations
d’images et de sensations virtuelles par
stimulation électrique du cortex. Mais
tomber amoureux d’une maîtresse ou
d’un amant virtuel reste sans issue… 

La «der des ders» d’un
provocateur-né
Féru de psychanalyse, Jean Clair -
Gérard Régnier de son vrai nom- est fils
de cultivateurs du Morvan, ce qui ne
l’empêche pas de glaner un savoir ency-
clopédique auprès d’André Chastel et
Jean Grenier à la Sorbonne : «Je suis un
des derniers conservateurs de cœur,
d’esprit et de métier», déclare-t-il lors
de l’inauguration de «Mélancolie».
«Dorénavant, ce sont des énarques qui
prendront la tête de nos institutions…».
Jean Clair n’a pas sa langue en poche.
Dans les années 60, il est le premier à
souligner les penchants staliniens
d’André Breton; pour cela, cet ex-étu-
diant communiste (quelques mois !)
sera excommunié par l’intelligentsia
parisienne de la «gauche-caviar». Mais
il n’en a cure : ce qui l’obsède depuis le
montage de son «Apocalypse joyeuse-
Vienne 1900» à Beaubourg en 1986 (un
énorme succès, populaire de plus) c’est
«d’aller plus loin» dans la réflexion sur
l’émergence de ce sentiment si craint et
si séduisant de la mélancolie. Il frôle le
sujet, d’abord avec l’exposition «L’âme

au corps», présentée à Paris en 1993,
une première approche d’exposition
pluridisciplinaire unissant les arts et les
sciences. La maladie de l’âme suivra ;
devra suivre.

Ayant fidélisé, via ses nombreuses gran-
des rétrospectives -une bonne dizaine-
nombre de musées internationaux de
plus en plus avares de prêts d’œuvres
d’art (à chacun ses billes !) il va, pour
«Mélancolie», réussir à convaincre le
Cleveland Museum de lui prêter un
superbe Zurbaran, celui d’Unterlinden
de céder un incroyable Cranach et –top
du top !- «Le Moine au bord de la mer»
de Caspar David Friedrich, le gai luron
germanique. Sans compter d’admirables
Munch, Dürer, Brueghel le Vieux…
impossible de tout citer. Toutes ces
œuvres ne voyagent «plus, ou très rare-
ment». Bref, «Mélancolie» réussit la
gageure d’être vraiment un ensemble
très complet d’œuvres indiscutables, en
tout cas dans leur période «classique»,
le «contemporain» se révélant parfois
nettement moins convaincant… Mais les
épines et autres ronciers sont dans le
goût de l’iconoclaste !

La «maladie sacrée»

Aucune disposition de l’âme n’a occupé
l’Occident aussi longtemps et continû-
ment que la mélancolie. Le sujet reste au
cœur des problèmes auxquels l’homme
est aujourd’hui confronté et il touche de
multiples domaines: la philosophie, la
littérature et l’art, la médecine et la
psychiatrie, la religion et la théologie…
La mélancolie, par tradition cause de
souffrance et de folie, est aussi, depuis
Aristote, le tempérament des hommes
marqués par la grandeur: les héros et les
génies. Sa désignation même comme
«maladie sacrée» implique cette dualité.
L’iconographie de la mélancolie est
d’une remarquable richesse; s’y expri-
ment de nombreux sentiments, la
douceur comme la violence, la prostra-
tion comme la furie, la rêverie et l’abat-
tement, le désespoir. Il n’est donc pas
étonnant que ce soit l’histoire de l’art –

notamment à partir du célèbre livre de
Raymond Klibansky, Erwin Panofsky et
Fritz Saxl, «Saturne et la mélancolie»,
paru en 1964 - qui ait fourni les bases
d’une nouvelle approche de l’histoire
culturelle du malaise «saturnien».
Depuis certaines stèles attiques jusqu’à
de nombreuses œuvres contemporaines,
en passant par de grands artistes
comme Dürer, Poussin, Goya, Friedrich,
Delacroix, Rodin, Van Gogh, Munch, De
Chirico ou Picasso, l’exposition – qui
regroupe environ 250 oeuvres (pein-
tures, dessins, gravures, sculptures) –
dresse un large panorama des représen-
tations de la mélancolie en Occident, en
montrant comment cette humeur sacrée
a façonné le génie européen.

De la mélancolie antique à
l’aliénation postmoderne

L’exposition présente une structure
assez claire : on démarre avec le célèbre
«Problème» d’Aristote (384-322): «Pour
quelle raison tous ceux qui ont été des
hommes d’exception, en ce qui regarde la
philosophie, la science de l’État, la poésie
ou les arts, sont-ils manifestement
mélancoliques, et certains au point
même d’être saisis par des maux dont la
bile noire est l’origine […] ?». La théorie
dite «des quatre humeurs» commence à
s’affirmer dans les écrits «hippocra-
tiques»: la bile noire (melagkholia, d’où
le mot mélancolie) est reconnue comme
la plus dangereuse à cause de son insta-
bilité. Certaines stèles funéraires,
certaines statues de l’antiquité grecque
ou romaine présentent déjà des
caractères iconographiques qui resteront
ceux de la mélancolie.

Le Moyen Âge voit l’éclosion du célèbre
«Bain du Diable» : l’acédie des moines
oisifs mène à la paresse du cœur, long-
temps considérée comme l’un des
péchés capitaux. De là, sans doute cette
survivance toujours actuelle (tant dans
le milieu laïque que confessionnel !)
selon laquelle le dépressif est en réalité
un «paresseux» qui simule.

L’iconographie chrétienne multiplie par
ailleurs les images du deuil et de l’afflic-
tion: enfant Jésus endormi sur le bois de
la croix, saint Jean au pied de la croix,
saintes femmes éplorées… adoptent
souvent la pose qui deviendra celle de la
Mélancolie, la main gauche soutenant la
tête : c’est la grande époque noire de
Jérôme Bosch (et atelier), Gérard de
Saint-Jean, Martin Schongauer, Lucas
Cranach l’Ancien…

À la Renaissance, les «Enfants de
Saturne» dérivent (c’est le cas de le

dire !) de l’astrologie médiévale, qui
établit un lien entre les planètes et les
humeurs… et en particulier entre
Saturne et la bile noire. Les «enfants de
Saturne» sont les êtres déchus ou margi-
naux de la société, notamment… les
artistes !

La célébrissime gravure de Dürer,
Melencolia I (1514), qui est au cœur de
l’exposition, a donné lieu à de multiples
interprétations, souvent contradictoires,
sollicitant tous les champs du savoir. On
est dans «l’âge d’or de la mélancolie». Si
l’on peut s’exprimer ainsi…

Aux XVIe et XVIIe siècles, les natures
mortes (les «vanités» !) ou les paysages
de ruines tissent le lien entre l’artiste et
son «génie» en proie à la mélancolie. On
retrouve ici outre Dürer, Hans Baldung-
Grien, Giuseppe Arcimboldo, Nicolas de
Leyde, Nicholas Hilliard…

En 1621, la publication en Angleterre de
l’Anatomie de la mélancolie, du pasteur
Robert Burton, marquera le retour à une
conception «médicale» de la mélancolie
et à la dénonciation des maux qu’elle
cause. Le thème devient aussi plus
«convenu» (c’est l’époque des nom-
breux Démocrite, Saint-Jérôme, Marie-
Madeleine…)  

Les Lumières et leurs ombres

L’âge des Lumières, un nouvel ordre.
Pour le Savoir, désormais laïque, la

mélancolie est une vraie maladie, de
l’esprit, qui trouve sa place dans une
nosologie; en tant que telle, elle est
appelée à être traitée dans des institu-
tions comme l’asile ou l’hospice; bref,
elle est «déconfessionnalisée» mais la
rationalité engendre aussi une nouvelle
subjectivité : la «mélancolie bour-
geoise» du XVIIIe siècle devient ainsi un
malaise de vivre général, une «senti-
mentalité». C’est l’époque du «René» de
Chateaubriand bien sûr, et tout le
romantisme, incarné ici par Watteau,
Piranesi, Füssli, Sergel, Goya…

Avec «la mort de Dieu» proclamée par
Nietzsche, l’attitude mélancolique se
transforme en une négation tragique du
monde face à tant de déceptions et
d’écœurements divers. C’est l’époque de
l’aliénation de l’homme «solitaire au
milieu des grandes villes». L’ennui, l’oi-
siveté du «particulier», le spleen (en
anglais, le mot désigne d’abord la rate,
siège de la bile noire) deviennent alors
l’expression moderne de la mélancolie.
Delacroix, Chassériau, Géricault et le
duo Caspar David Friedrich/Arnold
Böcklin font fort dans le domaine, suivis
par les symbolistes, Münch, Messersch-
midt et ses célèbres b(r)onzes… et la
ribambelle postmoderne, mélancolique
certes, mais pas toujours aussi agréable-
ment inspirée : attention aux contro-
verses et prises de bec dans certaines
salles ! Bref, un ensemble riche -très
riche- à visiter longuement. Sous
Prozac… ou non ! s

«Mélancolie/Génie et folie en
Occident» (et l’exposition
«Klimt…») au Grand Palais,
jusqu’au 16 janvier ; de 10 à
20h, le mercredi 22h. Fermé le
mardi. Mélancolie sera aussi
présentée à la Neue National
Galerie de Berlin du 16 février
au 7 mai 2006. Beau livre-cata-
logue sous la direction de Jean
Clair, 504 pages, 380 illustra-
tions dont 300 en couleurs
(RMN /Gallimard). Vente des
billets dans les FNAC ou
www.fnac.be

(*)  sous le nom de Jean Clair,
il est aussi l’auteur de mono-
graphies sur Bonnard, Balthus,
Duchamp, Music, Picasso, et
d’essais parmi lesquels (à part
«Méduse») : Contribution à
une anthropologie des arts du
visuel (1989), Eloge du visible,
Fondements imaginaires de la
Science (1996), La Barbarie
ordinaire (2001), Du surréa-
lisme… (2003), De Immundo
(2004)…

Caspar David Friedrich, Le
moine devant la mer (Staat-
liche Muzeen zu Berlin,
Nationalegalerie, Berlin)

©
.P

.A
n

d
er

s



Espace de Libertés 336/novembre 2005 29

c u l t u r e

28 Espace de Libertés 336/novembre 2005

c u l t u r e

Plus léger que l’air :
Panamarenko 
BEN DURANT

A
u vu de la rétrospective qui s’est
ouverte au Musée d’Art
Moderne, l’art de Panamarenko

(1940) peut se résumer à trois mots-
clés : technologie, ludisme et magie.

Faux général russe certes, mais est-ce un
vrai savant ? Toujours est-il que Pana-
marenko s’autoproclame dès 1970
«ingénieur en chef des constructions
aéronautiques anversoises». Au-delà de
l’ironie et de l’autodérision, l’artiste
s’inscrit volontairement dans cette
lignée d’artistes qui, de Léonard de Vinci
en passant par Tinguely ou Pol Bury,
pratiquent une synthèse entre l’art, la
technique et la science. Et pourtant lors-
qu’on l’interroge, ne répond-il pas avec
un brin d’amertume : «Ma théorie n’a
jamais été prise au sérieux par le monde
scientifique parce qu’elle n’est pas
rédigée dans la langue scientifique
consacrée, et alors là, c’est terminé.»

Mais comment prendre au sérieux
toutes ces machines soi-disant volantes
dont on ne sait trop si elles vous
tueraient en vous décapitant d’un coup
de pale mal ajustée ou en vous précipi-
tant  au sol en faisant de vous une
nouvelle victime icarienne ?

Panamarenko n’est pas dupe : «À l’épo-
que, j’ai également fait quelques mini-
hélicoptères, mais ils ne volaient pas
parce que les roues dentées brûlaient.
Lorsqu’ils ont été exposés au Wide White
Space, la télévision est venue, et ces
types m’ont demandé : «Est-ce que ça a
vraiment volé ?» Et j’ai répondu très
sérieusement : «Oui, pendant dix secon-
des. Ça paraissait si précis qu’on avait
l’impression que c’était possible !»

L’œuvre de Panamarenko est avant tout
ludique, d’ailleurs, il reconnaît volon-
tiers qu’il ne travaille pas, mais qu’il

préfère réfléchir à ce qu’il pourrait faire
et qu’il crée des objets – des jouets
poétiques – pour le seul plaisir de les
inventer. Il y a chez l’artiste anversois un
côté «caisse à savon» digne de Quick et
Flupke. En effet comment ne pas songer
face à son Pepto Bismo (2003) au
Fantacoptère inventé par André Fran-
quin en 1952 dans la bande dessinée
Spirou et les héritiers ? Le héros y vole à

l’aide d’un moteur à essence monté en
sac à dos qui actionne une pale d’héli-
coptère, las, lorsqu’il s’approche du
monde civilisé, il fracasse la pompe à
essence ou le lustre du salon ! Comment
ne pas y reconnaître Pepto Panama-
renko : «Il s’agit à vrai dire d’une inven-
tion extrêmement simple, et l’on croirait
qu’elle a déjà dû être réalisée depuis
longtemps mais ce n’est pas le cas. Cela
provient du fait que la plupart des mini-

Panamarenko, la rétrospective!-
Musées Royaux des Beaux-Arts,
Bruxelles (entrée Place Royale)-
Jusqu’au 29 janvier 2006- infos :
Tél : 02 508 32 11. 
www.expo-panamarenko.be,
www.fine-arts-museum.be-
Au Musée, cycle de conférences
autour de Panamarenko : 
Le rêve d’Icare, par Catherine
Leclercq et Ben Durant, 
16 décembre 2005 à 10 h.

«J’ai presque appris au peuple à voler»
(Panamarenko)

Europalia

La Russie à l’Avant-garde
BEN DURANT

I
l ne faut pas confondre la révolu-
tion avant-gardiste russe avec la
Révolution d’Octobre, cette der-

nière n’ayant fait qu’épouser la
première le temps d’une brève
passion. C’est l’ancien régime qui, par
le biais de deux riches collectionneurs
moscovites, avait importé Picasso et
Matisse en Russie avant 1910. Ce
n’était pas tombé dans l’œil d’un
borgne, aussi, dès 1911, Michael Lario-

nov et sa compagne Natalia Gontcha-
rova lancent le Rayonnisme, dont le
manifeste publié en 1913 prône l’illu-
sion d’une peinture suggérant la
quatrième dimension, et pour y parve-
nir, l’artiste aura recours à un système
de rayons coloriés. Cette peinture bien
qu’elle soit en filiation directe avec le
Futurisme, fut une des premières
manifestations radicalement abstrai-
tes du début du XXe siècle. Elle s’en-

chaîna avec le Suprématisme de Kazi-
mir Malevitch, qui avait mis au point
une peinture géométrique dérivée du
cubisme analytique. Malevitch va
réduire son monde à quatre figures
jugées essentielles : le carré, le cercle,
le triangle et la croix grecque. Il en
publie le manifeste en 1915 à Saint-
Pétersbourg.

Ce creuset fermentant va aussi accou-
cher – presque simultanément – du

La Russie à l’Avant-garde
(Arts plastiques, architecture,
théâtre, design, photo, cinéma)-
Palais des Beaux-arts, 23, 
rue Ravenstein, 1000 - Bruxelles.
Infos : tél : 02 507 85 95.
Jusqu’au 22 janvier 2006.

hélicoptères sont terriblement dange-
reux en pratique. Ils ont un seul rotor,
mais il rend l’atterrissage impossible car
si vous vous penchez un peu en avant ou
sur le côté, ce rotor s’abat par terre. De
plus si vous atterrissiez entre les gens
avec ce machin sur le dos…»

Et son Avion Delta P1 n’est-il pas le
sosie de l’Aile rouge, l’avion delta des
aventures de Blake et Mortimer dans Le
Secret de l’Espadon dessiné par Edgard
Jacobs en 1950 ? 

Inspiration, souvenirs ou coïncidence,
qu’importe, nous sommes, avec Pana-
marenko, dans un univers magique
digne de Jules Verne et de Steven Spiel-
berg, dans lequel toute cette machinerie
volante ne peut pas voler physique-
ment, pas plus que l’hélicoptère de Vinci
ne peut voler. Même son V1, souvenir
traumatisant de sa petite enfance anver-
soise est devenu inoffensif. N’est-ce pas
plus poétique de visualiser l’artiste
installé, harnaché au commande de sa
machine, il ferme les yeux, il prononce
une injonction magique et le voici Capi-
taine Nemo, vingt mille lieues au fond
des mers, et s’il prononce une autre
formule cabalistique, le voici Phileas
Fogg, aérostier criant «Hands up, every-
body !» dans son Aeromodeller et
«Hop, d’un coup nous sommes montés
à 4000 mètres !». Car c’est bien de cela
qu’il s’agit, d’un merveilleux monde
magique créé avec quelques boulons,
deux trois bouts de ficelle et un élas-
tique. 

Certes, au musée, on a mis les petits
plats dans les grands, mais c’est sans
doute là que réside le paradoxe de cette
rétrospective qui devrait montrer à voir
un monde plus léger que l’air, une
machinerie en perpétuelle apesanteur et
qui malheureusement nous laisse une
triste impression de lourdeur terrienne.
Le laboratoire du savant Cosinus s’est
transformé en un banal salon de l’auto.
Un peu comme si on avait rogné les ailes

des perroquets aras chers à l’artiste
pour mieux les enfermer dans une cage
à perruches.

Mais après tout, n’avait-il pas impru-
demment déclaré à la presse : «On peut
faire deux choses quand on prépare une
exposition : faire tout soi-même ou ne
rien faire du tout. C’est ce que j’ai choisi.»

La prochaine fois peut-être ? Pour ses
septante-cinq ans ?s

«Le rêve de Panamarenko»
est le premier livre pour les
enfants et les familles sur l’ar-
tiste anversois. Catherine de
Duve, qui a interrogé Pana-
marenko, dévoile ainsi
quelques secrets aux enfants
qui rêvent peut-être comme
lui, de s’envoler, de voler,
d’aller vite avec toutes ces
drôles de machines
poétiques, ludiques qui s’ex-
posent au musée. Une belle
initiation !

Le rêve de Panamarenko-
Catherine de Duve et Géral-
dine Barbery- Kate’Art
Editions, en collaboration
avec les Musées royaux des
Beaux-Arts de Belgique-
9 (autres publications disponibles : Vive l’impres-
sionnisme et le pointillisme, Vive l’Art Nouveau !, Le Petit Klimt … etc.

L’Aeromodeller (1971) de Panamarenko : il voulait " vivre dans un monde parfait avec des
arbres et des animaux. On voyagerait dans de grands ballons dirigeables. Grâce à eux, 
il n’y aurait plus jamais d’accident. " 

©
.P

.A
n

d
er

s

Faire rêver les enfants



Espace de Libertés 336/novembre 2005 3130 Espace de Libertés 336/novembre 2005

c u l t u r e

La laïcité à l’ordre 
du jour à l’OSCE
JENOFF VAN HULLE
FHE

L ’
OSCE a vu le jour en 1975
en tant qu’organisme
chargé de promouvoir la

sécurité en Europe. La situation à
l’époque explique les inquiétudes des
pères fondateurs. La guerre froide, et
plus particulièrement son épisode
cubain, avaient amené l’Est et l’Ouest
au bord d’une confrontation nucléai-
re. Les risques d’en venir à un choc
frontal étaient trop grands et l’idée
d’une détente –un déminage graduel
des tensions entre l’Est et l’Ouest–
gagna du terrain.

Toutefois, le souci général allait au-
delà de la sécurité militaire, du désar-
mement et du contrôle des frontières.
Dans une conception plus large de la
sécurité, l’OSCE prenait aussi en
compte les droits de l’Homme. Elle
considérait la sécurité comme plus
que la simple absence de conflit. Les
États membres voulaient tracer un
cadre beaucoup plus large au service
de la paix et de la stabilité en Europe.

Tous sur un pied d’égalité
Dans la déclaration finale d’Helsinki,
les pays signataires promettent de se
préoccuper des droits de l’Homme et
des libertés fondamentales, y compris
la liberté d’opinion et de conscience, la
liberté de religion et de croyance pour
tous, sans exception de race, de longue,
de sexe ou de religion. C’est là une
donnée importante de l’histoire de la
protection des droits de l’Homme qui,
pour la première fois, se voient attri-
buer dans le contexte de la sécurité
régionale une place égale à celle des
circonstances politico-militaires et
économiques. Aucune hiérarchie n’est
reconnue entre ces principes. Aucune
autorité ne peut laisser la sécurité poli-
tique ou économique prévaloir sur les

Cette année, l’Organisation pour la 
Sécurité et la Coopération en Europe
(OSCE) célèbre le trentième anniversaire
de la signature de sa charte 
fondamentale, la «déclaration finale
d’Helsinki».

droits de l’Homme et la démocratie. Un
État de droit démocratique dans lequel
chacun participe sur pied d’égalité à la
vie publique est un rempart contre les
conflits et l’instabilité, selon l’OSCE.

Toutes ces préoccupations sont reprises
sous l’expression «human dimension».
L’OSCE utilise ce concept pour désigner
l’ensemble des normes et activités qui
concernent les droits de l’Homme, la
démocratie et les règles juridiques; elle
le considère comme une des trois
dimensions de la sécurité, à l’égal des
dimensions politico-militaires et écono-
mico-environnementales. Pour aider les
États à mettre en œuvre leurs engage-
ments concernant la «human dimen-
sion», l’OSCE a mis sur pied un certain
nombre d’institutions dont la plus
importante est le Bureau des Institu-
tions démocratiques et des Droits de
l’Homme (Office for democratic Insti-
tutions and Human Rights - ODIHR) à
Varsovie.

La Déclaration d’Helsinki de 1992
donne à l’ODIHR le mandat d’aider les
États membres à «assurer le respect le
plus total des droits de l’Homme et des
libertés fondamentales, l’application du
droit, la promotion des principes démo-
cratiques et (…) l’élaboration, le renfor-
cement et la protection des institutions
démocratiques, ainsi que la promotion
de la tolérance sociale».

C’est dans ce cadre que l’OSCE organise
des rencontres régulières dont la plus
récente s’est tenue à Varsovie du 19 au
30 septembre, la Human Dimension

Implementation Meeting. Une impor-
tante délégation laïque était présente:
Suzy Mommaerts (U.V.V.), trésorière de
la Fédération Humaniste européenne
(FHE), Vera Pegna et Julien Houben
(Unione degli Atei Agnostici Raziona-
listi, Italie), Adam Cioch (Fakty i Mity,
Pologne) et moi-même. Sa mission était
de discuter avec les représentants de
l’ODIHR de la résolution acceptée en
1989 à la conférence de Vienne par les
États membres de l’OSCE. Cette résolu-
tion posait que les États participants
prennent des mesures effectives pour
garantir la liberté religieuse et faire
disparaître toute discrimination entre
croyants et non-croyants. Dans ce
contexte, la Fédération humaniste
européenne a organisé le 28 septembre
un événement complémentaire intitulé
«Le statut des non-croyants en
Europe». Après une introduction de V.
Pegna, S. Mommaerts traita –avec un
clin d’œil aux Journées mondiales des
jeunes à Cologne– de la discrimination
à l’égard des jeunes en Europe. J’y ai
évoqué pour ma part la liberté d’opinion
et de religion et sa limitation. 

De plus, la FHE est intervenue à
plusieurs reprises à l’assemblée géné-
rale à propos de la discrimination à
l’égard des non-croyants en Europe en
général et dans la presse polonaise en
particulier. La Fédération humaniste
européenne peut être considérée désor-
mais comme partenaire de discussion
de l’OSCE et on ne peut que s’en
réjouir.s

Constructivisme de Tatlin et du Non-
objectivisme de Rodchenko qui
œuvreront en étroite symbiose. Mais
les artistes russes sont conscients de
leur isolement, de surcroît aggravé par
le premier conflit mondial ; c’est
grâce à El Lissitzky que les idées
suprématistes et constructivistes vont
sortir du pays et débarquer à Berlin en
1922, où elles vont se contaminer au
contact du Bauhaus avec les idées
néo-plastiques du Stijl hollandais. Si
ce dernier mouvement nous paraît
aujourd’hui plus structuré – parce que
plus dogmatique – que le Constructi-
visme, on n’en oubliera pas pour
autant le bond prodigieux accompli
par Malevitch qui d’un seul coup avait
fait table rase des expériences précé-
dentes pour peindre la chose la plus
simple et la plus minimale qui soit : Le
Carré noir sur fond blanc en 1915. Il
écrit cette année-là : «Dans l’étendue
blanche des rites cosmiques, j’établis
le monde blanc de l’abstraction supré-
matiste comme une manifestation du
néant libéré. Le vide, c'est-à-dire le
carré irréalisé, est le seul analogue
pictural adéquat à cette fonction.»

Art total
Des Futuristes aux Constructivistes,
une des idées conductrices est celle
d’un gesammkunstwerks, à savoir un
art total sur fond de générosité sociale,
une alliance réussie entre la plastique
et la technique. Mais cette union
échouera partiellement en URSS et ce,
malgré les talents conjugués
d’Alexandre Rodchenko et de ses
élèves de la Metfak (Atelier du Métal,
créé en 1922) et de Lissitzky dirigeant
l’école des Arts Décoratifs (Vkhute-
mas) de Moscou à partir de 1921. Très
rapidement, les Constructivistes
russes vont tenter de faire concorder
les idéaux politiques des Soviets avec
leur langage formel, non sans mal,
puisqu’au début des années 20, la
production soviétique souffre d’une
restructuration générale et que les
besoins de première nécessité doivent
passer avant les biens de consomma-
tion. C’est donc l’imagination qui pas-
sera au pouvoir, entre autres grâce à
Rodchenko qui, avec son atelier, n’hé-
site pas à utiliser toutes les formes de

design. Artiste polyvalent, il ne
méprise ni ne néglige aucun genre,
qu’il soit publicitaire, graphique ou
mobilier. Son idée maîtresse restera
celle d’un mobilier transformable,
donc itinérant, pratique et peu
onéreux. C’est à Paris, en 1925, lors de
la fameuse Exposition des Arts Déco-
ratifs, qu’il réussira à la mettre en
pratique : «Il me vint une idée : des
étagères légères en contre-plaqués et
des parois tapissées de papier et
ensuite peintes ; quant au plancher, je
le peignis d’une couleur noire à la
colle. Je mis des panneaux à angles
droits et je les peignis en gris, blanc et
rouge.» 

Lissitzky œuvrera de manière simi-
laire dans ses pièces Proun, il y divise
l’espace au moyen de lignes de force
comme les diagonales, de surfaces
planes peintes en monochromes ou de
volumes comme la sphère et le cube.
Ce catalogue suprématiste correspon-
dait non seulement à ses propres
recherches picturales et spatiales
précédentes mais également aux
impératifs chromatiques décrétés par
Van Doesburg pour le Stijl. Et lorsqu’il
ajoute qu’il veut supprimer le mur
dans sa fonction de «sofa» pour
tableau, il rejoint le discours puriste
de Le Corbusier sur la disparition du
tableau de cimaise au profit d’une
alliance féconde entre l’architecture,
la peinture et la sculpture.

Mais le régime stalinien ne tardera pas
à tenir en haute suspicion «cet art pur,
non objectif, non imaginatif et non
figuratif» qui de surcroît «se situe bien
au-delà de la création d’atmosphère».
Est-ce pour cette raison que la
dernière période de Malevitch entre
1927 et 1935 est un étrange post-scrip-
tum constitués d’œuvres réalistes à la
touche incertaine et aux tons criards ?
Faut-il la juger comme le repentir
tardif d’un communiste trop tiède ou
comme le retour pitoyable d’un artiste
prométhéen effrayé de sa propre
audace, égaré dans une terra inco-
gnita ? Le mystère reste entier mais
Malevitch sera sans doute le seul
artiste à avoir été inhumé en 1935
dans un cercueil suprématiste peint en
noir et blanc, offert par la ville de
Leningrad ! 

Dans le cadre d’Europalia Russie, le
Palais des Beaux-Arts, sous la houlette
magistrale de Jean-Claude Marcadé,
nous donne à voir 250 œuvres,
qu’elles soient peintures, sculptures,
affiches et photographies dans une
superbe mise en scène.s

Kazimir Malevitch, Suprematism

©
Y

ek
at

er
in

bu
rg

F
in

e
A

rt
s

M
u

se
u

m

l a ï c i t é  d a n s  l e  m o n d e



l a ï c i t é

32 Espace de Libertés 336/novembre 2005

Focus sur Radio
Campus-107.2

C’
était il y a vingt-cinq ans. En
1980, dans le grand mouve-
ment de libéralisation de la

bande FM, quelques étudiants ont
l’idée de créer une radio rattachée à
l’ULB. C’est un étudiant de Sciences
Politiques, Patrick Degrez, qui va
communiquer son projet aux autorités
de l’ULB. Ce seront des débuts tumul-
tueux, avec les moyens du bord mais
avec un esprit et une volonté de plura-
lisme et d’ouverture, mais en toute illé-
galité !

Dès le départ, elle marque sa volonté
d’intégrer l’université dans ses rouages
de décision. Dès 1985, elle réserve six
heures de programmation à l’informa-
tion universitaire et propose des stages
aux étudiants en journalisme- une part
essentielle de leurs travaux pratiques
s’effectuent à Radio Campus. Financée
par une dotation universitaire, Radio
Campus s’est néanmoins tournée à la
même époque vers la publicité, mais
dans un but moins lucratif que de
survie et en sauvegardant sa volonté
d’indépendance. Elle occupe depuis
belle lurette des locaux dans la Cité
universitaire et plus d’une centaine de
bénévoles y réalisent des programmes
variés et novateurs : émissions musi-
cales, culturelles et d’actualité jusqu’à
devenir aujourd’hui un pôle de création
radiophonique moderne, avec une
soixantaine de programmes différents,
réalisés par quelque 170 animateurs,
journalistes et techniciens, tous béné-
voles. Citons entre autres Histoire de
savoir, autour de la recherche scienti-
fique au sens large, son ouverture à
d’autres communautés (Radio Campus
Latino, El Patio, Africana…), un projet
bilingue Bruxelles nous appartient-
Brussel behoort ons toe…

Des projets pleins les cartons, de
multiples collaborations, une toute
nouvelle Wave Box (studio mobile) qui
permettra d’émettre de n’importe quel
lieu, Radio Campus ne peut évaluer
précisément son audience, mais son
succès ne peut être mis en doute au sein
de la communauté universitaire. Reste
le problème du plan de fréquence et
l’oubli des radios associatives dans le
décret audiovisuel. Radio Campus
plaide notamment pour des discrimina-
tions positives à l’égard des radios qui
recourent, comme elle, en majorité au
bénévolat.

M.M.

Sara Capelluto nous a quittés ce 3
octobre 2005. Elle avait 65 ans.

Elle avait beaucoup contribué à l’ac-
tion de la Fédération des Amis de la
Morale Laïque – dont elle était la
vice-présidente – et de plusieurs de
ses sections locales. Elle était admi-
nistratrice du Centre d’Action Laïque
depuis 2002.

Pour Espace de Libertés, elle était
surtout la collègue rédactrice en chef
de Morale Laïque et nous avons

toujours apprécié l’énergie qu’elle
déployait pour cette tâche et la
qualité de ce qu’elle réalisait.

Depuis plusieurs années, Sara Capel-
luto luttait contre la maladie avec un
admirable courage.

La rigueur avec laquelle elle défen-
dait la laïcité allait de pair avec la
profonde humanité qui était la
sienne.

P.D.

In memoriam : Sara Capelluto

L
e 15 octobre dernier, quel-
que 350 participants ont
convergé vers l’ULB pour

ouvrir un vaste chantier, où les
questions posées sont nombreuses,
autour d’un thème central : quels
sont les enjeux de l’enseignement
officiel au regard des valeurs
laïques, en particulier celle du libre
examen ?

Outre de nombreuses personnalités
incontournables de tous les grands
rassemblements laïques, y assistait
aussi une majorité de personnes
qui ne sont pas des habitués du
tissu associatif laïque et que le
thème de la Convention avait mobi-
lisés : enseignants, inspecteurs,
directions d’écoles, parents d’élè-
ves, pédagogues, étudiants qui se
destinent à l’enseignement, respon-
sables politiques, ... autant d’ac-
teurs de premier plan de notre
système éducatif. La Convention
était aussi «enfants admi».

Cette complémentarité des profils a
sans conteste contribué à la riches-
se des débats dans les douze ate-
liers. Toutes les personnes ressour-
ces sollicitées avaient répondu à
l’appel et ont assuré leur fonction
avec sérieux et enthousiasme. 

Notre parcours libre-exaministe a
été inauguré par le recteur de
l’ULB, Pierre de Maret, ensuite
Philippe Grollet a présenté le cadre
et le contenu de la journée. Pour
planter le décor et amorcer les
débats, les participants ont pu
bénéficier successivement de l’in-
tervention de Jean-Philippe Corne-
lis, philosophe, qui a exploré la
question de l’universalité des va-
leurs qui fondent l’action laïque.
Pol Dupont, professeur à la Faculté
des Sciences de l’éducation à l’Uni-
versité de Mons-Hainaut, a ensuite
placé le libre examen au centre de
la classe afin de donner du sens à
l’apprentissage, faire des ensei-
gnants des professeurs d’intelli-
gence, favoriser l’appren-tissage et
non produire des apprentis-sages.

Forts de ce bagage théorique, les
participants se sont répartis dans
douze ateliers et ont concentré leur
action jusqu’en fin d’après-midi au
moment de la clôture des travaux
par Guy Vlaeminck. 

Il est encore trop tôt pour tirer des
conclusions, pointer des options et
dégager des perspectives mais les
débriefings informels à la clôture
des travaux font augurer de suivis
intéressants. Cette quatrième
Convention a été l’occasion de
ratisser large. De ce brassage, les
multiples idées et les réflexions
constructives engrangées au cours
des débats devront servir de
germes à des actions concrètes et à
des prises de position significatives.

J.D.B.

Convention laïque 2005

Construisons l’école du libre examen


	
	Dossier

