espace de

libertés

MAGAZINE DU CENTRE D'ACTION LATQUE

Les deraisons de Benoit XVI ——

EDITORIAL

En couverture:
© K.L. Kohn.

Les déraisons de Benoit XVI | Patrice Dartevelle. ......voveuen... 3

dossier - Ne pas croire, modes d'emploi

Le choix dérisoire de 'humain | Jacques Rifflet ................. 5 . . . . o
Un testament philosophique | Xavier De Schutter................ 7 L'Eglise catholique et ses papes successifs ne nous ont pas ha-  du Conseil de I'Europe sur les dangers du créationnisme dans
Croire ou ne pas croire, la est la question | Johannés Robyn.......... 8 bitués a des déclarations s'inspirant de ce que les non-croyants  I'éducation®.
L'athéisme, l'hédonisme et U'Evangile | Guy Haarscher........... 10 appellent la réalité. La question du retour au rituel de la messe d'avant le concile
«L’existence de Dieu est le plus enraciné Jean-Paul Il €tait pourtant tout a la fois un conservateur mo-  de Vatican Il ne concerne pas les non-catholiques. Mais cela va
des préjugés» | Stéphane Renard............cooiiiiiiiiin, 12 ral et politique indubitable, mais aussi un personnage soucieux  faire revenir les intégristes dans les églises. Reste aussi que si
Aux origines des religions | Marcel Otte. .......ccovvuenvnninnn.. 14 det tend les h d'auiourd'hui I L o o .
Le néant comme fondement et comme liberté | Jérdme Jamin . . . ... 16 €tre entendu par les hommes d'aujourd'hui. B une priére pour |eSJUIf§ perfides a Fte supprimée du rituel du
Incroyance et raison | Patrice Dartevelle . . ... vvveennnnnnenneennn 18 59” successeur nous ramene cinquante ans en arflere..d_aﬂs le  vendredi saint, I'appel & la conversion des juifs dans la messe
simulacre d'un monde que la papauté escompte bien diriger. traditionaliste est maintenue',
europe En quelques mois, il vient d'accumuler une série de decisions et , .
D . . : . ; . . PR ncomprehensions
es enfants derriére les barbelés | Pascal Martin . ............... 20 de déclarations qui donnent clairement I'inspiration d'un pon- " . . " .
o . o Lincompréhension de la position de Benoit XVI reste totale en
tificat non seulement rétrograde mais qui s'affiche comme tel. , . P ) .
monde ) Europe. L'Espagne vient de légaliser le clonage thérapeutique
Turquie - Des urnes de tous les dangers | Jacques Rifflet.......... 22 Le repertoire apres huit autres pays dont la Belgique et quelques Etats ame-
. Son voyage au Brésil a produit un véritable florilege réaction-  ricains™.
éthique _ ) 2 O naire de la plus belle (!) eau. Le plus beau cas est I'intervention de Rome pour faire cesser
Nouvelle vague roumaine | Vera Kotaji. . v v vvvvvinnnneennnnnnnn. 23 Le 10 mai & Sao Paulo, il s'en est pris au «vrai risque» que consti- 3 I'UCL et a la KUL la fécondation in vitro, le diagnostic par
idées tuent le relativisme et la sécularisation'. Le 11, il a fait la lecon  implantation et le don d'organes.
N NPT . aux éveques brésiliens rendus (seuls) responsables du progres ' i ifi ' 6
George Orwell - Un auteur d'une briilante actualité | Olivier Starquit. ... . 24 des évar? eliaues en les invitarEt mé]me 2 mettre 3 -OSr Igurs Le recteur de IUCL (vraiment «Magmﬁqllje»].n en a cure et de'
Orwell: anticommuniste par socialisme | Julien Dohet ........... 25 gehq ) clare sans ambages «notre seule subordination, elle est en fait

Retour sur la résistance des Juifs a l'anéantissement | Alain Colignon ... 26
La révolution conservatrice francaise | L'entretien de

connaissances théologiques® Le 12, il a dénoncé «/'échec des
systémes qui mettent Dieu entre parenthéses» et recommandé

aux pouvoirs publics, @ la Communauté francaise. Nous n‘avons
aucun rapport de subordination, et encore moins de finance-

Jean Sloover avec Pierre Tevanian. .« v o v vvevvneenneenneenneennnnn 28 I'tvangélisation aux prétres sensibles a la théologie de la libé-  ment vis-g-vis de I'Eglise ou du Vatican. Il faut le rappelen.
ration’. Le 13, c'était le couronnement de la tactique vaticane |es Jaiques ont toujours des doutes —Iégitimes— sur la théo-
médias quand il a affirmé que I’évangéllisatio-n des populations indien.- tie de 'enseignement catholique comme enseignement public [ PPy
. . . nes n‘avait comporté aucune aliénation et que «sans le savoir,  fonctionnel ou délégué, mais il faut avouer que, pour une fois, 2. Le Monde, 13-14/5/2007.
L |nfo, c'est tl"Op «com» I Fernand Letist v vvv i i e e e e e eeennns 30 les Indiens cherchaient le Christ dans leurs riches traditions .. , . . Ve e,
o \ A . les dirigeants de I'UCL lui ont donné crédibilité. 3. Le Monde, 15/05/2007.
culture religieuses»*. Il a di nuancer par la suite ces propos aberrants, Pourquoi? 4. CF. Henri Tincq dans Le Monde
, N o . . mais l'intolérance fonciere de Ratzinger avait émergé au grand : du 16/05/2007 et le «rattrapage»
Secesspp viennoise - Une des plus fertiles aventures artistiques : Les chrétiens qui avaient voulu les changements de Vatican |l pontifical dans Le Monde du 25
duXXesiecle | Ben DUrant. .« v v v v e e e e e e e et aeeaeaaanes 31 jour. ent fini der les lai I'Ealise devait ch mai 2007
Musicalement vétre| Didier Chatelle. ......vuuunnereeeeennnnn.. 32 Un peu de modestie aurait été de mise. En trente ans au Brésil, ~ @VaIENtTini parpersuaderies falques que TLghise devait chan 6 0 eie G ot b
. , N . . . Jesus Larcla-rRuiz e a-
i - 3 1 les catholiques sont passés de 91,4% & 73,9% de la population. ~ 9€" €t se conformer aux valeurs contemporaines. Tout celaa | - °F -€ (CNRS), «Brésil, une
agenda .............. e disparu. Mais laiques et chrétiens de progrés ne se sont-ils Eglise catholique suicidaires, Le

Notre prochain dossier: La Russie

En 2003, on y dénombrait 17,9% d'évangéliques®. La lecon peut
aussi valoir pour les laiques qui n'ont en rien profité du retrait
catholique.

Par rapport a I'entrée de la Turquie dans I'Union européenne,
le pape fait demi-tour & 180 degrés: le Vatican y est tout d'un
coup favorable. En 2004, Ratzinger déclarait qu'une telle entrée
serait une «erreur historique»®. Il m'est difficile de voir dans ce
retournement autre chose que la recherche d'alliés contre «le
sécularismen de I'Europe (cf: article de Jacques Rifflet p.22).

Il me faudrait une page pour parler de ce que fait I'Eglise en Italie
(Welby, la lutte contre le Pacs,..). Comme le dit le laique Paolo
Flores d'Arcais «la contre-réforme mise en ceuvre par le Vatican
et qui pénétre tous les rouages de la politique italienne réduit la
laicité de I'Etat & moins que rien’.

La mise a l'index d’Amnesty International par le cardinal Re-
nato Martino parce que I'organisation est favorable a I'avorte-
ment pour les femmes victimes de viol a fait sourire car Am-
nesty n‘avait jamais recu d'argent de I'Eglise. Certes, mais ce
sont tous les catholiques qui sont invités par ce prototype de
cardinal de curie a cesser leurs dons®.

Quand il le faut, certains démocrates chrétiens montent au com-
bat. Ainsi le Flamand Luc Van den Brande, chef de groupe PPE au
Conseil de I'Europe, a réussi a renvoyer le projet de déclaration

pas illusionnés? Quand on dit détenir la vérité, tout change-
ment est difficile, voire dogmatiquement impossible.

Les autorités religieuses se sentent portées par une am-
biance générale de retour au passé. Mais les néoconser-
vateurs américains font actuellement face a I'échec de la
politique internationale qu'ils ont voulue.

De-ci de-1a, on écrit que méme en Europe, le sentiment
religieux progresse, ce qui est faux et n'est de toute ma-
niére pas synonyme de religion™.

Je vois bien une candidate extravagante de I'UMP, concur-
rente de D. Strauss-Kahn, qui a fait campagne aux législa-
tives sur le theme «Dieu m'aideran™, mais elle ne me semble
pas apte a diriger le FMI.

Pierre de Locht m'avait autrefois expliqué que les auto-
rités de I'Eglise ne raisonnent pas en termes de logique
politique. «Elles sont convaincues qu'il y a une vérité a
défendre méme si elles perdent des franges importantes
de la catholicité. Cela fait partie, a leurs yeux, de leur
mission et de leurs souffrances»'.

En Europe au moins, elles devraient aller jusqu'au bout de ces
souffrances.

Patrice Dartevelle

Monde du 24 mai 2007.

6. Cf. Le Figaro du 31 mai et Le
Monde du 1¢" juin 2007.

7. D'apres Richard Heuzé, Le Fi-
garo du 24 avril 2007.

8. Le Monde du 15 juin 2007.

9. Le Monde du 26 juin et celui du
27 juin 2007.

10 Cf. Francesco Peloso, /[ Mani-
festo du 5 juillet 2007 et Le Monde
du 11 juillet 2007.

11. Le Monde du 16 juin 2007.
12. Le Soir du 3 juillet 2007.

13. Timothy Samuel Shah et
Monica Duffy-Toft, «La ferveur
religieuse, valeur mondiale»
in Foreign Policy, cf. Courrier In-
ternational, Hors-Série, mars-
avril-mai 2007, «Au nom de Dieu,
Pourquoi les religions se font la
guerre?» pp.12-31.

14. Sylvie Noachovitch, dont seul
le physique est irrésistible.

15. Interview par moi-méme in
Espace de Libertés, janvier 1995,

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 3



Le choix dérisoire de l'humain 5
Un testament philosophique 7
Croire ou ne pas croire, la est la question 8
L'athéisme, 'hédonisme et l'Evangile 10
«L'existence de Dieu est le plus enraciné des préjugés» 12
Aux origines des religions 14
Le néant comme fondement et comme liberté 16
Incroyance et raison 18

OIRE, MODES D'EMPLOI

Le choix derisoire de Uhumain

Hubert Reeves, dont la sagesse frole les étoiles, annonce:
«Lapocalypse ne sera pas celle de saint Jean. Toute espéce attei-
gnant, par l'évolution naturelle de ses facultés de savoir, le stade
oU lavancée technologique déborde le contréle de ['éthique, est
condamnée a disparaitre. En un phénomene lent ou abrupt de
destruction de l'environnement ou en une confrontation meur-
triére de ses courants opposites».

Voila une vision claire de ce qui anime lhumanité a lorée du
XXIe siécle et expliquerait le renouveau éclatant du religieux.
Les certitudes offertes pour le recours au surnaturel ont tou-
jours retrouvé force et vigueur lorsque lhumanité perdait la
boussole de son destin.

Que ce soit lors de conflits magistraux, lors d'épidémies gi-
gantesques, lors de drames climatiques... la cote du Divin
remonte a la bourse des convictions humaines.

En effet, la conscience, ce merveilleux cadeau des dieux qui
nous est venu par le canal de la transcendance ou par la rou-
lette du casino du Hasard, comporte un versant noir, vecteur
des angoisses de notre mental surévolué.

Croire, serait-ce craindre?

L’humanité véhicule en propre, nous apprend Freud, deux ty-
pes d'angoisses particulierement perturbantes, celle liée au
caractere aléatoire de la vie —la temporelle—, celle liée au
sentiment prégnant de la solitude — la spatiale.

Le confort du religieux serait donc le cocon généré en imma-
nence par lhumain.

Le «confort» du religieux? J'apprécie particulierement cet-
te idée exprimée par Luc Ferry lors d'une rentrée académi-
que dans un institut catholique de hautes études: «La reli-
gion catholique répond trop bien a nos questions essentielles
pour étre honnéte!». Bergson parle, lui, d'une affabulation
compensatrice.

En d'autres termes, le religieux serait, dans une telle pers-
pective, une projection immanente de limaginaire humain
désireux de se constituer, sur mesure, une réponse bénéfique
(«qui Lui fait du bien») a son questionnement éperdu, portant
sur ses origines et son avenir apres dissolution terminale.

Une conception qui, évidemment, ne peut qu'étre combat-
tue par les tenants du transcendant, ou Uesprit —et donc la
pensée— est inséré par un Divin dans la gangue vile de la
matiere.

D'ou la dichotomie sélective, malsaine, dans certaines reli-
gions, entre le «spirituel» et la «chair». Le catharisme, cet
avatar du manichéisme, a poussé cette opposition entre Es-
prit et Matiere, expression de lopposition classique entre le
Bien et le Mal, au faite de son enseignement. Au point d’en-
gager ses élites —les Parfaits ou Bonshommes— a ne pas se
marier pour ne pas créer dans la nouvelle matiére, ciment
de la Puissance maléfique tendant a vaincre la Lumiere de
Esprit.

Ne pas croire, serait-ce faire le choix
d’une laicité résignée?

Tout ce «<montage du transcendant» est billevesée pour Jac-
ques Monod, dont le livre Le hasard et la nécessité” a fait date.
Le prix Nobel, farouchement athée, considére que Univers
est completement sourd a lhomme, que la vie n'est que to-
lérée par les lois de la nature, pour lesquelles le vivant n'est
qu’un accident non nécessaire. En ce sens qu'il aurait tres
bien pu ne pas advenir...

L’homme échappe seul au déterminisme par un «miracle»
du hasard et non par leffet de la Volonté divine. Et encore,
estime Monod, n'a-t-il pleine connaissance de cette liberté,
et pleine capacité d’en user, que s'il est laique.

Voila qui est martelé de maniere déterminée, faisant voler
en éclat non seulement le montage du transcendant, mais
également la foi en la Nature de nombre de doctrines philo-
sophiques dont celle du bon Jean-Jacques Rousseau. Quant
aux polythéismes animistes, qui vénerent les forces bénéfi-
ques qui gouvernent leurs milieux naturels, leurs convictions
sont également mises a mal.

Et André Comte-Sponville enfonce le clou lorsqu'il estime
que toute espérance humaine posséde en un reflet noir l'an-
goisse de l'échec. «Se libérer de l'espérance libére [angoisse».
Il est ainsi trés proche de la démarche bouddhique du non-
désir, du «calme plat» de la sagesse asiatique. A linverse
d'un Luc Ferry christique qui insére le souffle de lAmour
dans lélan de l'humain, et invente la notion de «transcen-
dance horizontale» non issue du divin.

L’homme serait donc au creux profond d'un «anti-destin»
comme le dénomme André Malraux, autre athée notoire. Il
serait en recherche haletante d'une échappée vers lintem-
poralité, tant lui est insupportable de vivre éphémeére dans
une espece éphémere dans un monde insondable.

Et, dit Malraux, la religion constitue la réponse la plus répan-
due. Mais pour l'écrivain, toute croyance serait une fuite.

Deés lors, conclut-il, devant la faiblesse de 'humain qui peut
seulement s'éveiller a Ueffroi de sa situation mais ne peut
s'élever jusqu'a la hauteur «surhumaine» qu’exige la so-
lution des inconnues qui l'accablent, resteraient deux voies
envisageables: laisser une trace personnelle intemporelle
dans la destinée de 'humanité, tel un Beethoven ou un Eins-
tein, ou se fondre dans le sensible de UArt qui exprime lindi-
cible: «Lart est la monnaie de [Absolu», écrira-t-il dans «Les
voix du silence». Et cette beauté de ce «Musée de limaginaire»
est impérissable®.

Mais, dirons-nous, quelle these pantelante que celle qui
proclame intemporelle la chaine de l'humanité dont nous ne
serions qu'un maillon périssable! C'est, en réalité, reporter
a «plus tard» linexorable fin. Dans cing milliards d'années,
une Géante rouge solaire annihilera toutes les créations de
Uhumain, par une simple palpitation cataclysmique d'une
étoile trés moyenne! Alors? Lhomme ne serait-il qu'un en-

1 Jacques Monod, Le hasard et la
nécessité, éditions du Seuil, Paris,

1970.
2 André Comte-Sponville et

Luc

Ferry, La sagesse des modernes, dix
questions pour notre temps, éditions

Robert Laffont, Paris, 1998.

3 André Malraux, CEuvres complétes,

éditions Gallimard, Paris, 1989.

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007




dossier

NE PAS CROIRE, MODES

4 Gabriel Ringlet, Fvangile d'un li-
bre penseur, Dieu serait-il laique?,
éditions Albin Michel, Paris, 1998.
Et prises de notes personnelles en
conférences et séminaires.

5 Pierre de Locht, Chrétiens
aujourd'hui: un engagement contra-
dictoire, éditions Luc Pire, Bruxelles,
2006. Et prises de notes personnel-
les en conférences, collogues et
cours.

* Pour approfondir le theme: Jac-
ques Rifflet Les mondes du sacré,
éditions  Mols, nouvelle édition,
Bierges, 2003.

fant batissant des chateaux su-
blimes, sur une plage fraternelle,
entre deux marées?

Croire, serait-ce
participer a une
perfection éternelle?

Des croyants «libres» vous di-
ront que la religion des Eglises
contraignantes est pour eux plus
un obstacle qu'une guidance.

Ainsi, Gabriel Ringlet: «Le Christ
est venu pour rendre lautonomie
au monde des hommes, contre la
pesanteur de la religion» et «Si la
laicité génére le trop-plein du re-
latif, la religion engendre le trop-
plein dabsolu. La laicité, faiseuse
dautonomie, libére du totalitaris-
me de la religion». Enfin: «Sur le
chemin de vérité, nos différences
sont richesses. Le christianisme
n'est pas le seul a occuper le champ de la conscience. Le cléri-
calisme est un péché mortel et il faut désarmer ce qui en nous
ne peut s’ouvrir aux autres»*.

© Reuters

Ainsi, Pierre de Locht: «Le débat diviseur portant sur la divi-
nisation ou la non-divinisation de Jésus a peu d'importance au
vu de la qualité du message “humain” essentiel du Nazaréen,
véritable architecte d'un pont de la fraternité entre tous ceux qui
sont vecteurs de [Amour de lautre».

Et il ajoute: «Jai besoin de forger mon action humaine dans un
élan du surhumain d'une perfection, mais “mon Jésus” est vécu
comme une immanence naturelle de mon humanité»®.

Certes... mais seules de telles élites, critiquées et méme
réprouvées par leur hiérarchie, sont capables de «pla-
ner sur les chimeres» et d'interpréter les mythes a la
mesure de leur intelligence frondeuse. Les remparts de
la forteresse romaine continuent, eux, de lancer des fle-
ches qui surprennent le bon sens et agressent la liberté
de conscience.

Et les créneaux de lislam et du protestantisme évangélique
ne sont guére en reste.

La laicité, serait-ce godter la plénitude
de Uexpérience humaine?

L'immense majorité des croyants nie que limmanence puisse
véhiculer les valeurs morales capitales. Les valeurs laiques
ne seraient que des copies des messages divins et, a cha-
que éloignement de la source de la foi, elles s'effondreraient
dans une permissivité débridée. La religion aurait ainsi en
charge la bonne gouvernance de lhumanité, et elle ne pour-
rait confier la barre a des capitaines improvisés qui ne vivent
pas sous le vent de lesprit et font lamentablement naufrage
lorsqu'ils gérent 'Etat.

Evidemment, les laiques ont beau jeu de répondre qu'a
leurs yeux, les «valeurs du sacré» ne seraient que la sa-
cralisation des principes de base immanents du groupe
humain. Lattribution au Divin de commandements mo-
raux élémentaires n'aurait visé qu'a renforcer leur res-

6 |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

La cote du divin se porte bien a la bourse des convictions humaines: en Sibérie, le prétre Soko-
lov s'est autoproclamé Christ et organise des priéres au grand dam de I'Eglise orthodoxe.

pect. Et, d'ailleurs, c'est avec un humour attristé que
nous constatons que la charte essentielle de l'espéce, les
Droits de 'homme, n’est pas ratifiée par les religions car
elle déborde en liberté U'étroitesse de l'éthique religieuse.
L'Université «catholique» de Louvain l'apprend a ses dé-
pens!

La laicité, a suivre donc les croyants, ne serait que le terreau
du matérialisme?

Cette conviction immuable du religieux se fonde a l'évi-
dence sur une assimilation entre «laicité» et «matéria-
lisme». Il est vrai que nombre de laiques considerent
comme un piége tout appel a la «spiritualité», mirage
fantasmé de la croyance, laquelle distinguerait habile-
ment une différence entre le mental, émanation de la
matiere, et U'esprit, don impérissable du Divin. Quant a
nous, nous récusons que les religions puissent prétendre
8tre les seules a pouvoir élever les hommes a laltitude
ou planent les aigles, alors que la laicité serait tout juste
bonne a gérer une colonie de manchots sur la banquise
du matérialisme!

A vrai dire, nous rejoignons ceux qui avancent que la laicité,
dégagée de la pesanteur des dogmes, peut étre le champ le
plus propice a l'épanouissement de la spiritualité. Elle peut
seule se dégager des fausses évidences du passé et ouvrir
sur l'épanouissement total de la pensée, en un éblouisse-
ment pluriel.

Tel un voyageur de passage, le laique peut golter a tous les
folklores, a toutes les coutumes des pays visités. Quel espace
grandiose peut-il ainsi parcourir, libéré des prés carrés dog-
matiques, murés de leurs certitudes antagonistes!

Et, apres tout, si le Divin existe, il saura reconnaitre, sans exi-
ger la possession d'un satisfecit dogmatique particulier, ceux
qui ont bien servi lhumanité.

Il serait sacrilege de croire que le Paradis pourrait étre
géré comme un club privé.
Jacques Rifflet’

Au-dela de Dieu de Marcel Bolle De Bal

Un testament philosophique

De Schopenhauer a Sartre en passant par Nietzsche,
Marx ou Freud, les divergences entre tous les grands
penseurs athées sont bien plus importantes que
leur point commun que résume —mal— le seul mot
«athéisme». Plus actuels que ces philosophes devenus
classiques, plus accessibles aussi et 6 combien plus
médiatisés, André Comte-Sponville et Michel Onfray
sont parvenus a mettre la philosophie athée a la portée
de 'honnéte homme'. Mais a nouveau, leurs athéismes
sont a ce point différents qu’on hésite a les regrouper
sous le méme label. C'est qu’il y a autant d’athéismes
qu’il y a d’athées. Le dernier ouvrage de Marcel Bolle
De Bal, Au-dela de Dieu?, le confirme a sa maniére.

De 'hédoniste Onfray, l'on retient surtout qu'au nom
d’un athéisme postchrétien, il conviendrait de se débar-
rasser une fois pour toutes non seulement des oripeaux
de la théologie mais aussi, par la méme occasion, de la
morale héritée de la Bible. La critique qui vient —qui
m’'est venue— a l'esprit a la lecture d'Onfray, c’est 'ab-
sence d'un projet sociétal et d'une éthique constructive
et mobilisatrice. Marcel Bolle De Bal, homme de la re-
liance, ne pouvait pas ne pas relever cette carence. Tel
est le point de départ de sa «profession de foi». Loin
de considérer, comme le fait Onfray, la foi religieuse
comme une «pathologie mentale», lauteur, sur les
traces d'un Feuerbach ou d'un Auguste Comte, n'en
percoit pas moins 'athéisme comme «un stade avancé
de ['évolution spirituelle de 'humanité, correspondant a
une réelle maturité psychique» et a «une conquéte de la
réflexion personnelle autonome» qui restera pour long-
temps «réservée a une avant-garde». Malgré les pré-
cautions oratoires prises pour ne pas heurter la sensi-
bilité de ses amis croyants, on peut douter que ceux-ci
tomberont d’'accord avec lauteur lorsqu’il affirme
assumer son athéisme dans un esprit d’humilité, car
«nous sommes fils de la Terre [humus) et non du Ciel».
Peu importe: a eux de réagir, aprés tout.

Exposant ses convictions et utopies, l'auteur revendi-
que les —nombreuses— casquettes suivantes (je les
cite in extenso car elles correspondent chacune a un
chapitre du livre): mécréant, agnostique, psychosocio-
logue, laique, personnaliste, humaniste, spiritualiste,
franc-macon, éthique, philosophe, éclaireur, lucide
et serein... Il y a une logique certaine et un fil rouge
dans cette énumération dont les termes se complétent
et soulignent ce qui caractérise le mieux lattitude de
l'auteur: son engagement dans la société, sa foi en une
religion des hommes en leurs humaines nature et limi-
te, son désir de franc-macon de participer au progrés
de U'Humanité, tel un «petit architecte de l'univers». La
ou j'ai quelque réticence a suivre lauteur, c’est lors-
qu’il se définit «a la fois comme agnostique et athée».
Paradoxe qu'il assume et justifie: athée car il croit a
linexistence de Dieu, mais agnostique parce qu’il ne

ROIRE, MODES D'EMPLOI

Ignasi Aballé, Pols, 1996 (Poussiére) - L'athéisme comme «un stade avancé de I'évolu-
tion spirituelle de I'numanité, correspondant a une réelle maturité psychique» -
«Everyday Utopia» - La Centrale électrique, Bruxelles - jusqu'au 23 septembre - www.
bruxelles.be. La Centrale électrique a un an et féte les dix ans du Centre d'Art La Panera
de la Ville de Leida, en Espagne, en exposant la jeune création espagnole.

peut la prouver. Cela revient in fine a gommer la dif-
férence entre athéisme et agnosticisme ou a en faire
les deux facettes d'une méme attitude. Conscient de
lambiguité, Uauteur adopte finalement un moyen ter-
me: «agnostique a tendance athée», tout en acceptant
l'étiquette «athée chrétien» qu’'Onfray accole a Comte-
Sponville. Je crains que ni les athées ni les agnostiques
ne s’y retrouvent. Mais le but de Marcel Bolle De Bal
n'est pas d’emporter la conviction de lecteur. Le pro-
sélytisme n’est pas son fait. Ce qu'il nous livre, c'est
davantage le testament philosophique d'un homme en-
gagé qui clame depuis des années sa foi en une «socio-
logie existentielle» reposant sur la notion de reliance,
réponse a la funeste «dé-liance» dont souffre notre so-
ciété orpheline d'idéologie mobilisatrice.

Xavier De Schutter

1 Voir Espace de Libertés n°343, jan-
vier 2007, p.22.

2 Marcel Bolle De Bal, Au-dela de
Dieu. Profession de foi d’un athée
lucide et serein, Ed. Luc Pire, 2006
(172 pages).

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 7



NE PAS CROIRE, MODES D°EMPLOI

Croire ou ne pas croire,
la est la question

... qui oppose et divise irrémédiablement.

Quelques définitions:

o Athée: mot emprunté au grec ABeog: sans dieul(x).

o «En ce temps-1a, un homme était venu dans Athénes, Anaxagore, qu’on appelle Anaxagore
l'athée. Il était athée, c’est-a-dire «qu'il ne concevait pas Dieu exactement comme on avait fait la
veille». (Barrés, Le Voyage de Sparte).

o Platon (dans Bailly) «qui ne croit pas “aux” dieux».

e Par lintermédiaire du latin chrétien, depuis le II¢ siecle. avec Minucius Felix, pour qualifier le
philosophe Diagoras, au sens de «qui ne croit pas “en” Dieu».

o Littré: «Celui qui ne croit point que Dieu existe».

o Dictionnaire de lAcadémie francaise, 6¢ Edition (1832-5): «Celui qui ne reconnait point de

Dieu».

o Dictionnaire de lUAcadémie francaise, 8¢ Edition (1932-5): «Celui qui nie lexistence de Dieu.

1 Dans le sens «faire confiance»,
«espérer sa bienveillance»...

2 Sauf pour quelgqu'un qui ne peut
imaginer qu’on puisse ne pas croire
3 (Uexistence de) Dieu.

3 Si on interpréete «religieux» com-
me «relié a», a lunivers par exem-
ple, alors je suis aussi religieux:
Lunivers, j'en fais méme partie.

Ce bref apercu de définitions de l'athée ou de lathéisme
met en évidence une certaine évolution historique: l'athée
est d’'abord celui qui concoit les dieux «autrement», puis
celui qui ne «croit pas» aux dieux, en Dieu, qui ne «croit
pas» qu'il(s) existe(nt) pour finir par étre «celui qui nie
Lexistence de(s) dieu(x)».

C’est cette derniere définition qui reste aujourd’hui la plus
utilisée par les croyants en général et méme par beaucoup
d'athées. Il ne faut cependant pas perdre de vue que toutes
ces définitions de l'athée ou de lathéisme ont été forgées
par des croyants-aux-dieux au cceur de sociétés ou l'exis-
tence de(s) dieu(x) était non seulement une évidence, mais
surtout une obligation sociale. En effet, on voit mal pour
quel motif on inventerait un tel mot et sa définition dans
un milieu ou personne ne pourrait méme imaginer un seul
instant Uexistence de ces «étres» qu’on appelle «dieu(x)».
Aussi, la dérive de sens du mot «athée» s'explique plutét
par lévolution du mot «croire» lui-méme, qui a, au fil du
temps, acquis une polysémie extraordinaire, jusqu’a vou-
loir dire une chose et son contraire, comme penser, esti-
mer, espérer, douter, étre sdr etc.

Croire a, croire en...

Si lathée est communément désigné aujourd’hui comme
celui qui «nie Uexistence de(s) dieu(x)», c’est que sid’abord,
on «croyait» aux dieux, les monothéismes s'étant imposés
dans nos contrées, la foi du croyant aujourd’hui consiste
d'abord a ne pas douter de Uexistence (croire a) de son dieu
et ensuite a croire en lui'. La définition actuelle de lathée
s'inscrit alors bien dans les conceptions des croyants:
il nie lexistence de Dieu, et dés lors, il ne peut croire en
lui. Le premier sens «ne pas croire 3> entraine automa-
tiqguement la «non-croyance en». Il semble effectivement

8 |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

assez difficile de «croire en» quelque chose si on ne croit
pas d'abord a son existence, et la définition de lathée —qui
ne croit pas en Dieu— utilisée dans les premiers siécles
d'un christianisme naissant n'a plus beaucoup de sens?.
Ce petit mot «en» m’a dailleurs toujours causé beaucoup
de soucis. Il est lui aussi utilisé a toutes les sauces: «en
avant», «en attendant», «en prime», «en Europe», «[dé-
guisé) en clown, etc. Le contexte donne le sens, d’accord,
mais je renacle lorsque j'entends une phrase commencer
par: «EN Christ...»; qu'il soit «en majesté» ou «en platre»,
soit, mais a, je me perds...

Une chose est bien claire: lathéisme n’est défini par les
croyants que par rapport a leurs croyances religieuses.
Pour ceux-ci, les «croyants», la croyance a lexistence de
leur dieu équivaut a la certitude de son existence. S'ils en
doutent, ils sont pres de sombrer dans l'agnosticisme abo-
minable. Dailleurs, dans les pays actuels ou la croyance
est la loi, la regle de vie, la morale, et constitue le seul
ciment social, c’est-a-dire la ol une croyance a suivi son
évolution naturelle et est devenue une idéologie totalitaire,
ceux qui doutent de lexistence du dieu de cette croyance
sont traités comme les derniers des athées: ennemis de la
société et offensant leur dieu, ils sont mis a mort ( 6 agnos-
tiques, dans les pays de dieu, ne faites part a personne de
vos doutes...). Non pas qu'ils croient que leur dieu se sente
personnellement offusqué, bafoué ou seulement ignoré,
mais surtout parce qu'ils ne voudraient pas étre considé-
rés comme complices silencieux de ces «infidéles» et su-
bir eux aussi la vengeance de leur(s) dieu(x): finir en enfer
poury subir la damnation éternelle, ou encore étre la cible
de quelques catastrophes terrestres et beaucoup d'autres
malheurs ici-bas.

Certains chrétiens modernes, ou d’autres, nous assurent
que leur dieu nest pas affecté le moins du monde par les
écarts de langage de ses propres créatures, ou que tout-
puissant, il n’a pas besoin des humains pour punir ceux qui
lignorent, doutent, ou le méprisent. C'est bien joli, mais
d'abord, personne n’a prétendu le contraire, surtout bon
nombre de blasphémateurs, et ensuite, le blasphéme de
lathée s'adresse bien aux seuls croyants, c'est-a-dire a
des humains, et non pas a un ou des dieux auxquels il ne
croit pas — évidemment.

Le point de départ des religions traditionnelles® est donc
bien la croyance a lexistence d'un étre ou d'une divinité
quelconque, voire d'un esprit, d'une déité ou d'une entité
mal définie. Et si le doute est exclu, on voit mal pourquoi,
comme dit plus haut, une telle croyance ne pourrait pas
étre qualifiée de certitude.

De la a jouer sur les sens divers du mot «croire» pour pré-
tendre que lathée nie lexistence d'un dieu de la méme
maniere que les croyants affirment celle-ci, sous prétexte
qu’il n'y croit pas comme eux y croient sans douter, est si-
non de la mauvaise foi —ce qui est un comble pour un bon
croyant— du moins de l'abus de langage. Il faut d’ailleurs

remarquer que cette maniere de «raisonner» met dans le
méme sac lathée et lagnostique, et par conséquent, en
pays croyant, on leur applique les mémes peines.

Linverifiable existence d’un dieu

Mais lorsque lathée dit: «Je ne crois pas a [l'existence d’un]
dieu», il exprime simplement «qu'il ne peut admettre pour
vraie [comme le fait le croyant) une existence invérifiable.
Et les croyants sont bien les premiers a affirmer haut et
fort que leur dieu n'est pas connaissable, que son existen-
ce n'est pas démontrable et que méme il serait ineffable a
ce qu'on dit.

Et d'ailleurs si on démontrait vraiment qu’un dieu existe
réellement, on pourrait peut-étre bien encore croire en
lui, mais pourquoi encore croire a son existence?

Beaucoup d'athées cependant utilisent encore lexpres-
sion: «Je nie lexistence de Dieu. Il n'y a pas nécessaire-
ment toujours contradiction; la phrase se justifie étant en-
tendue comme une réponse —une réfutation—a tous ceux
qui définissent et expliquent leur(s) dieu(x), les décrivent,
prétendent connaitre leurs volontés tout en affirmant, pour
les monothéistes, qu'il est inconnaissable, tout-puissant,
omniscient, etc. —mais comment sait-on cela?— comme
par exemple les dieux des Judéens, des chrétiens, des
musulmans, des hindouistes et autres grands créateurs
de UUnivers, et méme y compris le «Grand Horloger», qui
ressemble plus a un aveugle inconscient qu'a une entité
toute-puissante.

Mais dans l'absolu, hors contexte religieux, l'affirmation
«je nie l'existence de Dieu» qui se voudrait athée, n'a gue-
re de sens si cet athée ne parle pas spécialement des
dieux connus et expliqués en général, mais d'un vague
«Dieu» peut-étre connu de lui seul. Ces «athées»-la,
font la joie des agnostiques, a juste titre: leur négation
est aussi irrationnelle ou absurde que laffirmation ou la
certitude des croyants.

Afin de se définir de maniére claire et cohérente, indé-
pendante des religions existantes et qui devrait cependant
étre suffisamment universelle que pour étre comprise par
n'importe quel croyant, et pas seulement par les fideles
des religions traditionnelles connues, mais aussi par tous
les agnostiques comme par tous les animistes et autres
adorateurs d’icones, et aussi surtout par tous ceux qui
parlent une autre langue, il ne reste plus qu'a lathée de
s'appuyer sur le mot «croire (a)» —puisqu'il s'agit bien de
cela— compris au sens religieux du terme: croire a Uexis-
tence invérifiable d’une entité quelconque, et d’en prendre
le contre-pied, c’est-a-dire «Ne rien affirmer & propos d'une
assertion qui se prétend invérifiable». Et si une chose est
bien «invérifiable», c’est bien l'existence d’un dieu.

Rien, c’est-a-dire, ni la tenir pour vraie, ni la nier, niméme
en douter, saufy croire ou ne pasy croire. Et alors la phra-
se de Chateaubriand (dans Mémoires d'Outre-Tombe) re-
trouve toute sa modernité: «/l fut d'abord “sans croyances”
et commenca par étre athée, puis il devint déiste...». Je me
reconnais dans cet athée-la, mais je ne suis pas devenu
déiste pour autant. «Ne pas croire (que, a)» reste pour moi
le fondement de toute saine réflexion, ce qui ne m'empé-
che pas de dire «un dieu comme ca, ca n'existe pas», en
fondant cette affirmation sur les seules incohérences des
textes fondateurs des «grandes» religions.

NE PAS CROIRE, MODES D'EMPLOI

L'Union des Athées®, d'ailleurs, dans ses textes constitutifs,
ne définit pas les athées comme «niant Dieu», mais comme
«ceux qui considérent les dieux comme des mythes». Cette
approche débarrasse aussi lathée des coupages de che-
veux en quatre et de tous les piéges sophistes que lui ten-
dent tous ceux qui ont une vague, mais bien réelle, idée de
«Dieu».

Croire ou ne pas croire, la est la question. La croyance di-
vise et oppose irrémédiablement. Elle conduit a des actes
excessifs, génere des activités onéreuses en temps et en
moyens, occupe l'existence de milliards d’individus.

A quoi bon?
Cette question concerne aujourd’hui toute l'humanité, quoi
qu’on en pense. [

Johannés Robyn
Président de l'Union des Athées (France)

4 0n a coutume de répondre alors:
«Dieu est ineffable, inconnaissable,
incompréhensible, et ses voies sont
impénétrables». Fort bien, mais
alors, comment sait-on ce qu'il veut
ou attend de nous?

5 Union des Athées, contact

J. Robyn - tél/fax: 02 217 90 49 -
johannesrobyn(dyahoo.fr

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 9



dossier

NE PAS CROIRE, MODES

L'atheisme, Uhedonisme
et UEvangile

1 A. Comte-Sponville, Lesprit de
lathéisme. Introduction a une spiri-
tualité sans Dieu, Paris, Albin Mi-
chel, 2006.

2 P. Danblon, Au bonheur de vivre,
Bruxelles, Complexe, 1999.

3 Cité par Comte-Sponville, op. cit,,
p. 136.

4 K. Armstrong, A history of God,
New York, Ballantine, 1993.

5 M. Onfray, Traité dathéologie, Pa-
ris, Grasset, 2005.

Je m’'accorde assez avec André Comte-Sponville' et Paul
Danblon? sur la justification qu’ils donnent de leur athéis-
me. Il est clair, au moins depuis la Critique de la raison pure
de Kant, que lon ne peut pas plus démontrer linexistence
de Dieu que son existence, au sens rigoureux du terme. En
ce sens, lathéisme est impossible. Faut-il alors se rabattre
sur la position confortable de l'agnostique: je n'en sais rien
et on ne peut pas le savoir? Non: il me semble que l'on peut
donner de bonnes raisons (au sens perelmanien du terme)
a laffirmation, qui est la mienne, d’une position athée. Je
n'en rappellerai ici brievement que quelques-unes, bien
connues d'ailleurs: Uextraordinaire pluralité des croyances,
qui témoigne plus d'un besoin religieux chez les hommes
(du moins dans certaines conditions) que de lexistence
d’'une divinité (laquelle? En fonction de quel texte? De quel-
le interprétation? De quelle vision?). Par ailleurs, comme
lindiquait Freud dans Lavenir d'une illusion, «il serait certes
trés beau qu'il y eGt un Dieu créateur du monde et une Provi-
dence pleine de bonté..., mais il est cependant curieux que tout
cela soit exactement ce que nous pourrions nous souhaiter a
nous-mémes»°. La mort, le mal, lindifférence de lunivers
sont tellement difficiles a supporter qu'on ne comprendrait
pas que lhumanité n’ait pas créé de dieux. C'est la vertu
consolatrice de la religion (a laquelle je ne la réduirais cer-
tes pas, en ajoutant que le philosophe Séneque a écrit de
belles Consolations). Ma mort prend sens et est en quelque

10 |IEspace de Libertés 356 ~ septembre 2007

sorte dépassée; et la mort d’autrui, ce grand scandale, est
parfois adoucie par lidée selon laquelle «ce n’est pas tout
a fait fini» et «on se retrouvera quelque part».

Certes, il est toujours difficile de généraliser lanalyse d'un
phénomene si multiforme ayant donné lieu a une montagne
de littérature. Mais je ne veux pour linstant sensibiliser le
lecteur qu'a ceci: si la religion est —ce que je crois— une
illusion au sens freudien du terme, rien ne dit que ce soit ou
ait été une illusion radicalement négative. J'adopte plutét la
position de lauteur du livre A history of God, qui étudie ce que
les hommes ont projeté dans la religion (pour ceux qui n'y
croient pas), ou ce que Dieu leur a «apporté» (pour ceux quiy
croient’. De mon point de vue donc, les religions constituent
des révélateurs formidables des grandeurs et faiblesses de
la nature humaine.

C'est laraison pour laquelle j'ai si peu de considération pour
le livre de Michel Onfray®. Louvrage a slrement fait plai-
sir a certains d’entre nous, parce qu'il ressuscite un vieux
combat dans lequel les athées sont les «bons» et le mono-
théisme (chrétien en particulier) le «mauvais», responsable
d'a peu prés tout ce qui tourne mal dans le monde. Je ne
m’attarderai pas sur les faiblesses innombrables d’un livre
écrit par un homme qui ne connait manifestement pas son
sujet — ouvrage au fond trés «parisien», au trés mauvais
sens du terme. C'est la thése centrale de lauteur qui me

retiendra: il faudrait défendre un athéisme postchrétien et
éradiquer tout «reste» de christianisme dans notre concep-
tion hédoniste du monde. Cette plate philosophie hédoniste
se réclame de Nietzsche et, effectivement, une citation de
LAntéchrist figure au début de l'ouvrage, qui n’en constitue
dans le fond qu'un commentaire biaisé. Nietzsche mépri-
sait lhédonisme des «Anglais» (Bentham, Milll, auxquels
se référe Onfray. Alors, «encore un effort», comme disait le
marquis de Sade, pour éradiquer le christianisme dans nos
tétes? Cette thése ne mériterait d’étre envisagée que si le
christianisme incarnait, comme les autres religions mono-
théistes, le Mal par excellence. C'est évidemment intenable.
Si nous voulons justifier une position athée, si nous pen-
sons véritablement que «la science vaincra les ténébres»,
nous avons besoin d'une rationalité a la fois rigoureuse et
modeste. Pas de pamphlets écrits a la hate et devenus —o
tempora 0 mores— best-sellers en un rien de temps.

Plus fondamentalement: est-ce en éliminant ce qui reste,
disons, de morale chrétienne dans humanisme athée,
que l'on répondra aux défis du temps? Pourquoi préférer
une plate philosophie du plaisir aux Béatitudes des Evan-
giles, au respect du plus faible, de la femme adultére, de la
prostituée, etc.? Je me reconnais bien plus aisément, fGt-
ce avec la distance d’une différence existentielle, dans les
positions de Gabriel Ringlet.

L'ouvrage de Ringlet a, plusieurs années avant la parution
du libelle d'Onfray, eu leffet exactement inverse. Alors que
ce dernier a fait tant plaisir -c’est le cas de le dire- a certains
d’entre nous en renforcant leurs préjugés et en les dispen-
sant de penser (puisqu’ils sont supposés détenir la vérité),
L'évangile d'un libre penseur avait fait office de poil a gratter
intellectuel. Quoi? Un catholique, un homme «d’en face», un
prétre qui plus est, et participant a la direction de U Université
des «Ténébres», cet homme nous volerait nos mots? Cette
Eglise qui a tant contesté nos valeurs, et d'abord le libre
examen, nous renverrait comme en miroir nos armes intel-
lectuelles? Le libre penseur serait le prétre catholique, et le
laique serait... Dieu? Le loup se serait insinué dans la berge-
rie? Mais si Uon prenait le temps de la lecture, on en serait
aisément arrivé a une conclusion trés différente. Ringlet se
montrait trés sévere a l'égard de [Eglise catholique (nous
n‘avons pas toujours fait de méme en regard des méfaits du
communisme athée), et nous invitait a un dialogue dépourvu
de toute volonté de domination ou de «conversion». C'est
sans doute ce que Mgr Léonard ne lui a pas pardonné.

Et pourtant, nous avons raison de rester vigilants. J'ai
beaucoup travaillé ces derniéres années sur un phéno-
mene de perversion du langage que j'appelle «traduction»
(biaisée). Les adversaires de la liberté disposent grosso
modo de deux stratégies. Ou bien ils lattaquent fronta-
lement et affichent leur despotisme et leur intolérance;
ou bien, plus intelligemment, ils utilisent le langage des
droits de lhomme en le distordant subtilement. On peut
donner mille exemples de cette seconde stratégie, la plus

ROIRE, MODES D'EMPLOI

menacante peut-étre aujourd’hui, en des temps de politi-
quement correct ou nous débattons peu du contenu des
notions que nous utilisons. Les Constitutions soviétiques
garantissant les grandes libertés tout en exigeant qu'elles
soient exercées en concordance avec les intéréts du Parti
(c’est-a-dire du pouvoir); la liberté de conscience procla-
mée dans plusieurs instruments juridiqgues musulmans,
mais dépourvue du droit (le seul qui compte vraiment) de
changer de religion; les négationnistes paradant comme
de nouveaux Galilée persécutés par la «science officiel-
le»; les tenants, aux Etats-Unis, de Uintelligent design, qui
masquent leur dogmatisme créationniste, condamné par
la Cour supréme, sous une apparence de scientificité; le
foulard islamique, vécu comme une oppression par tant de
femmes, en Iran et ailleurs, invoqué comme lincarnation
de la liberté de conscience, etc. Alors, chat échaudé craint
leau froide? Quand Gabriel Ringlet relie Evangile et libre
pensée ou accole a Dieu le prédicat «laique», n'y a-t-il pas
danger de traduction perverse? Non, si on lit le livre sé-
rieusement, et si on reconnait le courage de lauteur, qui
balaye devant sa propre porte — commencement de la sa-
gesse véritable.

Serait-ce a dire que je pourrais adhérer sans réticence (ce
qu'il ne nous demande d‘ailleurs nullement) au christia-
nisme de Ringlet? Bien sQr que non. Je suis athée, je ne
crois pas, et donc pour moi, Uhistoire du Christ, a supposer
qu’elle soit scientifiquement attestée, s'arréte a la cruci-
fixion. Nous avons besoin sur ces points de discussions
franches entre amis, plutdt que de consensus hypocrites
ou d'oppositions hatives basées sur lignorance. Les reli-
gions sont multiples, et ma lecture libre-exaministe des
textes «révélés» m'impose de n'adhérer qu'a ce que je
considére comme philosophiquement fondé.
Un dernier élément. De mon point de vue, quand une reli-
gionse libéralise, c'est parce que, de lextérieur, des exigen-
ces simposent a elle. Autrement dit, selon moi, Dieu n’est
pas libéral ou tolérant: c’est la force des droits de lhomme
qui impose aux religions, quand tout va bien, labandon de
leurs éléments dogmatiques. Mais on pourrait aussi bien
soutenir —c’est je crois le point de vue de chrétiens comme
Ringlet’— que les droits de lhomme trouvent une source
d'inspiration fondamentale par exemple dans le Sermon
sur la Montagne. C'est la richesse d'une diversité d'inté-
gration que nous puissions défendre les mémes valeurs a
partir de conceptions de l'existence différentes. Le philoso-
phe John Rawls appelle cela un «consensus par recoupe-
ment». Que ce dialogue méne aussi a certaines divergen-
ces sur des points sensibles est parfaitement normal —je
dirais méme souhaitable— en démocratie.
Un jour peut-étre, je ferai le méme petit travail (plus diffi-
cile et interpellant pour moi) a propos du judaisme.

Guy Haarscher

Professeur de philosophie a
l'Université libre de Bruxelles

6 G. Ringlet, L'évangile d'un libre
penseur. Dieu serait-il laique?, Paris,
Albin Michel, 1998.

7 Qui reconnait en méme temps
limportance des Lumiéres pour un
christianisme d’ouverture.

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 11



dossier

NE PAS CROIRE, MODES

«L’existence de Dieu est le plus
enracine des prejuges»

Voltaire, Rousseau et les autres n’ont pas enterré la foi: si le XVIII® siécle a décapité le Roi,

il n’a pas touché a Dieu. Mais les ferments de Uathéisme ont bel et bien germé grace aux
«ultras des Lumiéres». C’est a ces penseurs souterrains que rend hommage Michel Onfray,
en 13 CD (!) passionnants. Invitez le philosophe dans votre salon...

1 «Contre-histoire de la philosophie
n°7 - Les Ultras des Lumiéres», 13
CD enregistrés par Michel Onfray,
coédition Grasset/Frémeaux et as-
sociés/France Culture - Diffusé en
Belgique par AMG Records.

Ah la magie des enregistrements! A l'heure de la dictature
de limage, la seule voix du conteur, qui pourrait étre assis
la, juste a coté de vous, dans une ambiance un peu feutrée,
a de quoi vous réveiller les neurones! On ne boudera donc
pas son plaisir en profitant de ce nouvel enregistrement
des lecons que donne Michel Onfray, a Caen. On connait
son engagement: professeur pendant vingt ans dans l'en-
seignement technique, «refusant dabaisser la philosophie
jusqu'a ces éléves gachés par le systeme, mais proposant au
contraire de les hisser jusqu’a elle», le philosophe Michel
Onfray a créé en Normandie, dans le méme esprit et loin du
cénacle parisien, une université populaire ol sa «contre-
histoire de la philosophie» fait un tabac auprés d'un public
varié. Ces lecons enregistrées font lobjet de coffrets de CD,
dont voici déja le septieme volume. Place, avec cette nou-
velle édition’, aux «ultras des Lumiéres» et a une lecture
revigorante des idées du XVIII¢ siecle.

La foi? Omnipotente...

Du siecle «des Lumiéres», expression dont il est bien dif-
ficile d'identifier lauteur, on retient volontiers qu'il est ce-
lui du primat de la Raison sur l'obscurantisme religieux.
C'est le «grand siécle» des philosophes —Voltaire, Diderot,
Rousseau, Condorcet, Montesquieu et de tant d’autres qui
font les bonheurs du Lagarde et Michard. C'est aussi le sie-
cle phare —la lumiere, toujours— pour ceux qui cherchent
dans le passé les premiers jalons de la liberté de pensée,
les premiéres victoires contre la foi omnipotente...

Tout cela n'est pas faux, mais le XVIII¢ siecle ne saurait se
résoudre a ces cartes postales. Michel Onfray s'empresse
d'ailleurs d'évoquer un siecle «dit éclairé». La précaution
n'est pas qu’oratoire: ce dix-huitieme cher aux esprits li-
bres n’est pas encore celui du libre arbitre, ni de lathéis-
me. La foi est toujours bien ancrée et les grands penseurs
du temps sont, quasiment tous, profondément déistes.
Voltaire ne voit-il pas dans l'athéisme «une abominable et
révoltante doctrine»?

S’il n'est pas question de remettre en cause la religion, il
n'est pas davantage au programme de faire vaciller lautre
pilier de la société, la monarchie: dans cet Ancien Régime
trés religieux, le modele céleste faconne le modéle terres-

12  |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

© AFP

tre, et le monarque reste lalter ego physique du principe
divin. Soit. Mais il y eut quand méme 1789, non?

Le succes des antiphilosophes

Certes. Mais résumer le XVIII¢ siecle en une lente prépara-
tion de la Révolution constitue une lecture univoque, «une

Les «ultras» ont encore du pain sur la planche: ici une mani-
festation a Paris en juin 2007, pour célébrer la foi chrétienne!

création a posteriori», affirme Onfray. Pour qui c'est la méme
vision réductrice qui attribue aux Grecs linvention de la phi-
losophie ou qui tait la richesse des doctrines alternatives du
Moyen Age. Dans les faits, le siécle de Voltaire et de Rous-
seau est d'abord celui des «escrocs philosophiques», qui
inventent des parasciences telles que la physiognomonie, la
phrénologie, le mesmérisme... Mais, pour Onfray, il est plus
encore celui des antiphilosophes. Catholiques bigots, monar-
chistes, profondément réactionnaires au sens contemporain
du terme, ces antiphilosophes —qui sont bien plus lus que
Zadig ou Le Contrat social— publient des sommes de haine
a légard des «Lumieres». Une piece de théatre imagine Vol-
taire a quatre pattes, chevauché par Rousseau...

L'Encyclopédie, aussi, y passe, elle qui prétend mettre le sa-
voir a la portée de chacun. Pour les dévots, pas besoin de
cette connaissance: seule la foi trouve grace aux yeux de ceux
qui pourfendent le «tolérantisme» et le «philosophisme»...
Et, pourtant, les trois articles sur Dieu, lame et lathéisme
seront rédigés par un abbé conservateur.... On notera au
passage que le Nouveau Larousse, en plusieurs volumes,
sera lui aussi mis & lindex par [Eglise, au XIX® siecle...

Manuscrits clandestins

Si les vrais révolutionnaires sont aussi rares au XVllI¢ siecle
que nombreux sont les arrangements avec la religion et
le pouvoir monarchique, si le préambule de la déclaration
des droits de lHomme fait encore allusion a l'étre supréme,
le siecle n'en reste pas moins aussi celui d'une «pensée
sous le manteau». De nombreux manuscrits clandestins
—de simples lettres, quelques feuillets...— se vendent a la
sauvette. Les sujets récurrents? La pensée de ce trublion
de Spinoza, limmatérialité de lame, la différence entre
lhomme et lanimal... Mais aussi la question de l'éternité
du monde (ce qui implique qu’il n‘aurait pas été créé par
Dieu). Le christianisme (pas la foi) se retrouve également
sur la sellette: 'hostie contient-elle le corps du Christ?
Le miracle est-il possible? Les Ecritures disent-elles la
vérité? Autant de sujets que se réservent les théologiens,
avec les réponses que lon sait. Mais qui ne satisfont plus
ceux qui désirent explorer de nouvelles pistes philosophi-
ques. Aux questions citées, que répondent les manuscrits
clandestins? Que lame est matérielle et mortelle: il n'y a
donc rien de divin chez lhomme. Qu'il faut utiliser la raison
pour tirer de la nature d'utiles lecons. Que lhomme n’est
pas si éloigné de lanimal. Que «l'éducabilité» de lindividu
est une réalité.

Toutes ces idées souterraines, dangereuses, voire mortel-
les a une époque ol le simple fait d'étre un chrétien hé-
térodoxe est condamné, ont un point commun: la vision
optimiste qu’elles sous-tendent de la condition humaine,
optimisme qui s'oppose de front au pessimisme des an-
tiphilosophes chrétiens, pour qui lhomme nait mauvais.
Histoire de péché originel...

Athéisme: premiers germes

A propos de péché, lathéisme n'est pas le moindre et le
mot a valeur d'insulte. Le XVIII® siécle n'est pas athée, loin
s'en faut. Mais certains osent murmurer, dans la littérature
clandestine, que lon peut étre athée Et vertueux... La néga-
tion de Dieu commence a émerger. «Lexistence de Dieu est
le plus enraciné des préjugés», affirme un texte anonyme de

© AFP

ROIRE, MODES D'EMPLOI

Taslima Nasreen agressée par des activistes musulmans en Inde, le 9 aoit dernier. Elle

est toujours menacée de mort.

1734, qu'Onfray identifie comme lune des premieres défi-
nitions de l'athéisme. Ce sont cependant ceux qu'il appelle
les «ultras des Lumieres» qui porteront les plus puissants
coups de boutoir contre les certitudes révélées. Ils vont
beaucoup plus loin que les Rousseau et autres Voltaire:
ces derniers, humant lair du temps, couchent sur papier
—et avec quel talent!— les idées souterraines du moment.
Mais ils n’en restent pas moins des philosophes de salon,
pensant la philosophie pour les philosophes.

Les «ultras», eux, veulent mettre les idées a la portée de
tous. La philo est la pour changer radicalement la vie, pas
pour disserter entre seuls lettrés. Un Helvetius, par exem-
ple, croit beaucoup, déja, a la mission de linstituteur et a
son role d'éclaireur des consciences... Pour Onfray, pas de
doute: les vraies Lumiéres, les belles et grandes Lumieres
de ce dix-huitieme qu'annoncaient déja les libertins du sie-
cle précédent, ce sont bien ces «ultras», pour qui aucun su-
jet n"est plus tabou, pas plus la religion que la monarchie.

Figue emblématique de ces penseurs, l'abbé Jean Meslier,
«curé athée» d'Etrépigny (Ardennes). Auteur d'un épais
«Testament» (1729) dans lequel «il conchie ['Eglise, la Re-
ligion, Jésus, Dieu, mais aussi laristocratie, la Monarchie,
[Ancien Régime»?, cet ecclésiastique d'avant-garde esti-
mait plus instructives les fables d'Esope que «toutes ces
grotesques et basses paraboles rapportées dans l'Evangile».
Ce qui nous vaut, on s'en doute, une lecon particulierement
en verve du professeur Onfray (CD n°3).

On ne déflorera pas les autres, toutes aussi captivantes, qui
embrassent un siecle essentiel, passent par des chemins
de traverse pour mieux décrypter Uhistoire officielle —ou
ce qui en a été proposé— et égréne un tourbillon d'idées
que n'auraient pas dénigrées les ultras des Lumiéres, pour
lesquels Onfray-le-franc-tireur cache mal sa sympathie.

Terrassée par la Raison, la foi du XVIII® siecle? Rien n’est
moins s{r. Mais minée par des idées en marche, raillée par
des libertaires, sapée par des esprits curieux, oui, assuré-
ment. Elle n"a pas pour autant dit son dernier mot...
Stéphane Renard

2 Onfray Michel, Traité dathéologie,
Grasset, Paris, 2005, p.95.

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 13



dossier

NE PAS CROIRE, MODES

Aux origines des religions

Quand la préhistoire nous enseigne les processus constitutifs de 'humanite,
religions incluses.

Durant limmense durée des temps préhistoriques, ' écono-
mie humaine fut essentiellement prédatrice. Chasse, péche,
cueillette entretenaient un mode d'équilibre alimentaire
entre Llhomme et la nature. Les traces de considérations
métaphysiques restituent cette modalité d’échange, égale-
ment illustrée chez les peuples prédateurs actuels: avant les
vagues colonisatrices européennes, celles-ci constituaient
de tres loin lessentiel de lhumanité. On y retrouve, comme
en miroir a la prédation, les pratiques animistes les plus an-
ciennes, mais aussi les plus fondamentales, propres a notre
espéece et comme exsudées spontanément de notre esprit.

Par exemple, les soins apportés a l'ensevelissement des dé-
funts fossiliserent des gestes rituels vieux au moins d’'une
centaine de millénaires, dés les Néandertaliens. La protec-
tion systématique des restes humains leur conféere un destin
particulier, opposé a celui du gibier réduit a la consomma-
tion au titre alimentaire. Symétriquement, certains éléments
animaux furent réinvestis d'une valeur symbolique, tels des

Norman Dilworth, Spirit, 2004 (acier) - «Une évolution naturellen,
superbe rétrospective de cet artiste dont I'univers poétique se combine
avec des formules mathématiques - jusqu'au 30 septembre - Musée
départemental Matisse - Le Cateau-Cambrésis (France) -
museematisse@cg59.fr

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

© Philip Bernard

trophées. Des encornures et des ramures furent sélection-
nées et introduites dans la fosse sépulcrale, comme un té-
moignage du rapport essentiel au monde naturel incarné
par la faune.

Autant que les tombes, les dépdts votifs figent le geste ri-
tuel qui leur a donné naissance. Dans le méme temps, ces
images «hyper-réalistes» incarnent la pensée en lui don-
nant une substance matérielle. Tout, dans le comportement
de ces hommes, manifestait la puissance d’imagination, de
prédiction et de controle: les chaines techniques subtilement
adaptées, la chasse coordonnée et la répartition fonctionnelle
des habitats. Ces aptitudes logiques ont d{ posséder leurs
équivalents dans l'élaboration de la pensée mythique et des
rituels que celle-ci requérait.

Lillustration de cette conception sacrée de lunivers éclate
lors des phases récentes ou, désormais, limage reproduit
la pensée mythique, a la fois sous forme de statuettes et de
peintures sur les parois des grottes profondes, tels des sanc-
tuaires inaccessibles. Les cortéges animaliers autant que les
dispositions des figures manifestent les régularités du dis-
cours, d'abord oral puis pérennisé dans la roche tel un défi au
temps, que toute pensée mythique s'efforce de relever.

Le choix des especes représentées souligne a la fois des
constantes répercutant les récits, et de profondes différen-
ces avec les animaux chassés. Ceux qui entrent dans le bes-
tiaire des mythes possédent les dispositions articulées du
récit, sans rapport avec le monde réel. La force acquise par
ces images est alors incorporée a limaginaire, qui y puise sa
légitimité et sa permanence.

La logique du monde
au service de lhomme

Ala fin des temps glaciaires, lorsque les modes de vie pa-
léolithiques furent mis en cause, une modification radicale
et irréversible se manifeste simultanément en divers lieux
de la terre, comme si elle était inéluctable: Uesprit était
«prét». Désormais, les images humaines s'amorcent puis
s'imposent: la femme productrice et lhomme combattant.
Quels que furent les messages mythiques contenus, leurs
valeurs transitent alors par un substitut analogue a lauteur
de ces mythes. Ce renversement fut crucial dans Uhistoire
de la pensée, car il superpose lintention et laction, le su-
jet et lobjet. Lhomme ne regarde plus que lui-méme dans
lordonnancement du monde, il en récupére la logique pour
la mettre a son service.

C'est aussi le moment ou humanité cherche a maitri-
ser son destin biologique en asservissant la nature par

la domestication, amorcée des lors et qui reste sans fin
aujourd’hui encore, au risque de lextermination totale des
ressources et au détriment de leur propre rythme repro-
ductif. Cette double audace, matérielle et mythique, s'en-
clenche une dizaine de millénaires avant notre ére, elle se
complexifie ensuite autour de «panthéons» ou les figures
humaines s'assortissent d'attributs et se combinent dans
des situations figées: la femme aux lions, lhomme aux
taureaux. La délégation des fonctions artisanales se pro-
longe par celles affectant les relations aux dieux: lespace
du sanctuaire se découpe au sein du monde social, tem-
ples et clergé s'imposent (le «templum» latin signifie «dé-
coupé») en imprimant leurs traces trés matérielles.

La force, ressentie par chacun, tendant vers une valeur sa-
crée, se trouve récupérée dans un ordre social dénommé
«religion». Ce cadre, externe a la pensée individuelle, tend
a se perpétuer afin d'attester la puissance de ses fonde-
ments. Comme les images paléolithiques, la religion nou-
velle forme un défi au temps. Ainsi Uhistoire s'en trouve-t-
elle déterminée.

Au rythme de la conscience
et de la sacralité

L'émergence de lesprit avec celle de lhumanité, il y a quel-
ques millions d'années, puis son évolution pour aboutir
aux sciences et aux religions, peuvent étre retracées par
des témoignages archéologiques reconstituant un schéma
d’autant plus logique qu'il est universel. Partout sur la terre,
comme le langage ou l'écriture, les étapes essentielles de
laventure cognitive se succédent sous forme cohérente:
autant que la conscience, la sacralité poursuit un rythme
évolutif, enserrant les audaces de Uesprit individuel d’'une
double contrainte du c6té de la lucidité et de celui de les-

Marcel Otte est l'auteur en 2007 de Arts protohis-
toriques — Laurore des dieux, Bruxelles, Editions
De Boeck, 175 pp.

Ily rassemble et commente les témoignages ar-
chéologiques susceptibles de traiter du lien entre
le profane et le sacré avant les périodes histori-
ques (néolithique et 4ge des métaux) pour «ex-
traire de leur gangue naturelle les formes qui nous
révélent les préoccupations spirituelles».

Il est également l'un des contributeurs de L'origi-
ne des religions, Sciences humaines, Les Grands
Dossiers n°5, décembre 2006/janvier, février
2007, 94 pp., document remarquable et tres criti-
que sur toutes les certitudes en ces matiéres.
P.D.

OIRE, MODES D'EMPLOI

pérance, toutes deux codifiées. L'une sans lautre semble
mener au chaos, plusieurs fois attesté dans [histoire hu-
maine, mais plus fréquent encore au fil de limmense pré-
histoire. Des pans entiers de civilisation s'effondrent, tandis
que d'autres prennent le relais. Lactuelle globalisation pré-
sente, a cet égard, une situation inouie qui pourrait aussi
bien étendre ce chaos intellectuel a lampleur prise par son
extension mondiale.

Ainsi, du Mexique a la Chine et dans toutes les régions inter-
médiaires, on observe le méme mécanisme

affectant les sociétés productrices, comme

si toutes avaient d'abord franchi létape

spirituelle ou lesprit bascule d’'une phase

d'intégration a la nature, vers celle ou il s'en

désigne comme le maitre. Les divers plans

techniques, esthétiques et religieux repro-

duisent a lidentique lemprise de ces états

successifs, a peine modulée par les styles

régionaux. Aprés l'unité de Uesprit humain,

qui fut la conquéte des anthropologues du-

rant les années soixante, il faut aujourd’hui

considérer une homologie équivalente dans

son évolution, y compris avec ses phases

d’inertie ou d'audace. La clé de cette succession est loin
d’'étre atteinte car, en dépit de sa cohérence, histoire hu-
maine présente une infinie complexité. Et seule sa décom-
position permet d’en saisir le sens et larticulation.

Aux yeux des archéologues tout au moins, d'évidentes
traces matérielles témoignent a la fois d'une émergence
spirituelle propre a Uhumanité (loutil, le feu, la chasse) et
d'une codification toujours plus prégnante de la pensée
métaphysique (sépultures, images, temples). Ces deux
modes d’activités semblent, partout et toujours, en com-
plémentarité et suivent une direction générale, paralléle
et logique, en toute humanité. D'une emprise globale sur
la nature via le mythe et lanimisme, lesprit bascule dans
une inversion des valeurs ou il se place parmi les causes
universelles. A ce moment, ces forces prennent son image
et les «religions», au sens plein du terme (codes des rap-
ports aux dieux) prennent de lampleur, au moins dans les
sociétés productrices des biens alimentaires. Les images
divines s'accaparent des lors des fonctions sacrées, telles
le rythme des saisons, lemprise sur la nature hostile et
surtout, la délimitation d'un monde sauvage, opposé a ce-
lui devenu «civilisé».

Tous ces mécanismes aboutiront bien plus tard aux civi-
lisations antiques qui ont exacerbé autant le pouvoir po-
litique que le controle spirituel via les religions instituées.
Cependant, la préhistoire nous enseigne que ces proces-
sus furent constitutifs de lhumanité elle-méme et qu'ils
n‘ont rien d'anecdotique: ils sont autant de cas d’exemples
disponibles pour en saisir la cohérence. Cette science nous
force donc a opérer un pas en arriere pour considérer des
événements dans leur logique constitutive et dégagés de
toute tentation édifiante ou moralisatrice. Religions inclu-
ses, le phénomeéne humain constitue un vaste laboratoire
dont chaque observation devrait nous inspirer respect et
considération, mélés d’une vague fascination, car ony dé-
couvre finalement la gestation de notre propre regard.
Marcel Otte

Professeur de préhistoire
a l'Université de Liege

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

15




dossier

NE PAS CROIRE, MODES

Le neant comme fondement
et comme liberte

Et a chacun de produire lucidement et consciemment sens, valeurs,
normes et codes adaptés!

1 Pour plus de développements, voir
J. Jamin, «Imagination et imagi-
naire» in Les cahiers internationaux
de symbolisme, 89-90-91, CIEPHUM,
Mons, 1998, p.227-232; et J. Jamin,
«Castoriadis et le monde contem-
porain» in Espace de Libertés, n°279,
mars 2000, p.20 et 21.

2 Les concepts d'institution et de
création sont trés proches dans
l'ceuvre de Cornelius Castoriadis. Ils
renvoient a la création ou a linstitu-
tion d'un systeme symbolique, d'un
systéme de droits et de devoirs, d'un
ensemble de vérités et de valeurs
pour orienter son existence, etc.

3 C. Castoriadis, (1996), Les Carre-
fours du labyrinthe 4: La montée de
linsignifiance, Paris, Seuil, p.110.

4 Ibid., p.112.
5 Ibid., p.113.

La société dans laquelle nous vivons n'existe pas! Nous
['avons inventée, individuellement et collectivement, nous
lavons établie a partir de rien. Et a bien y regarder, en de-
hors de nos fabrications, il ne subsiste rien d'autre que le
néant: pas de valeurs, pas de Dieu, pas de lois et méme pas
de nature ni de biologie ou de physique, ou quoi que ce soit
puisqu’il faut un langage, des représentations et un cer-
veau pour pouvoir en parler et fixer un contenu sur ce que
nous percevons. La société n’existe pas en dehors de notre
capacité a la faire exister, et il va de soi que tout celan’a de
sens que dans la mesure ou nous nous mettons d’accord,
ensemble, plus ou moins consciemment, pour nous faire
croire que ce sens pourrait subsister en dehors de nos pe-
tits arrangements d'individus inquiets. Voila en substance,
et de facon un peu expéditive, lidée qui fonde Uceuvre du
philosophe politique Cornelius Castoriadis, décédé il y a
bientot dix ans'.

La société n’existe concretement qu'a travers lincarnation,
Uintériorisation et labsorption de son institution? (litalique
indique le vocabulaire propre a Castoriadis) dans et par
les individus qui la composent. La société est donc imagi-
naire, c’est-a-dire totalement réductible a lensemble des
institutions particulieres créées, perpétuées et transfor-
mées par le collectif social et anonyme; elle est réductible
a lensemble des normes, des valeurs, des Vérités et des
croyances que les individus ont sanctionné. Ces idées, ces
codes et ces normes n’existent pas dans la mesure ou leur
étre, leur existence n'est que par leur institution dans et
par les individus qui composent la société. Et en dehors
de ces derniers, en dehors de leur création, en dehors de
linvention humaine, il n'y a rien, c’est le néant, le vide de
sens intégral.

Prenez la revue qui est entre vos mains, si vous retirez nos
codes, nos conventions, nos regles et nos habitudes, ce
n'est plus une revue, ce n'est plus du papier, ce n'est plus
rien et vous n'aurez méme plus de mots pour décrire cette
perte de sens, car le langage, comme le reste, est une créa-
tion humaine et rien d'autre. Si vous retirez notre capacité
a faire étre ensemble le monde en général et la revue en
particulier ([exemple trivial parmi bien d’autres) avec nos
codes, nos obligations, nos regles de conduite et les mots
pour les qualifier; si vous retirez notre capacité a faire étre
un monde qui a du sens, il ne subsiste rien! Si vous enlevez
notre capacité a tapisser avec du sens un monde quin‘en a
pas, vous aurez le néant, c’est-a-dire un donné brut qu’on
ne peut méme pas nommer car le langage, comme la lo-
gique et la raison sont des créations humaines qui n'ont

16 |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

d’autres existences que celles que l'on veut bien leur don-
ner grace a nos petits arrangements individuels.

Limagination radicale de 'lhomme

La société s'institue en créant un monde qui lui est propre
et cette capacité a créer et a instituer prend sa source a
deux niveaux. Avec limagination radicale, lhomme posse-
de une capacité a créer un monde, a effectuer une mise en
image, a créer du sens la ot il n'y en a pas. Cette imagina-
tion, nous dit Castoriadis dans La montée de linsignifiance,
est radicale car elle «n'est pas simplement la capacité de
combiner des éléments déja donnés pour produire une autre
variante d’'une forme déja donnée; limagination est la capa-
cité de poser de nouvelles formes»®, elle est une création
pure, une création ex nihilo. Elle constitue, au niveau indi-
viduel, ce qui fait étre un temps, un espace et une réalité,
elle est surgissement perpétuel d'un flux de représentations,
daffects et de désirs indissociables*. Avec son imagination,
homme institue le réel, et met du sens sur le néant.

A c6té de cette capacité créatrice de lindividu, Castoriadis
évoque limaginaire social, ce second niveau a partir du-
quel «la société se fait étre» sur le néant. C'est cet imagi-
naire «qui crée le langage, qui crée les institutions, qui crée la
forme méme de linstitution, nous ne pouvons le penser que
comme la capacité créatrice du collectif anonyme qui se réa-
lise chaque fois que des humains sont assemblés, et se donne
chaque fois une figure singuliére, instituée, pour exister»®. Le
collectif social et anonyme crée son propre monde, il insti-
tue, maintient, altére et perpétue une société qui détermi-
ne ce qui est réel et ce qui ne lest pas, ce qui a un sens et
ce qui en est privé.

Limaginaire, c’est un systeme symbolique, un monde
propre, une société donnée, un ensemble de vérités. Un
exemple efficace est donné dans Linstitution imaginaire de
la société: «Pour ce qui est de la place des hommes a tous les
niveaux de la structure productive et économique, [...], traiter
un homme en chose ou en pur systéme mécanique n'est pas
moins, mais plus imaginaire que de prétendre voir en lui un
hibou, cela représente un autre degré d’enfoncement dans
limaginaire; car non seulement la parenté réelle de 'homme
avec un hibou est incomparablement plus grande qu'elle ne
lest avec une machine, mais aussi aucune société primitive
na jamais appliqué aussi radicalement les conséquences de
ses assimilations des hommes a autre chose, que ne le fait
lindustrie moderne de sa métaphore de 'homme-automate.
(...] Dans les deux cas, on voit a lceuvre cette forme particu-

liére de l'imaginaire qu’est l'identification du sujet a ['objet. Le
fétichiste vit dans un monde privé avec son partenaire, le féti-
chisme capitaliste détermine la vie réelle du monde social»®.

Ce qui précéde a quelques conséquences sur le besoin
que nous avons tous a donner du sens sinon au monde
en général au moins a notre petite existence. Premiere
conséquence, si la société dans laquelle nous vivons
n'existe concrétement qu'au travers de lincarnation, lin-
tériorisation et labsorption de son institution dans et par
les individus qui la composent, si la société est vraiment
imaginaire, cela signifie que la création historique (la créa-
tion quotidienne individuelle et collective) ne posséde pas
une dialectique, une logique interne ou une raison cachée:
la raison n’est pas dans la nature, dans le monde ou dans
lespace, elle est dans notre téte et nulle part ailleurs. Si
la société est imaginaire, cela signifie que Uhistoire n'obéit
pas aux lois de Uhistoire qu'un Marx et d’autres, avant et
apres lui, ont bien essayé d'identifier et de comprendre, et
cela signifie qu’elle est encore moins le fruit d'une quel-
conque puissance divine ou naturelle. Non! Lhistoire des
hommes est création d'étre, elle est surgissement d'un
ensemble de significations comme monde propre et com-
me histoire, elle est institution d’'un monde ou d’une réaljté
dans le champ social-historique. Elle est création ex nihilo,
création de quelque chose a partir du néant (l'a-sens). Elle
est émergence du nouveau, de laltérité et de la différence,
elle est création ontologique dans le champ social-histori-
que, elle est création a partir de rien, c’est-a-dire création
pure.

Une construction délirante

Deuxieme conséquence qui découle de la premiére, si la
création est création ex nihilo, cela signifie que le sens n’est
pas donné, qu’il ne va pas de soi, qu’il ne nous préceéde pas
et surtout qu'il n'est pas la pour étre saisi. La création ex
nihilo signifie que le sens n'est qu’un effet parmi d’autres,
un épiphénomene, une création propre a 'lhomme, une
construction délirante de lhomme dont le reste de l'uni-
vers n'a que faire. Le sens est comme la faim ou la soif,
c’est un besoin personnel et collectif qui ne renvoie a rien
d'autre qu’a lui-méme. Et il n’y a que 'humain pour étre
assez arrogant au point de vouloir mettre du sens sur ce
qui n’en a pas, au point de prétendre ensuite que ce n’est
pas lui qui a produit ce sens [notamment lorsqu’il s'invente
des dieux ou des destins), au point de faire croire enfin que
ses inventions sont vraiment réelles et qu’elles existent in-
dépendamment de nous.

«Savoir qu'on est larbitre de sa propre destinée est toujours
une découverte qui fait peur» (James Webb). Lontologie de
Cornelius Castoriadis peut sembler pessimiste et méme
peu réjouissante, elle révele lidée selon laquelle nous ne
sommes plus dans du sens déja donné et montre que nous
sommes «origine de ce qui sera», elle offre un monde qui

© Claudio Bravo

ROIRE, MODES D'EMPLOI

Claudio Bravo, Vendredi Saint, 1998 - Courtesy Malborough Gall, New York.
Une ceuvre hyperréaliste et métaphysique: une plongée dans la modernité, le baroque
espagnol et la Renaissance italienne, dans un mélange d'abstraction et de classicisme.

Musée Le Bellevue - Biarritz (France) - jusqu'au 30 septembre.

n'a pas de sens en dehors de celui qu’on veut bien lui don-
ner, elle réduit la recherche du sens de notre existence aux
raisons qui nous poussent a vouloir nous faire croire que
du sens subsisterait en dehors du social, en dehors de nos
cerveaux angoissés devant labime. Mais c’est oublier la
liberté et la responsabilité qui découlent de ce fait. Lon-
tologie de Cornelius Castoriadis affiche le néant mais elle
affiche aussi en conséquence la nécessité pour les indivi-
dus de produire eux-mémes lucidement et consciemment
le sens, les valeurs, les normes et les codes qui leur sem-
blent les plus adaptés a la vie. Elle est en définitive une an-
goisse devant le néant et une réjouissance dans la liberté
de créer. Elle est formidable mais douloureuse, elle nous
invite a flirter avec le néant, a surfer sur labsence de sens
«donné», et a marcher sur le vide sans avoir le vertige. Le
néant chez Cornelius Castoriadis, c’est un fondement an-
goissant comme source de liberté radicale, comme source
de créativité et donc comme source de responsabilité.
Jérome Jamin

6 C. Castoriadis, 1975, Linstitution
imaginaire de la société, Paris, Seuil,
p.220 et 221.

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 17



NE PAS CROIRE, MODE

Incroyance et raison

Nous vivons une curieuse époque, qui ne
correspond en tout cas pas exactement au schéma
rationaliste et moderniste concu au XIXe siecle.

Jacques Bouveresse

Peut-on ne pas croire ?

Sur la vérité, la croyance & la foi

Banc d'essais

1. Collection «Banc d'essais»,
Marseille, Agone, 2007, 286pp.
Prix: £ 24 euros. Le ou plutot
les systemes de notes sont les
plus absurdes que j'aie vus. Le
Monde diplomatique de février
2007 a publié un large extrait de
louvrage.

Certes les églises sont vides mais science, raison et athéisme
n‘occupent pas forcément le haut du pavé, méme en Europe.

C'est a ce paradoxe que s'attaque Jacques Bouveresse dans
son récent et maitre ouvrage Peut-on ne pas croire? Sur la vé-
rité, la croyance et la foi'.

Le titulaire de la chaire de philosophie du langage et de la
connaissance au Collége de France a eu autrefois la foi mais
il ne la plus, faute de pouvoir accepter en raison la croyance.
Il est depuis longtemps un rationaliste déclaré.

Comme tel, il ne peut que constater —avec justesse— que
des revendications d'incroyance au nom de U'honnéteté intel-
lectuelle telles que celle de Gide en 1947 «... la dignité humai-
ne et cette sorte de tenue morale, de consistance oU nous rat-
tachons aujourd’hui nos espoirs, se passe volontiers du soutien
et du réconfort de la Foi» sont prises actuellement pour «une
forme de dogmatisme ou de sectarisme intolérable».

Le mal vient essentiellement des attaques contre la science
et la raison, mais [Eglise n'en est pas la cause. L Eglise hésite
entre le maintien de sa position multiséculaire de conciliation
de la foi et de la raison (c’est le theme central du discours de
Benoit XVI a Ratisbonne] et la tentation de reconquérir le ter-
rain perdu en abandonnant un contenu trop rationalisé pour
le croyant de base. Ce serait sans doute l'axe interne des cha-
rismatiques ou le risque externe des évangéliques.

En fait, pour UEglise, admettre qu'elle ne détient pas la vé-
rité ou que ce concept est vide de sens pose un probleme qui
n’est pas si loin de celui des rationalistes.

La déconstruction postmoderne

La vraie source du changement des esprits, c’est la critique
postmoderne de la raison et de la science, ramenées au rang
de croyances parmi d’autres.

La forte montée de lirrationalisme est bien ce qui fait que
«ce ne sont pas ceux qui refusent de donner des preuves [de
leurs croyances] mais plutdt ceux qui osent encore en deman-
der qui sont accusés la plupart du temps dadopter une attitude
agressive et offensante».

Jacques Bouveresse s'en prend essentiellement a Richard
Rorty et Gianni Vattimo, mais aussi a un grand précurseur
de lesprit postmoderne (en matiére de religion), William Ja-
mes, auteur en 1902 de UExpérience religieuse et fondateur
du pragmatisme. James situe la religion dans lexpérience,
le sentiment et non les formulations dogmatiques. Valoriser

18  |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

la seule expérience religieuse implique de mettre toutes les
croyances sur un pied d'égalité, sauf évidemment le refus de
cette expérience. En cela, James est déja postmoderne.

Mais, nous dit Bouveresse, y a-t-il quelque sens «de deman-
der a quelqu'un de respecter une croyance que son intellect
considere comme stupide... 7?»

Pour Rorty et Vattimo «la démocratie, 'herméneutique et
le christianisme, du point de vue postmétaphysique, ne sont
pas des méthodes pour découvrir la vérité et excluent délibé-
rément toute question concernant le vrai». La Bible n'est en
rien manuel de théologie, elle ne nous dit pas comment
est fait Dieu (a ce compte, on peut tout dire). La seule
vérité qu’'elle nous révele (il y a donc quand méme une
vérité...), c’est la vérité de lamour. Pas bien difficile pour
Jacques Bouveresse de dire qu’on a déja entendu cela,
spécialement de la part de religions qui, dans leur action
concrete pendant des siécles, ont fait tout le contraire de
l'amour.

J. Bouveresse continue pour sa part de s'appuyer sur Ber-
trand Russell —qui sort du livre comme (a référence ratio-
naliste—, Nietzsche (dont il ne donne pas une lecture irra-
tionaliste) et Freud. Il s'agit d'auteurs et de textes d'avant la
Seconde Guerre mondiale. Les seules exceptions sont Alan
Sokal et le physicien de Louvain, Jean Bricmont, sans aucun
doute le plus éminent des athées francophones avec Bouve-
resse lui-méme. C'est symptomatique d'un débat qui n'est
pas réellement renouvelé.

Les postmodernes, par exemple, comme les religieux tradi-
tionnels, utilisent largument que trés souvent nous accep-
tons des croyances que nous ne pouvons démontrer (par
exemple que la terre est ronde). Il y a bien longtemps que
lon a répondu que cela n'est pas faux mais complétement
insuffisant pour réduire la science a une simple superstition:
«Ce qui compte, c'est que les raisons existent et non qu’elles
soient connues en permanence et le soient par tout le monde».

Le cas Debray

Restait a traiter du cas de Régis Debray. Lintellectuel francais
se dit sincérement athée mais refuse d'imaginer une société
sans religion ou sans sacré. La confusion des deux termes
est déja redoutable. Mais que veut dire réellement qu'il y ait
un sacré «laique» ou «républicain»? Debray voit du religieux
partout, mais des 1863, Littré avait mis en garde contre la
confusion entre une équivalence et une identité. Tout au plus

cela prouverait-il qu'une pensée effec-
tivement non religieuse n’est pas en-
core effective.

Et si lharmonie sociale exige une «reli-
gion», des 1912, Durkheim répond qu'il
n'yala qu'un truisme qui ne répond pas
a la question qui serait dés lors perti-
nente: que serait «ce que doit étre la
religion daujourd’hui?» et non pas res-
sasser celles d'autrefois.

Debray, confesse Bouveresse, n'a pas
tort de dire que la persistance des re-
ligions anciennes, voire leur apparent
«retour», pose probleme. Mais il n'y a
la rien d'autre qu'«un phénomeéne dam-
nésie historique bien connu qui amene a
revenir... aux bonnes vieilles solutions, en
faisant comme si elles navaient pas déja
été essayées avec le peu de succes... que
l'on sait», bref ce qu’en d'autres domai-
nes, on cache sous le nom de «retour
aux fondamentaux».

La démocratie
des croyances

Reste un point fondamental. Si toutes
les croyances se valent et qu'il n'y a

plus de vérité, ou est le critere externe
du débat démocratique? Les hommes
politiques suivent, enchantés, le cou-
rant postmoderne qui flatte et justifie
la démagogie. Celui-ci ne montre-t-il
pas que «nous soyons entrés définiti-
vement dans ['ére de la démocratie in-
tégrale en matiére d'idées et de croyan-
ces»? Mais c’est un vrai probléme pour
les démocrates. Nul n’a jamais pensé
que si tous les individus ont les mé-
mes droits, il en allait de méme avec
leurs croyances «méme quand elles
sont, du point de vue rationnel, absolu-
ment dépourvues de plausibilité et de
fondement».

Et s'il n’y a plus de critéres, ne som-
mes-nous pas en train de créer un
«certain droit & lincompétence, un
droit de ne pas essayer de savoir, de ne
pas raisonner et de ne pas réfléchir»?

Réfléchissons en effet, notamment
aux effets pervers d'une théorie «qui
consiste a essayer dutiliser les Belzé-
buth de lignorance» en en espérant des
résultats parfaitement mythiques.
Patrice Dartevelle

«Le moment de la priére individuelle arriva, & la rue du Cheeur, Bruxelles, 2007».
Raymond Dakoua, Effervescences, Galerie du Botanique, Bruxelles - jusqu'au 23
septembre - www.botanique.be - Un livre a également été publié aux Ed. Michel
Husson. La démarche de R. Dakoua témoigne de la complexité du phénomeéne reli-
gieux des «églises de réveiln. Il n'y est pas seulement question de dieu mais aussi de
regroupement social, d'appartenance a un groupe.

LRICITE

Le Président Barroso
recoit la Fédération
humaniste européenne

Une délégation de la Fédération hu-
maniste européenne (FHE) qu'ac-
compagnaient Pierre Galand, Pré-
sident du Centre d’Action Laique et
Sonja Eggerickx, Présidente de [Unie
Vrijzinnige Verenigingen, a été recue a
linvitation du Président Barroso, le 5
juillet 2007.

Au cours d'une discussion trés ouver-
te, la FHE a exprimé son souhait
d'étre impliquée dans toutes matie-
res et débats de [Union européenne
comprenant des implications morales
et éthiques.

La FHE a exprimé ses inquiétudes
concernant les violations des droits
de 'Homme en Pologne, rapportées
par ses collegues humanistes et lai-
ques en Pologne. Le Président de la
Commission européenne partage ces
craintes concernant les violations des
droits de lHomme qui affectent mal-
heureusement d'autres pays euro-
péens. Il a accueilli favorablement la
volonté de dialogue de la FHE qu'il
souhaite continuer.

La délégation de la FHE a remis au
Président Barroso un exemplaire de
louvrage Le réve européen, publié a
loccasion du 50° anniversaire du Trai-
té de Rome.

Pierre Galand a présenté plusieurs
positions relatives a la laicité.

Le Président Barroso s'est dit réso-
lument en faveur de la séparation
entre UEglise et [Etat car il a vécu les
collusions de UEglise catholique por-
tugaise avec la dictature du régime
Gaetano-Salazar. Il a poursuivi en
disant qu'il avait été éduqué a lécole
publique et qu'il défendait cet ensei-
gnement de qualité.

Le Président Barroso a de plus dé-
claré qu'il avait la volonté de recréer
en Europe une culture des droits hu-
mains. [l

[Communiqué de presse)

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

19



Des enfants derriere
les barbeles

L affaire Angelica nous a rappelé que le régime

de détention des mineurs issus de l'immigration bafoue
les droits de U'enfant. La Belgique n’a cependant pas

le monopole de tels traitements.

Selon la Cimade,
I’enfermement et ses
conséquences auraient pour
but d’amener les migrants
renvoyés dans leurs pays
d’origine a y écorner la
croyance dans un eldorado

européen.

www.nominorsindetention.org/
download/detenion-mineur-
europe-cimade.pdf

Son beau visage a fait la une des mé-
dias belges et étrangers cet été. Laffai-
re n'avait pourtant rien d’exceptionnel.
Comme Angelica, tant d’autres enfants
de limmigration atten-
dent derriere des cltures
d'étre expulsés vers leur
pays d'origine. Leur nom-
bre n'a cessé d'augmenter
au cours des derniéres an-
nées. Ils étaient ainsi 627
en 2006. Cela, bien que la
Belgique ait été condam-
née en 2002 pour la déten-
tion de Tabhita, une petite
Congolaise de cing ans,
par la Cour européenne
des droits de UHomme.
La Cour avait assimilé cet
enfermement a un traite-
ment inhumain et dégradant.

Bien qu'exploitée le plus souvent de
maniere émotionnelle, au risque d'oc-
culter les grands enjeux de Llimmi-
gration, la couverture médiatique de
l'affaire Angelica a eu le mérite de jeter
la lumiére sur le sort réservé par nos
démocraties aux enfants de migrants
illégaux. Un sort inacceptable pour
nombre d'ONG versées dans la défense
des droits humains. Pourtant, cette
politique n'a rien d'isolé. Pour preuve,
le panorama européen que lon doit a
I'ONG francaise Cimade'. A le parcourir,
on comprend que les mémes difficultés
—ou le méme manque d'imagination et
d’humanité— se posent partout sur le
Vieux Continent.

Ainsi apprend-on que lexpulsion des
mineurs est réglementée et autorisée
par la Belgique, lAllemagne, Malte,
les Pays-Bas et lAutriche. L'Espagne
expulse si les enfants sont réception-
nés par la famille ou par une agence
spécialisée dans le pays d'origine. La
Slovénie fait de méme pourvu que les

20 |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

conditions de réception et de vie soient
assurées. Il n'existe pas de réglemen-
tation dans les autres pays.

S'agissant de détention des mineurs,
lltalie, Ulrlande et la Finlande linter-
disent strictement. La Belgique et les
Pays-Bas lautorisent sans conditions.
Elle est en revanche permise avec des
restrictions:

o sur lage en République tchéque (plus
de 15 ans), en Autriche (plus de 14
ans), sur la durée de la détention en
Grande-Bretagne (théoriquement en-
tre une nuit et dix jours ) et en Slové-
nie («temporairement»);

e sur les conditions de détention en Slo-
vaquie (séparation des adultes).

En Allemagne, les Lander faconnent a
leur maniere les dispositions liées a la
détention des mineurs, celle-ci étant
autorisée par la loi fédérale.

Enfin, si lEspagne, la Grece et Malte

n‘ont pas réglementé cette détention,
ces pays la pratiquent couramment.

Quant a la réglementation sur les fa-
milles, elle n'existe pratiquement nulle
part en Europe, sauf en Belgique ou
leur détention est expressément auto-
risée. La République tcheque, la Slo-
vénie et la Finlande prévoient qu'il ne
peut y avoir de séparation des familles.
La Slovaquie estime qu’elles peuvent
étre détenues séparément en fonction
des circonstances.

Bref, un manque total d’harmonisation
qui laisse chaque Etat membre maitre
chez lui. Du changement est toute-
fois annoncé. Mais va-t-il dans le bon
sens?

Le 14 mars dernier, a Strasbourg, la
Cimade et lassociation Thémis ont
organisé au Conseil de [Europe une
conférence pour le respect des droits
des mineurs. A l'épogue, le milieu as-
sociatif européen de défense des droits
des étrangers s'était fortement mobili-
sé, préoccupé par le projet de directive
«retour» en discussion au Parlement
et au Conseil des ministres de [UE. Ce
texte, qui est a lagenda des eurodépu-
tés lors de cette rentrée, vise a harmo-
niser les législations européennes sur
l'enfermement et léloignement des
étrangers en situation irréguliere.

Le 5 octobre 2006, un appel européen
avait été lancé pour lui faire barrage.
Il a été signé par 254 organisations,
3518 citoyens et 89 élus. Sa principale
préoccupation concerne labsence de
dispositions visant la protection des
mineurs étrangers. Cette absence
pose plusieurs problemes juridiques,
comme lincompatibilité entre une pos-
sibilité de retenir/détenir et d'expulser
un mineur (rendue possible avec la
proposition de directive] et le respect
des traités internationaux signés et ra-

I «La couverture médiatique de I'affaire Angelica a eu le mérite de jeter la lumiére sur le sort réservé
par nos démocraties aux enfants de migrants illégaux.

eb|dg o

tifiés par les Etats membres de [UE [en
particulier la Convention internationale
des droits de Uenfant qui impose le res-
pect de «l'intérét supérieur de Uenfant»
et la Convention européenne des droits
de lhomme qui exige le respect du droit
a la vie privée et familiale).

Des droits bafoues

Or, pour les ONG, ces droits sont ba-
foués. Elles disent enregistrer une net-
te altération du droit et une augmenta-
tion généralisée de l'enfermement des
mineurs. Parmi les traitements dénon-
cés: lutilisation abusive de tests os-
seux. Ceux-ci servent a déterminer la
minorité puisque le premier enjeu pour
un mineur en zone d’attente est de fai-
re reconnaitre celle-ci. Toujours selon
ces ONG, ces tests créent au-dela du
probleme éthique une marge d'erreur
potentielle de 18 mois (sachant que la
plupart sont des jeunes agés de 15 a
18 ans) et entrainent de graves consé-
quences psychologiques sur les enfants
(angoisses mortiféres, phénoménes de
dépersonnalisation, difficultés de re-
construction). La Cimade va plus loin
en stigmatisant le cynisme des Etats
d'accueil: lenfermement et ses consé-
quences auraient pour but d’amener
les migrants renvoyés dans leurs pays
d'origine a y écorner la croyance dans
un eldorado européen, décourageant
ainsi les autres candidats au voyage.

L'appel européen contre l'enfermement
et l'éloignement des mineurs part d'un
postulat: lorsque l'on parle d’enfant, il
n’est pas question de transiger avec les
droits fondamentaux.

Les mois qui viennent verront peut-
étre ce dossier avancer. La proposition
de directive sur le retour des ressortis-
sants de pays tiers en séjour irrégulier
veut fixer un ensemble de normes. Les
régles sont applicables a tout ressor-
tissant d'un pays tiers qui se trouve il-
légalement sur le territoire de 'Union,
quel que soit le motif de cette irrégula-
rité (expiration du titre de séjour, rejet
d'une demande d’asile, retrait du statut
de réfugié....). Elle prévoit une procé-
dure en deux temps:

o UEtat membre prend une décision de
retour a l'encontre de tout ressortis-
sant étranger en situation irréguliére
sur le territoire. Celui-ci dispose alors
d'un délai de départ volontaire de
quatre semaines au maximum;

o siil refuse de retourner dans son pays
d’origine de son plein gré, l'Etat mem-
bre prend une décision d'éloigne-

ment. Elle est accompagnée d'une
interdiction de réadmission d'une
durée maximale de cing ans, sauf in-
dications contraires (par exemple, en
cas de menace grave a lordre public
ou a la sécurité nationale).

Afin d'accélérer les procédures, les
Etats membres ont toutefois la possi-
bilité de prendre la décision de retour
et la décision d'éloignement au moyen
d'un seul et méme acte ou d'une seule
et méme décision. Le texte permet en-
core la mise en place de mesures de
garde temporaire. Par exemple, si lap-
plication de mesures moins coercitives
ne suffit pas ou si la personne concer-
née risque de prendre la fuite au cours
du délai de départ fixé. Cette détention
provisoire avant expulsion ne devrait
pas excéder six mois.

La proposition prévoit des voies de re-
cours contre de telles décisions, que le
recours soit suspensif ou accorde un
sursis a la personne concernée.

Le texte exige encore que la détention
et le rapatriement des personnes en si-
tuation irréguliere s'effectuent dans le
respect de leurs droits fondamentaux
et du droit international, notamment
le droit au regroupement familial et la
convention des Nations unies relative
aux droits de l'enfant de 1989.

Mettre en place
une politique migratoire

Va-t-on vers un mieux? Il serait éton-
nant que le texte amendé et finalement
accepté a terme par le Parlement et les
Etats membres satisfasse les ONG qui

lui sont aujourd’hui op-
posées. Le dilemme que
connaissent les pays de
destination restera posé:
comment sassurer de
lexpulsion d'un mineur
en situation illégale si on
ne peut lenfermer?

Répondre a cette ques-
tion passe pour maints
observateurs de limmi-
gration par une appro-
che globale. Pour Mario
Gotto, lex-directeur du
CIRE (Coordination et Ini-
tiatives pour et avec les
Réfugiés et Etrangers), elle se définit
ainsi: «Je crois, aujourd’hui encore plus
qu'hier, que la mise en place d'une po-
litique migratoire (en lieu et place d'une
politique antimigratoire] est plus fonda-
mentale que jamais pour lavenir de nos
sociétés. La liberté de circulation et d'ins-
tallation doit étre lobjectif dans lequel
doivent s'inscrire nos combats pour le
droit a la citoyenneté des immigrés, nos
combats pour lintégration, nos combats
pour la régularisation»?.

Mais on est loin du compte. Des gos-
ses que l'on enferme derriéere des bar-
belés. Des migrants qu’on laisse déri-
ver des jours durant en Méditerranée,
accrochés a un filet a thon. Des pays de
destination qui se montrent incapables
de s'entendre sur une politique com-
mune européenne. Voici quelques-uns
des douloureux parameétres de limmi-
gration et de sa «gestion», les grands
défis du XXl siecle. |

Pascal Martin

Un communiqué de presse du CAL

«Je crois, aujourd’hui
encore plus qu’hier, que
la mise en place d’une
politique migratoire
(en lieu et place d’une
politique antimigratoire)
est plus fondamentale que
jamais pour I’avenir de
n0s Sociétésn.

2 Le Soir, 31 juillet 2007, p. 11.

Un enfermement et une expulsion indignes

Le Centre d’Action Laique a adressé ce jour une lettre au Vice-Premier Ministre et Mi-
nistre de I'Intérieur Patrick Dewael pour marquer son indignation par rapport a I'enfer-
mement et a I’expulsion ce lundi 30 juillet d’Angelica Cajamarca. Malgré de multiples
réactions d’opposition et les débats actuels en matiere de politique d'immigration et
plus particulierement a propos de 1’enfermement injustifié de plus en plus fréquent de
mineurs, cette expulsion a été confirmée pour ce soir par le vol Bruxelles — Quito (via

Amsterdam) de 18h50.

Le CAL en appelle au respect scrupuleux de toutes les procédures légales en matiere
d’expulsion. Il ne pourrait admettre qu’il soit procédé a 'expulsion d’Angelica Caja-
marca de maniere détournée au départ d’Amsterdam.

(30 juillet 2007)

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 21



22

Turquie

Des urnes de tous les dangers

Au printemps 2007, c’est Uétincelle: la
laicité turque s'oppose a ce que le pré-
sident Sezer, un civil laique convaincu,
soit remplacé par le ministre des Affai-
res étrangeéres, Abdullah Gil, un isla-
miste lié aux milieux financiers séou-
diens. Le président sortant a toujours
refusé que des femmes voilées assis-
tent a ses réceptions... ce qui excluait
mesdames Erdogan et Gul!

Quant au premier ministre Erdogan,
ancien cadre, comme Gil, du Refah
dissout par larmée pour fondamen-
talisme actif, il participa ardemment
a la prise de pouvoir de lAKP. Un de
ses discours se clotura par une phrase
révélatrice. «Nos minarets seront nos
baionnettes, nos coupoles nos casques,
nos mosquées nos casernes pour réta-
blir les valeurs de lislam».

ILfut condamné a cing années d'inéligi-
bilité, sanction qui fut levée par le nou-
veau parlement dominé par LAKP.

On concoit 'émotion du milieu laique
lorsque se répand au printemps la
rumeur qu’'il compte se présenter a la
fonction supréme de UEtat. Mais LAKP
désigne Abdullah Giil car une telle stra-
tégie permet de verrouiller totalement
la gestion de UEtat en s'emparant de la
présidence et en conservant le poste
de Premier ministre. Des millions de
laiques descendent dans la rue, et l'op-
position quitte le parlement afin que le
quorum ne puisse étre acquis.

Erdogan et Giil: la Turquie semble définitivement aux mains

de I'AKP.

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

ddV e

Quel dilemme pour Bruxelles!

L'Europe s'évertue a défendre la laicité
du temporel dans son espace démo-
cratique, qu'elle entend dégager de
toute influence du spirituel. Mais elle
exige, envertu de lapplication des prin-
cipes démocratiques qui la cimentent,
le retrait du pouvoir de larmée turque,
qui est pourtant garante du maintien
de la laicité! Ce qui explique pourquoi
les partis d’opposition et la déferlante
de manifestants civils hostiles a [AKP
ont conspué 'Union européenne.

Lengrenage est enclenché. Le gou-
vernement fait voter, le 9 mai 2007,
un amendement permettant ['élection
directe du président, tablant sur le fon-
damentalisme du milieu rural.

Le président Sezer use alors de ses
deux vetos, a chaque fois rejetés par
le parlement! Il déclenche l'organi-
sation d'un référendum, sa derniére
cartouche.

Le gouvernement d’Ankara dresse
alors un plan habile. Il décrete des
élections anticipées en juillet 2007,
assuré de renforcer la majorité is-
lamiste au parlement. Laide finan-
ciére extérieure est forte, le social et
l'économie ont bonifié, et les partis
de l'opposition laique sont soit sclé-
rosé et ultranationaliste (le CHP)
soit hyperdroitisant (le MHP). Et la
déferlante a lieu: 47,6% pour VAKP
(un gain de 13%) et la majorité abso-
lue en sieges!

Larmée, soutien laique...

Une dangereuse épreuve de force, sur
un terrain essentiel: en principe, le
président de la République est le chef
de larmée qui ne veut pas dés lors
d'un président islamiste... soutenu
paradoxalement par les laiques euro-
péens prisonniers de leurs valeurs dé-
mocratiques hostiles a toute ingérence
de larmée!

De fait, larmée annonce fin juillet
qu’elle s'oppose a un retour en force du
spirituel, ce qui signifierait labandon
de tout lédifice testamentaire laique
de Mustafa Kemal, socle semblable a

celui de la loi de 1905, fondement de la
République laique francaise.

Triste situation, il est vrai, que celle
d'une nation dans laquelle la laicité ne
survit que protégée par une armée! Et
croire que UUE pourrait remplacer cet-
te armée dans son role de tutelle lai-
que sur un Etat de plus de 80 millions
d’habitants, ou lislamisme est nourri
de pétrodollars a profusion-perfusion,
releve du réve. D'autant que notre Eu-
rope manifeste une facheuse tendance
au laxisme a 'égard des excés du fon-
damentalisme religieux.

En placant en vases communiquants
les Vingt-sept et énorme Turquie, on
peut raisonnablement craindre que le
liquide de UEst n"envahisse le récipient
occidental avec l'aide du conservatisme
chrétien, plut6t que le contraire.

Les laiques turcs qui descendaient en
masse dans la rue pour préserver leur
avenir doivent, a mon humble avis, étre
mieux informés du risque qu’ils cou-
rent que ne le sont les Européens naifs
(ou intéressés par la voie ouverte vers
les ressources énergétiques de [Asie)
qui pronent la confiance en un gouver-
nement turc masquant ses objectifs
réels, fondés sur un électorat indénia-
blement islamiste.

Les dernieres élections n'ont rien ar-
rangé, au contraire. Larmée est mise
au défi d'agir, car [UE appuie le gou-
vernement turc et le front laique civil
s'est effondré. Le fera-t-elle si Erdogan
n'adopte pas un profil plus conciliant?
Or, Gul, fort du triomphe électoral, se
présente comme seul candidat a la
présidence avec la certitude d'étre élu
(ndlr: c’est chose faite depuis le 28 ao(it).

Et prenons bien conscience qu'une fois
les négociations closes et adhésion
acquise, le gouvernement turc retrou-
vera sa pleine liberté législative et,
qu’en cas de «contrariété» —notam-
ment de l'ordre du spirituel—, il pourra
faire usage de son veto pour bloquer
tous les rouages européens.

Les avatars autrichien et polonais
sont a cet égard facheusement exem-

plaires. [l
Jacques Rifflet

Nouvelle vague
roumaine

«Forcer les gens a écouter une histoire qu'’ils
ne veulent pas entendre, a [...) voir ce qu'’ils ne
veulent pas voir»: Mungiu a atteint son but
avec son film «4 mois, 3 semaines et 2 jours».

La Palme d'Or du Festival de Can-
nes a été décernée cette année a un
film roumain a petit budget qui traite
frontalement de la question de l'avor-
tement dans les derniéres années
du régime de Ceaucescu. De longs
plans-séquencesy exposent le calvai-
re subi par deux étudiantes, dont lune
est enceinte. Lavortement étant puni
par la loi, les deux amies se voient
soumises au chantage exercé par un
faiseur d'anges particulierement cra-
puleux. En toute impunité, il profite
de la situation pour violer les deux
jeunes femmes, lune apres lautre.
Le récit de cette journée en enfer
adopte un style naturaliste avec une
prédilection pour les lumieres bla-
fardes des néons ou la grisaille sans
apprét des extérieurs, les plus sinis-
tres possibles, d'une petite ville rou-
maine. Autant dire que le jury cannois
de 2007, présidé par Stephen Frears,
n‘aura cette fois pas cédé a la tenta-
tion de récompenser des productions
plus évidemment séduisantes ou
«glamour».

Cristian Mungiu est le réalisateur de
ce film a la tonalité tres sombre, dont
la vision est carrément éprouvante. Il a
39 ans et il s'inscrit dans la mouvance
cinématographique dite «post-décem-
bre», — décembre 1989 s'entend, date
de la chute du régime communiste de
Ceaucescu. Mungiu n’est en effet pas
le seul cinéaste roumain a se faire re-
marquer sur la scene internationale,
puisque son compatriote Cristi Puiu
avait gagné en 2005 le prix «Un certain
regard», pour son film La mort de Dante
Lazarescu et Cristian Nemescu, décédé
depuis, a été récompensé par le méme
prix pour son film California dreaming.
Nouvelles dispositions pour le finan-
cement des films, esthétique orientée
vers [«auteurisme»: nous pouvons

parler de nouvelle vague roumaine,
celle de 'apres-Ceaucescu.

4 mois, 3 semaines et 2 jours est le titre
de cette Palme d’'Or roumaine, et on
ne comprend qu’a mi-chemin du récit
la signification de ce titre mystérieux
puisque quatre mois, trois semaines
et deux jours indiquent L' état d’extréme
avancement de la grossesse qui doit
étre interrompue. Et c’est bien ainsi
que la connaissance des faits vient
dans ce film au spectateur: subreptice-
ment, a coups de dialogues chuchotés,
de passages a lacte de protagonistes
aux abois. Au plus prés de ces der-
niers, filmés souvent en gros plan par
une caméra chancelante, nous voila
les témoins «privilégiés» des prépara-
tifs anxieux de cette opération qui né-
cessite lusage d'une toile cirée; de la
réservation, a larraché, d'une cham-
bre d'hotel a un prix exorbitant; des
apres tractations menées avec ligno-
ble «<médecin»; de la récupération du
feetus sanglant qui git sur le carrelage
de la salle de bain; de son éviction dans
le vide-ordure... etc. Non, rien ne nous
est épargné, conformément au désir
du réalisateur:...«Je voulais que ce soit
dur, parce que je voulais forcer les gens a
écouter une histoire qu'ils ne veulent pas
entendre, a [...] voir quelque chose qu'ils
ne veulent pas voir». Que l'on ait ou non
du go(t pour cette mise en scéne non
exempte de tics et d'effets appuyés, a
force de vouloir étre vériste, on ne peut
reprocher a Mungiu de ne pas avoir at-
teint son but.

Le réalisateur a écrit cette histoire
en s'inspirant de la confidence d'une
femme faite quelques années plus tot.
Particulierement révolté par le récit de
lépreuve subie par celle-ci, et apres
avoir recueilli dans la foulée de nom-
breux témoignages rivalisant dans
Uhorreur, Mungiu construit ce scéna-

ETHIQUE

I L'avortement, un droit qui reste fragile et instable.

rio en décrivant d’'une facon clinique
le déroulement d'un fait divers hélas
banal, avec l'objectif déclaré de dénon-
cer la criminalisation de l'avortement.
Il place ainsi son histoire a la jonction
entre d'une part Uexpérience féminine,
et intime par excellence, de linterrup-
tion de grossesse et d'autre part, un
contexte historique connu, celui de l'in-
terdiction de lavortement imposée en
Roumanie en 1966. Cette loi a généré
un marché florissant d'avortements
clandestins, pratiqués a la sauvette et
dans des conditions épouvantables,
avec comme conséquence la mort
de plus de 500 000 femmes. Est-ce
que cette loi répressive allait de pair
avec un régime lui-méme autoritaire,
—sans doute—, le fait est en tout cas
que lune des premiéres mesures pri-
ses apres la chute du communisme
a été de légaliser lavortement. Nous
pouvons alors peut-étre considérer le
film de Mungiu comme un regard plein
d'amertume porté sur la période com-
muniste en Roumanie.

Ne perdons cependant pas de vue
qu'aujourd’hui, 25% de la popula-
tion mondiale vit dans linterdiction
totale du recours a lavortement,
considéré comme un crime pour
la personne qui le pratique comme
pour la femme qui le subit. Le cas
récent en Pologne de cette femme
non autorisée a avorter, au risque
de devenir aveugle, alors méme que
la loi constitutionnelle le permet,
montre a quel point le droit a l'avor-
tement est fragile et instable, que le
régime en place soit démocratique
ounon. [l

Vera Kotaji

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

23



-~

George Orwell

Un auteur d’une brilante
actualite

La lecture des essais d’Orwell, mais aussi de
ceux dont il est le sujet, constitue un exercice
d’étonnement et d’éducation du regard sur
notre actualité culturelle et politique.

1 George Orwell, «adelphi juillet
septembre 1948» in George Orwell,
Essais, articles et lettres volume [V,
éditions Ivréa/encyclopédie des nui-
sances, Paris, 2001, p. 541.

2 Jean-Jacques Rosat, «Le socia-
lisme de 'homme ordinaire» in La
politique selon Orwell, de John New-
singer, Agone, Marseille, p. IX.

3 Jean-Claude Michéa, Orwell édu-

cateur, éditions Climats, Castelnau-
le-Lez, 2003, p. 61.

4 Jean-Claude Michéa, Orwell, anar-
chiste Tory, éditions Climats, Castel-
nau-le-Lez, 2000, p. 111.

5 Jean-Claude Michéa, Orwell édu-
cateur, éditions Climats, Castelnau-
le-Lez, 2003, p. 159

6 Idem, p. 87.

L'ceuvre d'Orwell, que la plupart des
commentateurs ont confinée dans
la veine antistalinienne —cantonne-
ment bien utile aux laudateurs du
capitalisme comme systeme total et
pilier des démocraties libérales—, est
autrement plus complexe.

L'analyse que fait Orwell du totalita-
risme n'aurait-elle pas quelque vali-
dité dans la société mondiale ou nous
sommes? Sa conception du role des
intellectuels (humiliés par lindiffé-
rence que leur porte la société capi-
taliste] et sa définition de la common
decency (selon Orwell, la solidarité
intuitive avec les valeurs de la culture
populaire qui est le véritable centre de
gravité du socialisme) mériteraient as-
surément d'amples développements
sans oublier la pertinence sans cesse
confirmée de son analyse de la pen-
sée totalitaire liée a la corruption du
langage, développée notamment dans
1984 par lintroduction de la novlangue
et des ravages qu'elle entraine sur la
pensée politique.

QOutre ces aspects, lceuvre d'Orwell
peut nous étre d’'un usage pratique ur-
gentetimmeédiat, a lheure oud’aucuns
ne cessent de parler de la refondation
de la gauche et du défi climatique.

Il posait ainsi en 1948 dans une tri-
bune la question de savoir ce que
«deviendra notre niveau de vie aprés
cinquante ans d'érosion du sol et de
gaspillage des ressources énergéti-
ques de la planéte?»', et son roman Un
peu dair frais, écrit en 1939, évoque la
surpopulation et le désastre écologi-
que.

Par son refus des catégories abstrai-
tes et des masques idéologiques, «le
socialisme d'Orwell: trop égalitariste et
révolutionnaire pour étre social-démo-

24  |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

crate ou travailliste, mais trop démo-
crate et antitotalitaire pour étre com-
muniste»? n'est pas progressiste, et
ce alors que lidée du progrés «est la
pierre angulaire sur laquelle la gauche,
depuis qu'elle existe, a bati toutes ses
églises»®.

Depuis la Libération, il n'est pas un
progres de lorganisation capitaliste
de la vie qui n'ait été précédé de sa lé-
gitimation de gauche et «c'est désor-
mais au nom du progreés, des droits de
[Homme, de (a liberté des meeurs et de
la lutte contre lintolérance et toutes les
formes d’exclusion que nous sommes
requis de laisser saccomplir les dérives
majeures de la surmodernité: la des-
truction de la nature par la société et
celle de la société par économie»*.

Plus le systeme capitaliste se révele
capable de contraindre les hommes
a intérioriser limaginaire moderne
(et ici, la propagande publicitaire et
lindustrie du divertissement jouent
a lévidence un role mille fois plus
déterminant que celui de n’importe
quelle propagande libérale au sens
strict), plus il est clair que sa logi-
que rencontre de moins en moins de
difficultés pour déployer, en cercles
concentriques toujours plus amples,
la gamme interminable de ses effets
décivilisateurs.

Or, pour Jean-Claude Michéa, Orwell
n'a jamais cessé d'inscrire son sens
absolu de la liberté individuelle, de la
vie privée et des menaces liées a tou-
te intervention, dans le cadre d'une
critique radicale et intransigeante de
la vision capitaliste du monde. Une
vision capitaliste en contradiction
frontale avec lavenir de la planete
puisque le concept d’abondance ma-
térielle illimitée trouve ses conditions

d'impossibilité dans lexistence de
limites écologiques au projet d'une
croissance infinie.

Ce dernier constat fait par ailleurs
du capitalisme la plus grande utopie
puisque «son projet officiel est la crois-
sance infinie des forces productives
dans un monde par définition écologi-
quement fini»°.

En somme, ce a quoi nous invitent
George Orwell et sa brilante actua-
lité, c'est de disposer d'une boite a
outils philosophique pour autoriser
un démontage élémentaire de l'ima-
ginaire capitaliste. «Cette déconstruc-
tion cohérente du systéeme capitaliste
[c’est-a-dire de lemprise que léco-
nomie et la technique ont édifiée sur
nos vies] savére impossible sans une
révolution culturelle paralléle [voire
préalable], révolution qui ne peut elle-
méme jamais aller tres loin sans ['ef-
fort quotidien de chacun pour rompre
a son propre niveau avec limaginaire
capitaliste et par conséquent avec
la confusion permanente entre lexi-
gence de saccomplir humainement
et l'obsession aliénante de la réussite
individuelle»®. |l

Olivier Starquit

Orwell: anticommuniste
par socialisme

L'oceuvre de George Orwell est bien plus complexe que
limage anticommuniste donnée par ses deux derniers
ouvrages, qui sont aussi les plus connus, La ferme des

animaux et surtout 7984.

C'est ce que démontre une biographie
de John Newsinger, enfin publiée en
francais', qui replace lensemble des
écrits d'Orwell dans leurs contextes et
a la bonne idée d'étre complété par un
glossaire, mais aussi de distinguer les
notes explicatives —mises en bas de
pages— des notes justificatives ren-
voyées en fin de volume.

Comme le souligne bien Newsin-
ger, «Le probleme est que la tentative
d'Orwell pour briser le mythe soviétique
a échoué. L'une des conséquences de
cet échec a été la récupération de “La
ferme des animaux” et de “1984" par la
droite. Lopposition tres ferme d'Orwell,
en tant que socialiste, a la dictature
communiste et a ses thuriféraires
n'en demeure pas moins un exemple
d’honnéteté intellectuelle et de courage
politique»?. Cet état de fait ne peut
se comprendre qu’en étudiant la vie
d'Orwell et son évolution politique. De
son vrai nom Eric Blair, Orwell est né
en 1903 au Bengale dans une famille
de fonctionnaires coloniaux et recoit
une éducation typique de la classe
aisée anglaise. A la fin de ses étu-
des, il devient policier en Birmanie a
lépoque des premiéres initiatives de
libération nationale. Les cing années
qu’il y passe créent la premiére rup-
ture dans sa vie et lameénent au so-
cialisme. Son premier ouvrage, Une
histoire birmane, est d'ailleurs une
charge dénoncant limpérialisme. Dé-
sirant rompre avec son milieu d’origi-
ne, Orwell s'immerge dans le monde
ouvrier dont il tire son deuxiéme livre,
Dans la déche a Paris et a Londres.
«Dans ce texte, Orwell aborde, avec une
intensité extraordinaire, Uexpérience de
la pauvreté, et ses effets sur l'individu et
la mentalité de ceux qui la subissent. Il
est quasiment le seul écrivain de gau-
che d’origine bourgeoise a avoir enduré

effectivement l'expérience de la faim, la
vie des sans-abri, les travaux épuisants
mal payés, et bien des outrages et hu-
miliations auxquels les pauvres sont
exposés. Pour des centaines de milliers
de gens, la pauvreté ne signifiait pas
simplement un faible niveau de revenu,
ni méme seulement le manque dar-
gent, mais un mode de vie, une maniére
d’exister»®.

A partir de ce moment, engagement
d'Orwell dans le socialisme est total,
méme s'il évoluera d'une position révo-
lutionnaire a une intégration au réfor-
misme. Son implication n’est pas pure-
ment intellectuelle et Orwell s'engage
dans les milices du POUM pendant la
guerre civile espagnole. Il y est grave-
ment blessé a la gorge et échappe de
justesse a la répression communiste.
Cet épisode constitue le second tour-
nant politique. Il en tirera deux lecons,
dontiloublieravite lapremiére. D'abord,
«son expérience espagnole a convaincu
qu'il ne sert a rien d'étre antifasciste si
lon n'est pas également anticapitaliste,
et que l'on ne peut vaincre le fascisme
sans renverser le capitalisme»*. D'autre
part, et cela marquera définitivement
sa pensée, «ce qui le détourna des com-
munistes, ce n'est pas leur ajournement
de la révolution pendant toute la durée
de la guerre mais la contre-révolution
qu'ils réussirent a mener effectivement
derriére les lignes républicaines»®. Dé-
noncer le stalinisme, qu'il ne considere
pas comme une dérive mais bien une
suite des idées et actes de Lénine et
Trotski, devient la principale ligne po-
litique de George Orwell qui, avec le
début de la Seconde Guerre mondiale,
se rallie a un «patriotisme révolution-
naire» qui l'éloigne de ses positions de
départ méme s'il continue a avoir des
relations avec la gauche révolution-

© AFP

'

I Le film «1984» tiré du chef-d'ceuvre d'Orwell.

naire, principalement via la fourniture
de textes pour des revues ameéricaines
d'obédience trotskiste.

Orwell ne peut donc étre réduit a son
anticommunisme. «(ll] est parfaitement
conscient de la menace que le contréle
capitaliste des médias fait peser sur la li-
berté intellectuelle, mais elle est pour lui
secondaire par rapport au danger que fait
peser la tentation totalitaire. Sa priorité
absolue, c'est de faire barrage a ce qu'il
appelle “les effets délétéres du mythe
russesurlavieintellectuelle anglaise”. Ce
choix illustre, a bien des égards, son atti-
tude politique des années 1945-1950»%. Il
illustre aussi a notre avis la plus grande
erreur d'appréciation d'Orwell car, plus
d'un demi-siécle plus tard, il faut bien
constater que Big Brother devient, avec
le capitalisme triomphant, de plus en
plus une réalité. [l

Julien Dohet

1 John Newsinger, La politique se-
lon Orwell. Préface de Jean-Jacques
Rosat, Marseille, Agone, 2006, XXVI-
332p. 24 €.

2p.235.
3pd7.

4 p.108. Sur ce constat que nous
partageons concernant la lutte
contre l'extréme droite aujourdhui,
voir notre article Lutter contre les
dérives du capitalisme, une solution a
extréme droite? in Espace de libertés
n°345 de septembre 2006, p.26.

5pp.91-92.

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 25



26

“Un cahier, un crayon”
pour les enfants du Congo

du 4 septembre au 30 novembre 2007

4

Une t:entrée solidaife !

www.uncahier-uncrayon.org

m Avecle soutin de

SOLIDARITE

En partenariat avec I'association sans but lucratif belge (ASBL) Laicité et Humanisme en Afrique Centrale

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

Retour sur la resistance des Juifs
a laneantissement

«Encore un livre sur la shoah!» songera
peut-étre, au vu de lintitulé, le lecteur
moyennement intéressé confronté au flot
montant de littérature relative a la Seconde
Guerre mondiale. Mais il commettrait une

petite erreur.

En effet, avec le travail de Bernard Su-
checky*, il trouvera moins un éniéme
ouvrage sur les victimes du judéocide
gu’une étude, qui est aussi une synthe-
se, sur les multiples formes de résis-
tance opposées par les communautés
juives face au processus d’extermina-
tion impulsé par les nazis. Une étude
—disons-le déja— quiaentrepris d'éta-
blir «sine ira et studio» une mise en
perspective générale tenant compte
en ce domaine des derniers apports
de Uhistoriographie. Et une synthése
d’autant mieux venue que, contraire-
ment a ce que lon pourrait penser, ses
consceurs ne se bousculent pas a ce
niveau du champ de recherche.

En effet, longtemps, la part spécifique
des Juifs dans la résistance futignorée,
voire, dans certains cas, occultée. Pour
s'en tenir a la seule Europe occiden-
tale, des historiens de la guerre aussi
éminents qu'un Henri Michel ou un
Raoul Hilberg ont méme contesté qu'il
ait pu y avoir une forme de résistance
propre aux Juifs digne d'étre épinglée
pour la bonne raison que les commu-
nautés visées, dispersées, confrontées
ades sociétés indifférentes ou hostiles,
n'étaient pas en mesure de se défen-
dre collectivement.

Toutefois, contrairement a ce que
pensaient pas mal de leurs contem-
porains, ils n'allaient pas jusqu’a sug-
gérer de maniere subliminale que les
intéressés, par leur relative passivité,
avaient eu un degré de responsabi-
lité dans leur tragique destin. Ils insis-
taient plutot sur leur implication dans
les différentes résistances nationales,
ce qui revenait au fond a dire qu’ils ne
s'étaient pas comportés différemment
des autres nationaux et a effacer leur
personnalité sociale dans un unani-

misme national. Cette vision prévalut
dans le contexte de laprés-guerre;
elle allait se prolonger dans certains
milieux mémoriels pendant plusieurs
décennies et sans doute subsiste-t-
elle encore ici et la. les communautés
juives survivant en Europe, attachées a
revivre, a tourner la page, a s'intégrer
enfin, jouérent, faut-il le dire, long-
temps ce jeu. Le réveil progressif d'une
historiographie davantage judéocen-
trée a la charniére des années soixante
et septembre, entre la «guerre des Six-
Jours» et la «guerre du Yom-Kippour»,
modifia, avec les limites inhérentes a
époque, cette perspective passable-
ment biaisée de la réalité historique. Le
mouvement commenca en France'... et
la Belgique suivit... d'assez loin.

Symptomatiquement, c’est a un Fran-
cais, Lucien Steinberg, que lon dut en
1973 la premiere contribution notable
sur la résistance juive dans notre pays
avec Le Comité de Défense des Juifs en
Belgique 1942-1944%. Puis vint, aprés
plusieurs années de silence, Maxime
Steinberg qui, avec Extermination, Sau-
vetage et Résistance des Juifs de Bel-
gique (1979), fut le véritable initiateur
d'une approche scientifique de la pro-
blématique. Sa plume, prolifique, opé-
ra longtemps en solitaire. Ce n’est vrai-
ment qu’au cours de l'ultime décennie
du siécle dernier que le microcosme
historien se montra plus sensible a ces
thématiques, avec les publications de
la Fondation Auschwitz, avec l'ouvrage
collectif réalisé sous les auspices du
Centre de la Seconde Guerre mon-
diale®, avec, a partir de 1999, la mise
en train des Cahiers de la Mémoire
contemporaine... Etant entendu que la
résistance juive en tant que telle n'était
que tres périphériquement abordée.

La contribution de Bernard Suchecky
vient donc a son heure puisqu’elle éta-
blit en quelque sorte un état des lieux
a léchelle de U'Europe occupée, avec
un regard plus appuyé sur les pays de
[Est — ou se concentraient, il est vrai,
les plus fortes communautés du «Yid-
dishland» et ou se déroula l'essentiel du
génocide. Rompant avec une narration
strictement chronologique ou géogra-
phique, lauteur s'efforce de détermi-
ner des lignes de force dans lensemble
des réactions opposées a la «Solution
finale». Il s'intéresse d'abord a la ma-
niere dont les Juifs ont voulu sauver
des traces documentaires de ce qui
leur arrivait, constituant des fonds d'ar-
chives clandestins sur leur destruction
au moment méme ou elle se déroulait.
Cela allait des journaux intimes a des
documents administratifs, en passant
par des chroniques minutieuses des
événements, des photographies, etc...

Différentes stratégies
étaient mises en place

L'auteur tache ensuite de suivre la
quéte d'informations sur le déroule-
ment de la shoah, de voir comment
celles-ci circulerent et comment elles
furent recues par les Alliés, a Londres
ou a Washington. Dans une troisieme
étape, Suchecky décrit les différen-
tes stratégies de survie élaborées
par les élites communautaires, par
les structures politico-sociales, par
les familles et par les individualités
menacées. Certains, pour retarder
la catastrophe, pour en limiter lam-
pleur, optérent pour une forme d'ac-
commodation/collaboration, attitude
suivie par les Judenréte responsables
des grands ghettos de ['Est européen
mais aussi par lAssociation des Juifs
de Belgique, le Joodsche Raad nérlan-
dais et lUnion Générale des Israélites
de France. D'autres, nombreux, choi-
sirent de se mettre hors d'atteinte,
de se fondre dans lanonymat des
grandes villes ou la profondeur des
foréts, avec l'aide des résistances ci-
viles autochtones. Et enfin, Suchecky
conclut en cernant avec finesse et ri-

gueur le cadre ainsi que les limites de
la lutte directe, sans cultiver de vaines
illusions a ce propos.

Si on peut tenir pour vraisemblable
que de 30 a 40 000 résistants armés
juifs ont bel et bien ceuvré a la libé-
ration du continent occupé, si des
soulevements ont ponctué lhistoire
d’une centaine de ghettos de Pologne
ou de Biélorussie, si on a enregistré
des révoltes jusque dans les camps
de Treblinka, Sobibor, Auschwitz, il
souligne aussi que «le combat armé
ne fut pas le trait dominant des résis-
tances juives a lanéantissement». Ses
conclusions rejoignent ainsi celles
posées jadis par les bons spécialis-
tes des résistances nationales: les
activistes qui ont voulu faire «quelque
chose» les armes a la main n’étaient
pas vraiment membres de structures
juives spécifiques®. On les retrouvait
beaucoup plus dans des formations
militarisées apparentées a des mou-
vements nationaux, parfois tres a
gauche sur léchiquier politique, cer-
tes, mais qui n'avaient rien de spéci-

fiqguement juifs et qui poursuivaient
de toute facon sur le court terme des
stratégies de libération nationale.

Sa conclusion est toute en demi-tein-
tes, trés éloignée des tendances lour-
des a U'héroisation des combattants...
et au gonflement de leurs effectifs
qui marquaient Uhistoriographie des
années septante. Mais elle se veut
aussi lucide que sereine: en le lisant,
il est permis de supposer que «la ré-
sistance des juifs & lanéantissement»
peut relever désormais de lhistoire
en tant que domaine de recherche,
échappant ainsi aux jeux ambigus de
la mémoire, du souvenir et de la com-
mémoration.

Une riche iconographie accompagne
le récit, moins pour lillustrer que
pour lui restituer, par sa puissance
d'évocation, toute son épaisseur
humaine et tout le tragique de cette
époque. [l
Alain Colignon
Bibliothécaire CEGES

* Bernard Suchecky, Résistances
Juives a lanéantissement, Bruxelles,
Editions Luc Pire, 2007, 259 p., ill.

1 Avec les écrits d'Anny Latour (La
Résistance juive en France, 1970),
de Lucien Steinberg (La révolte
des Justes. Les Juifs contre Hitler,
1970), de David Diamant (Les Juifs
dans la résistance francaise, 1971),
de Jacques Ravinne (La résistance
organisée des Juifs de France,
1973), etc., etc...

2 Auparavant, il n'y avait rien ou pra-
tiqguement rien: le travail treés super-
ficiel et tres orienté de Betty Garfin-
kels (Les Belges face & la persécution
raciale 1940-1944, Bruxelles, 1965)
et la réflexion de G. Grynberg-Nico,
Pourquoi [histoire de la résistance
Jjuive en Belgique?, 1969)... qui s'avére
surtout une déploration de l'absence
de recherches en la matiére.

3 Les Juifs de Belgique. De [immigra-
tion au génocide 1925/1945, Bruxel-
les, C.R.EH.S.G.M., 1994

4 Comme [Organisation des Par-
tisans unifiés (Lituanie), |'Organi-
sation Juive de Combat (Polognel,
Armée juive de France...

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007 27



-~

Lentretien de Jean Sloover avec Pierre Tevanian

La revolution conservatrice
francaise

La République a-t-elle fait du féminisme, de la laicité, de la
liberté d’expression... les métaphores d’un racisme qui ne
dit pas son nom?

1 La République du mépris,
Anatomie d'un racisme vertueux,
Editions La Découverte, 126
pages. Pierre Tevanian enseigne
la philosophie au Lycée Eugene-
Delacroix de Drancy. Il co-anime
le collectif «Les mots sont
importants» (www.lmsi.net).

© AFP

Raciste, la patrie des droits de [Hom-
me? C'est en tout cas ce qu'entend
nous démontrer Pierre Tevanian'. Pour
lui, aucun doute: en France, les élites
républicaines, le microcosme intel-
lectuel, les médias et, avec eux, une
grande partie de Llopinion publique
blanche, prétant une nature singu-
liere a la population francaise issue de
limmigration, lui font subir —au quo-
tidien et de maniere massive— tou-
tes sortes d'inégalités de traitement.
Ces inégalités procedent d'ordinaire
davantage du mépris que de la détes-
tation. Mais si ceux qui les subissent
se révoltent contre ce dédain et cette
morgue, s’ils les mettent en cause,
sils s'insurgent, la haine, alors, surgit
sans attendre. Méme si elle s'avance
masquée, dissimulée sous les atours
vertueux et honorable d'une défense
résolue de grands idéaux progressis-
tes: le féminisme, la laicité, la liberté
d'expression... Ce racisme inavoué et
qui s’ignore le plus souvent, ce fonds

de commerce électoral manichéen
qui dépasse de trés loin la droite ex-
tréme, vise, pour lessentiel, soutient
Tevanian, les immigrés d'Afrique et
la «deuxiéme génération» qui en est
issue, lislam et les musulmans, les
jeunes de banlieues et tous ceux qui
refusent que soit tu limpact sur le pré-
sent du passé esclavagiste et colonial
de la France. Bref, la «racaille» et les
«islamofascistes», les «repentants» et
les «revanchards». On le voit: la charge
est rude...

Pierre Tevanian, pourquoi la loi du
15 mars 2004 prohibant, dans Uécole
publique, le «port de signes mani-
festant ostensiblement une apparte-
nance religieuse» opére-t-elle, selon
vous, une rupture dans la tradition
politique et juridique de la laicité
francaise?

Parce que jamais, en France, une loi
régissant la laicité n'avait instauré une

Une loi qui serait une rupture dans la tradition politique et juridique de la laicité

francaise?

28 |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

obligation de neutralité, un devoir de
réserve aux usagers d'un service pu-
blic: les lois Ferry et Goblet de 1880,
1882 et 1886 interdisent seulement
toutes formes d’expression politique et
religieuse dans les locaux, de la part du
personnel, dans les programmes sco-
laires, etc.

Et en quoi cette innovation consti-
tue-t-elle, comme vous le soute-
nez, une révolution conservatrice?

Un, parce que les lois historiques fran-
caises sur la laicité instaurent l'école
comme un lieu d"émancipation, un lieu
d'égalité et de liberté de pensée ol tous
les enfants ont le droit de s’exprimer, la
ou la loi de 2004, au prétexte du main-
tien de lordre, restreint ce droit pour
certains. Autrement dit, cette loi signe
le passage d'une laicité libertaire a une
laicité sécuritaire. Deux, parce qu’ily a
une logique liberticide dans cette re-
formulation de la notion de neutralité.
La loi de 2004 se limite a 'école, mais
en y interdisant le port de signes reli-
gieux, elle légitime des attitudes pro-
hibitionnistes similaires dans d'autres
espaces publics comme en atteste le
fait qu'elle a donné lieu a un certain
nombre de bavures, notamment dans
la rue, les banques, etc. Trois, parce
que si, généraliste, le texte de la loi
n’est pas raciste, la loi ayant été taillée
sur mesure pour interdire le foulard
islamique —méme si trois sikhs en
ont été les victimes collatérales...—, le
dispositif, en se focalisant de facto sur
quelques manifestations singulieres
de la différence, est discriminatoire.

Vous parlez aussi de «laicité
religieuse»?

Oui, parce que dans lincroyable débat
qui a accompagné la genése de la loi
de 2004, la laicité a été volontiers di-
vinisée, invoquée comme un dogme,

évoquée comme une chose sacrée
dans le sens le plus fort du terme, pré-
sentée comme le reméde miracle a
toutes les questions d’ordre politique.
La laicité est un principe fondamental
indispensable dans une société dé-
mocratique, mais elle ne suffit pas a
résoudre la question sociale ou celle
de loppression de la femme.

Indigénes

Selon vous, les fameuses caricatu-
res de Mahomet seraient racistes?

Elles ne le sont pas toutes, mais c’est
le cas de celle qui S'inspire des carica-
tures antisémites des années 30 com-
me de celle qui représente le prophete
coiffé d'un turban en forme de bombe.

En quoi cette seconde caricature
est-elle raciste?

Parce que le racisme consiste a es-
sentialiser un groupe et a le rabaisser
dans un contexte ol les membres de
ce groupe subissent des discrimina-
tions. Si Nietzsche avait publié [Anté-
christ dans une société ou les chrétiens
étaient minoritaires et discriminées,
cette ceuvre aurait pu y étre considérée
comme raciste.

Comment conciliez-vous ce juge-
ment avec le droit au blasphéme?

Le droit de proférer des paroles qui
outragent Dieu ou la religion fait par-
tie intégrante de la laicité telle que je
laime et que je la souhaite; nulle auto-
rité, religieuse ou autre, ne peut étre
juridiqguement fondée a me poursuivre
pour un tel acte. Mais celui-ci ne peut
pas pour autant concéder quoi que ce
soit au racisme.

Vous définissez le racisme répu-
blicain comme étant notamment
lincapacité d’admettre le Francais
issu de limmigration comme por-
teur de paroles, de revendications et
de pratiques politiques spécifiques.
Comment percevriez-vous un parti
politique représentant les intéréts
exclusifs des musulmans?

Il existe un parti représentant les in-
téréts des chasseurs et des pécheurs.
Les homosexuels, aussi, se sont orga-
nisés en parti. Pourquoi pas un parti
des musulmans? Que cela nous plaise
ou non ne change pas grand-chose. De
plus, de telles formations sont parfois
utiles pour faire émerger des revendi-

cations qui, sans cela, ne franchiraient
pas le seuil de politisation. Cela étant,
semblables organisations peuvent
se perdre dans des dérives sectaires,
dans la violence, etc. Admettre lexis-
tence de partis communautaristes, ce
n'est donc pas forcément étre d'accord
avec les idées consignées dans leur
programme. Encore faut-il en prendre
connaissance avant de s'indigner. La
levée de boucliers qu'a suscité un texte
aussi nuancé et aussi peu ethnique que
[Appel des Indigénes de la République
est a cet égard révélateur.

Le cas Rachida Dati

ILn’y a pas un mot dans votre livre

a propos de linfluence des pro-
pagandistes islamistes dans les
populations concernées issues de
limmigration?

Cette influence a été beaucoup évoquée
et beaucoup démentie: les enquétes
sociologiques, les acteurs de terrain,
les observateurs avertis et méme les
services secrets francais ont tous été
d'accord pour dire que le phénomene
était spontané. Ces agitateurs islamis-
tes existent, mais leur impact est fort
grossi.

Avec —entre autres les Indigénes

de la République—, les descendants
d’esclaves et de colonisés donnent
de la voix. Certains s’en offusquent.
cet égard, vous marquez notamment
votre désaccord avec l'affirmation
de Daniel Bensaid selon laquelle

il estimpossible «de vivre sans
oubli». Pourtant Uoubli est souvent
un prix a payer pour la paix civile?
Une overdose mémorielle empéche
effectivement de vivre et d'agir comme
disait Nietzsche. Il faut donc un juste
milieu. Mais cela vaut pour toutes les
mémoires. La ol je me distancie des
lors de Bensaid, c’est non pas parce
qu’il ne demande pas aux Juifs et aux
Arméniens d'oublier les génocides dont
ils ont été victimes, mais parce qu'il
attend, en revanche, des descendants
d'esclaves et de colonisés, de faire, eux
seuls, limpasse sur leur passé. Méme
si tout le monde la connait désormais,
on ne parle pas trop de la Shoah. Mais
pourquoi vouloir interrompre linven-
taire de notre passé colonial, alors qu'il
commence a peine et que l'on nous de-
mande par ailleurs d'étre fiers de nos
ancétres?

Vous stigmatisez le sexisme de la
classe dirigeante francaise. Que
pensez-vous du gouvernement de
Francois Fillon composé de huit
hommes et de sept femmes?

Que c’est une bonne chose, mais qui
reste a confirmer. Or les législatives se
sont déja passées tout autrement. En
effet, aucune circonscription gagna-
ble n'a été confiée a des femmes ou
a des Francais issus de limmigration;
lAssemblée nationale ne compte que
quinze a vingt pour cent de femmes et
un seul non-Blanc —une femme noi-
re— a été élu, a Paris en l'occurrence.
Par ailleurs, la plupart des ministéres
clés du gouvernement Fillon demeu-
rent dans des mains d’hommes. Com-
me la présidence de la République...

Quelle réaction vous inspire la nomi-
nation de Rachida Dati au ministére
de la Justice?

Cette nomination est symboliquement
importante. Ceci dit, la mise en scene
dont cette nomination a fait lobjet, la
maniere dont elle a été médiatisée et
jusqu’au discours de Rachida Dati elle-
méme déifiant Nicolas Sarkozy, témoi-
gnent du maintien du schéma raciste
et colonial traditionnel qui glorifie la
générosité de lhomme blanc. Et puis,
reste a voir la politique que va mener
Mme Dati; il y a du sale boulot a faire
a la Justice...

«Avoir des gloires communes
dans le passé, une volonté com-
mune dans le présent, avoir fait de
grandes choses ensemble, vouloir
en faire encore, voila les conditions
essentielles pour étre un peuple»,
soutenait Ernest Renan. Y a-t-il
encore un peuple francais?

Pourquoi «encore»? Il 'y a aujourd’hui,
comme dans le passé, plusieurs peu-
ples en France. Des peuples dont les
gloires advenues, la volonté actuelle,
les projets futurs, different. Cette évi-
dente hétérogénéité, cette cohésion
fréle n'a rien d'anormal. Les sociétés
par nature sont divisées: ily a le peuple
des hommes et celui des femmes, ce-
lui des riches et celui des pauvres. Ily a
aussi celui des Blancs et celui des non-
Blancs... A fortiori quand existe une dis-
crimination systémique comme c'est
actuellement le cas en France... [l

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

29



30

e

Linfo, c’est trop «com»

Le journalisme est de moins en moins ce qu’il était. Il faut

réagir. En attendant une vraie reléve.

Le journalisme est une vocation. C'est
une certitude. Et une condition indis-
pensable. Pourtant, cette conviction
est aujourd'hui mise a rude épreuve. A
voir et tester depuis des années les ca-
pacités d'aspirants-journalistes, il y a
en effet de quoi déchanter. Manque de
curiosité, motivation en berne, culture
générale limite et par-dessus tout
cette absence de flamme a dévorer
des dossiers, a creuser linfo, a inven-
ter un nouveau journalisme en phase
avec les défis modernes. A déjouer les
dangers qui guettent l'info pure et dure
tout autant que linvestigation essen-
tielle a la santé démocratique.

Pourtant, chaque année, c'est par
centaines que les candidats se pres-
sent dans des amphis d’universités
et d'écoles supérieures, en «journa-
lisme et communication».

En fin de cycle, apres la sélection
naturelle de l'entonnoir d'études, ils
sont encore chaque année une grosse
centaine a débouler sur notre marché
médiatique déja bien saturé. Pour y
faire quoi? Travailler, pardi! Comme
journaliste. En pensant que le diplo-
me est le sésame vers un univers qui
leur serait dd. Alors que c'est seule-
ment la que tout commence. Que tout
s'apprend, que tout s'assimile et que
la petite flamme éventuelle doit dé-
clencher le chauffe-eau pour le grand
bain de linfo.

Hélas —et cela en serait presque ri-
sible si ce n'était tragique—, peu sont
ceux qui peuvent assurer un mini-
mum dés le départ dans ce monde
de la presse réputé de «brutes». Ce-
pendant —et c’est la aussi que le bat
blesse—, rien n’est perdu pour les
autres, ces égarés passifs dans la jun-
gle du papier et de l'audiovisuel. Car
aujourd’hui, la presse a de multiples
visages, les titres se comptent par
centaines et nécessitent de la main-
d'ceuvre docile a tous les niveaux.
Exigences salariales, déontologiques

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

ou de contenu minimal pour célébrer
un maximum l'ére de la communica-
tion qui n'a rien a voir avec le journa-
lisme.

Des bataillons de pigistes, victi-
mes consentantes du systéme, y ceu-
vrent a la célébration des tendances,
a la production de publi-reportages,
a la pipolisation galopante de linfo, a
laseptisation globale d'une info digne
de ce nom, a lassechement du sens
critique. Publicitaires et lobbies se
frottent les mains tandis que la pres-
se traditionnelle, n‘osons méme plus
le terme «d’opinion», se marginalise.
Sauf a étre elle-méme contaminée
par ces tics contemporains pour
«garder ses lecteurs».

Et méme dans la presse dite «sérieu-
se» ou de «qualité», d'autres dangers
opérent. Comme lindiquait récemment
Marc Chamut, président de (AJP, dans
son édito de Journalistes: Dans la presse
écrite que le web pousse aujourd'hui au
multimédia, comme dans laudiovisuel,
les «Rémy Brica» (ndlr: musicien «mul-
ti-instrumental» des années 70) de lin-
formation se multiplient: la fonction de
journaliste integre de plus en plus de
taches. Ce qui alimente une confusion
des genres qu'entretient par ailleurs un
marketing rendu plus agressif et deve-
nu contagieux pour les rédactions. Ces
évolutions font peser un risque majeur
sur la qualité du travail journalistique
et son indépendance. Prendre le temps
de la vérification, de lanalyse et du né-
cessaire recul —labc du métier— est
trop souvent devenu un luxe.

Ce constat posé est lucide mais en-
core doux. Il appelle en tout cas a ce
que tous les maillons de la chaine
journalistique se ressaisissent, des
patrons de presse aux pigistes pour
que le journalisme de demain reste a
la hauteur de ses origines et de son
histoire. Non, étre journaliste ce n’est
pas démarquer des articles d'autres
supports ou de sites internet! Non, ce

n'est pas faire plaisir aux partenaires
ou annonceurs a coup de rédactionnel
inoffensif! Non, ce n’est pas non plus
ne relater que des faits sans les met-
tre en perspective. Eh oui, comme dit
Jean-Claude Defossé, figure de proue
de «Questions a la Une» sur la RTBF,
«étre journaliste, c'est étre un buvard de
la société et perpétuer une tradition d'in-
vestigation en y mettant sa personnalité
propre. Etre curieux de tout et recher-
cher la ou les vérités, en toute honnéteté
intellectuelle. L'urgence dans le travail
engendrée par la concurrence est une
des évolutions les plus néfastes a la qua-
lité de linfo. Les contraintes de temps
menent & ce quaujourdhui, les médias
communiquent davantage qu'ils n'in-
forment, a la grande joie des lobbies de
tous poils. Et de conclure, jai fait mienne
la devise du “Canard enchainé” qui est:
“la liberté de la presse ne s'use que si
on ne s'en sert pas”». Ex-professeur de
journalisme a l'IHECS, Defossé ne veut
pas tirer de comparaison entre les gé-
nérations de journalistes. «Comme
partout, il y a des bons et des mauvais
etily a différents types de journalistes».
ILne peut cependant s'empécher de se
souvenir d'une de ses étudiantes en fin
de deuxieme licence qui lui demandait:
«lIsraél, c'est bien un pays arabe ?».

Dans le milieu, les anecdotes de ce
type font florés, comme celle a propos
d'une journaliste francaise confirmée
interviewant un jour Omar Sharif et Lui
demandant d'ou lui venait sa passion
pour les ponts. «Les ponts?», s'étonna
lacteur. «Oui, insista la journaliste,
vous avez bien écrit un livre intitulé
“Bridge”...». Le sujet en était évidem-
ment le jeu de cartes. Mieux vaut en
rire? Peut-étre. Mais pas trop. |l
Fernand Letist

Vienne-Bruxelles - Les Années Sécession au Musée d’architecture

Une des plus fertiles

aventures artistiques

du XXe siecle

Le 29juillet 1906 était accordé le permis
de batir pour un immeuble d'habitation
situé Avenue de Tervuren a Bruxelles.
Architecte: Josef Hoffmann. Comman-
ditaire: Adolphe Stoclet, banquier.

Le palais homonyme sera achevé en
1911 et deviendra aussit6t le fleuron
emblématique de ce qu'on appelle
alors la Sécession viennoise. Elle était
née en 1896 dans une Autriche retar-
dataire par rapport a ses consceurs
européennes comme [Allemagne, la
France et la Belgique, grace a lim-
pulsion de larchitecte Otto Wagner
qui ressentait limpérieuse nécessité
de concevoir des objets qui tiennent
compte de l'époque, de lusage et du
matériau. C'est sous sa houlette que se
créa le 2 avril 1897, le groupe Sécession
dans lequel figuraient également Josef
Hoffmann, Koloman Moser et Gustav
Klimt. Ils abandonnent rapidement le
style végétal et zoomorphe alors en
vogue dans toute Europe Art Nouveau
pour lui préférer dés 1900 une styli-
sation a caractére géométrique, sans
doute influencée par [ Ecossais Charles
Mackintosh qu'ils avaient invité a leur
huitiéme manifestation. Hoffmann et
Moser éliminent de plus en plus lor-
nement au profit d'un minimalisme
stylistique et chromatique réduit aux
contrastes du noir et blanc. De méme
seront-ils sensibles a la vogue du ja-
ponisme dans les travaux exécutés par
la «Wiener Werkstatte», ces «Ateliers
viennois» fondés en mai 1903 par Hof-
fmann, Moser et Waerndorfer. Le but
de cette coopérative étant de rénover
et de réorganiser la production d'ob-
jets artisanaux dont lesthétique s'était
progressivement détériorée en raison
d’une surproduction industrielle.

Une révolution

Epaulés par Carl Czeschka et Dago-
bert Peche, ils vont révolutionner les
arts décoratifs en ne négligeant aucun

© AAM

Joseph Hoffmann, Palais Stoclet,
avenue de Tervueren a Woluwé-
Saint-Pierre, 1905-1911, rotonde,
photographie d'époque.

de ses aspects: mobilier, illustration,
mode, textile, bijoux, orfevrerie, reliure,
céramique et verrerie.

C'est en 1902, lors de lexposition de
Turin, que notre compatriote larchi-
tecte Léon Sneyers découvre le stand
de la Sécession. C'est le coup de fou-
dre, il sera désormais linfatigable
propagateur du Jugendstil dans notre
pays via son magasin «LIntérieur» au
9, rue de Namur a Bruxelles. Toute
son ceuvre, quelle soit architectu-
rale ou graphique, témoigne de son
admiration inconditionnelle et son
influence sera déterminante sur lar-
chitecture moderniste de notre pays.
Elle est a mettre en paralléle avec
celle de larchitecte autrichien Joseph
Urban qui jouera un role similaire a
New York.

GULTURE

«Pour reprendre les mots

de Morris, méme l’objet le
plus banal, s’il est concu
a la perfection, contribue
a augmenter la beauté de

Autre maillon significatif de cette chai-
ne novatrice, le Parisien Robert Mallet-
Stevens, neveu d’Adolphe Stoclet, qui
s'inspirera du palais familial pour jeter
les bases de son propre univers.

On se souviendra aussi avec nostalgie
de la «demeure d'Hypnos» construite
en 1900 par Edouard Pelseneer pour
Fernand Khnopff, tombée depuis sous
le pic de démolisseurs incultes.

Stoclet: une somptuosité
minimaliste et byzantine

La Wiener Werkstatte donnera aussi
sa pleine mesure dans le Palais Stoclet
ou aucun détail ne fut laissé au hasard
pour laménagement intérieur d’'une
somptuosité a la fois minimaliste et by-
zantine. Les carreaux de faience furent
confiés a Michael Powolny, Jungnickel
peignit une fresque animaliere pour
la chambre des enfants, Czeschka et
Moser signérent d'autres décors mais
c’est a Gustav Klimt que revint la frise
en mosaiques pour la salle a manger.
C'est ainsi qu'il vint a deux reprises a
Bruxelles, en 1906 et en 1911 pour sur-
veiller le montage définitif.

Malheureusement, la Wiener Werks-
tatte dut constamment faire face a
d'énormes difficultés financieres. Elle
connut une premiére faillite en 1914,
reprit sous une variante jusqu’'en 1926,
date a laquelle lécroulement financier
devint alors inéluctable. Les succursa-
les fermerent les unes apres les autres
et les Ateliers et leurs stocks furent
vendus aux enchéres en 1932. La so-
ciété fut définitivement rayée du regis-
tre de commerce en 1936.

Ainsi s'acheva l'une des aventures ar-
tistiques les plus fertiles de ce début
du XX¢ siécle, dont l'exposition rend
fort bien compte de maniere trés
graphique: plans, projets et photos a
lappui. W

Ben Durant

cette terren.

Gustav Klimt, 1908

Exposition ouverte jusqu’au
23 décembre 2007. Fermé le
lundi. Musée d'Architecture
- La Loge, rue de lErmitag

86, 1050 Bruxelles - Tél:

02 642 24 62. Catalogue,
Collection «Carrés AAM», 6
pp, 80ill.

|Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

e

4

31



GULTURE

Musicalement votre

Un petit tour d’horizon de ce qui vous attend sur les
planches de la Monnaie et du Palais des Beaux-Arts...
A tout le moins prometteur.

Saisons 2007 - 2008, Infos - la
Monnaie, 070/233.939 - www.
lamonnaie.be - Bozar Music,
02/507.82.00 - www.bozar.be

C'est ce qui sappelle un
passage de témoin... Tandis
qu'aprés quinze années de
trés bons et loyaux services,
Bernard Foccroulle s'est lancé
depuis cet été dans de nou-
velles et aixoises aventures,
c'est a Peter de Caluwe que
revient le redoutable privilege
de prendre les rénes d'une
maison de théatre de trés
haut vol... Car sans aller jus-
qu'a prétendre, ne poussons
pas le bouchon trop loin, que
le monde entier nous lenvie,
la presse internationale a en
tout cas souligné a lenvi le
remarquable travail mené a
la Monnaie depuis déja belle
lurette... Et quand méme le
nouveau directeur prend le
soin de préciser en titre de
son introduction, c’est bien davantage
qu’'une coquetterie, voire une magrit-
terie, que «ceci n’est pas une saison»,
on ne s'empare pas impunément de
Lord Byron: «Le meilleur prophéte
pour lavenir est le passé». Or, ajoutant
au passage le joli paradoxe du prince
de Solina dans le Guépard de Luchino
Visconti —«ll faut que tout change pour
ne rien ne change»— de Caluwe en-
tend bien relever le défi.

© Ph. Gontier

Avec la complicité de Kazushi Ono, de
son successeur, Mark Wigglesworth
dont on attend avec une certaine
impatience les premiers pas dans
les prodigieux Gurrelieder d’Arnold
Schoenberg en ouverture de saison
mais encore de chefs aussi considéra-
bles que René Jacobs, Marc Minkows-
ki ou Christophe Rousset, le nouveau
patron caresse en tout cas lespoir que
vous vous laisserez emporter «par des
propositions inattendues, surprenantes,
pour retrouver la vérité de lorigine...».

Et c’est ainsi qu'entre la création mon-
diale de Phaedra de Hans Werner Hen-

32 |Espace de Libertés 356 ~ septembre 2007

I Pierre Boulez: trois concerts, de Mozart... a Boulez.

ze —avec la merveilleuse Magdalena
Kozena dans le role-titre!— et la Forza
del destino de Giuseppe Verdi en cl6ture
de saison, les lyricomanes auront plu-
sieurs pieces de choix a se mettre sous
les yeux, le coeur et les oreilles... Le trop
rare Mitridate, re di Ponto de Mozart, la
création belge d'Avis de tempéte, tout
un programme signé Georges Aper-
ghis sous la baguette de Georges-Elie
Octors, le Werther de Jules Massenet
et, en version de concert, [ Euryanthe de
Carl Maria von Weber confiés tous deux
a Ono, le bouleversant Dido & Aeneas
de Purcell et une nouvelle production
du Giulio Cesare de Haendel que notre
René Jacobs avait quasiment ressus-
cité voici quelques années sans oublier
linépuisable Wozzeck d’Alban Berg et la
version originale francaise de la Médée
de Cherubini, ce sont incontestable-
ment de trés honnétes propositions qui
vous sont faites...

Pourtant, on l'a gardé pour la bonne
oreille, le meilleur exemple de cette
volonté de s'inscrire dans la continuité
est un autre événement plus qu'at-

tendu... Rappelez-vous, au printemps
2003, la Monnaie créait (Edipe sur la
route, superbe fruit de la collabora-
tion entre Pierre Bartholomée et Henri
Bauchau... Et on lespérait sans trop
osery croire, la saison prochaine verra
la création mondiale d'Antigone, le
nouvel opus de ce méme tandem — a
moins qu'il ne faille écrire trio, Philippe
Sireuil sera lui aussi de la partie...
Cela étant, puisqu’on ne rappellera
jamais assez qu'il «faut aussi réver sa
révolution, pas seulement la construire»
et quil n'y a au fond qu’un seul en-
nemi, «le repli, la frilosité, le manque du
sens de laventure», c’est Pierre
Boulez qui nous permettra de
passer de la Monnaie au Pa-
lais des Beaux-Arts... Car baste
du vieux clicheton du toujours
jeune octogénaire mais ne vous
privez pas d’un plaisir rare: ar-
penteur, éveilleur, allez savoir,
invité par les deux institutions,
le grand chef francais nous fera
lamitié de trois concerts ou il
passera allegrement de Wolf-
gang Amadeus Mozart a Mat-
thias Pintscher en s'arrétant a
Bartok, Berg, sans oublier, on
n'est jamais si bien servi etc.,
Boulez himself.

Mais cette année encore, la
saison de Bozar Music s'an-
nonce assez vertigineuse,
qu'on en juge: des pianistes
aussi légendaires quAlfred
Brendel, Maurizio Pollini ou Krystian
Zimerman, des chefs aussi fabuleux
que Nikolaus Harnoncourt, Jordi Sa-
vall ou Mariss Jansons, des violonis-
tes de la trempe d'un Frank-Peter
Zimmermann ou d’un Christian Tetz-
laff, sans méme parler de quelques
chanteuses quisontautantd’enchan-
teresses, Mlles Anne-Sofie von Otter,
Magdalena Kozena, Dorothea Rds-
chmann, Cecilia Bartoli ou ces qua-
tuors d’exception qui ont nom Berg,
Prazak, Takacs ou Artemis, selon
l'expression consacrée, demandez le
programme... Vousy découvrirez bien
d’autres choses, a commencer par
la présence pour trois soirées d'un
musicien qui demeure sans doute la
plus grande révélation de ces vingt
derniéres années: il se nomme Leif
Ove Andsnes et, a linstar du compo-
siteur du Marteau sans maitre et du
Visage nuptial, on lui sait gré d'illus-
trer a merveille(s) René Char: «Nous
n‘avons qu'une ressource avec la mort,

faire de lart avant elle». |l
Didier Chatelle



