Islam (vegetarisme & levensbeschouwing) « EVA, verleidelijk vegetarisch

Geschreven door Dirk Boeckx
woensdag, 18 oktober 2006 17:21 - Laatst aangepast donderdag, 23 september 2010 01:11

Op het eerste gezicht zijn islam en vegetarisme onverzoenbaar. Wie het in Belgié heeft over de
verhouding tussen moslims en dieren denkt daarbij 0.a. aan de jaarlijkse rituele slachtingen en
de protestacties van GAIA. In dit artikel willen we kijken of de islam werkelijk zo
dieronvriendelijk is als op het eerste gezicht lijkt.

In godsnaam...

Rituele slachtingen vormen de kern van het grootste feest in de islam, het Offerfeest (Id
al-Adha) of Grote Feest (Id al-Kabir). Dit drie dagen durende feest is de apotheose van de
jaarlijkse pelgrimstocht naar Mekka en wordt gevierd om Abrahams offer van een ram aan God
te herdenken. In de Koran staat dat de engel Gabriél die ram op het laatste moment aanbracht
als vervanging voor Abrahams zoon (Ismaél). Toen duidelijk werd dat Abraham bereid was zich
totaal te onderwerpen aan Gods wil, zelfs ten koste van zijn eigen zoon, verleende God hem op
het laatste moment dispensatie. De Profeet Mohammed voerde het Offerfeest in tijdens het
tweede jaar van de Hijrah (de emigratie van de Profeet en zijn volgelingen van Mekka naar
Medina in september 622), toen hij de pelgrimstocht naar Mekka niet kon volbrengen. Sindsdien
slachten moslims over heel de wereld schapen, kamelen, geiten of koeien ter herdenking van
Abrahams offer. Zij hernieuwen op die manier hun spirituele band met God. Overigens betekent
het Arabische woord “islam”0 overgave aan God (het woord is verwant met “salam”0, dat vrede
of verlossing betekent).

De jaarlijkse commotie rond het Offerfeest heeft te maken met het feit dat verschillende
gemeenten al dan niet expliciet “dispensatie”l bieden aan moslims voor de wet dat grote
zoogdieren in slachthuizen dienen te worden geslacht en niet thuis. In de discussie komt ook
telkens ter sprake dat de dieren vaak niet bedwelmd worden alvorens ze worden geslacht. Die
twee praktijken houden een overtreding in van de Belgische slachtwetgeving en de
dierenwelzijnswet. Hierdoor is bij vele “autochtonen”l het beeld ontstaan van een godsdienst
die in haar zorg voor de naleving van het ritueel geen oog heeft voor dierenwelzijn.

De Profeet en de dieren

Over de houding van de doorsnee moslim ten aanzien van dieren willen we het hier niet
hebben. Wel dient opgemerkt dat het er sterk op lijkt dat de Profeet de rituele slachting invoerde
vanuit een oprechte bekommernis voor dierenwelzijn. Het Offerfeest is slechts een van de
gelegenheden waarbij wordt overgegaan tot rituele slachting. Elk vlees dat een moslim eet moet




Islam (vegetarisme & levensbeschouwing) « EVA, verleidelijk vegetarisch

Geschreven door Dirk Boeckx
woensdag, 18 oktober 2006 17:21 - Laatst aangepast donderdag, 23 september 2010 01:11

afkomstig zijn van een ritueel geslacht dier. Hoe is die verplichting historisch tot stand
gekomen?

In de tijd dat Mohammed predikte waren de inwoners van het Arabisch schiereiland (een
woestijngebied met oasen) voor hun overleving aangewezen op dierlijke hulpbronnen.
Vegetariér zijn op die plaats en in die periode was haast ondenkbaar. Sommige families of
clans bevonden zich echter in een toestand van schandalige armoede, terwijl anderen zich
wentelden in de grootste weelde. In de ogen van de Profeet moet dit een toppunt van
decadentie zijn geweest (de strijd van de Profeet tegen de schijnheiligheid en het egoisme van
de rijke Mekkaanse elite heeft tot de vervolging geleid van de vroege gemeenschap van
moslims die hij rond zich had verzameld). De elitaire families die Mohammed viseerde konden
het zich permitteren om elke dag verschillende dieren te laten slachten. Zodoende moet de
Profeet getuige zijn geweest van vele slachtingen die de betrokken dieren erg deden lijden.
Vanuit deze achtergrond is het dan ook begrijpelijk dat hij de volgende regels invoerde: het
slachten moet plaatsgrijpen in de naam van God, en dus met het uitspreken van een formule ter
aanroeping van God (Soera 6:118,121 in de Koran). De luchtpijp en de halsslagader van het
dier moeten met €én enkele houw worden doorgesneden. Verder moet de moslim zijn
slachtoffer recht in de ogen kijken. Enkel als aan deze (en nog een paar andere) voorwaarden
wordt voldaan is het vlees aanvaardbaar of toelaatbaar (halal) als voedsel. Het vlees van dieren
die niet op deze manier worden geslacht, is onder normale omstandigheden ontoelaatbaar
(haram). Volgelingen van de Profeet hebben hem horen zeggen dat, indien het noodzakelijk is
om een dier te slachten, men het fatsoenlijk moet slachten, en een scherp mes moet gebruiken.
De bedoeling van de Profeet bij het invoeren van de rituele slachting was de mens elke keer te
doen beseffen dat het dier wiens leven hij neemt behoort tot Gods schepping, en dat God
getuige is van de slachting. Volgens de Koran, Gods openbaring aan de Profeet, is het doden
van een dier dus niet zomaar iets alledaags. Als bloedvergieten noodzakelijk is om te
overleven, moet het met een religieuze intentie gebeuren.

In de geschriften

Over de band tussen mens en dier zegt de Koran onder meer het volgende:

- De dieren in de lucht en op aarde zingen de lof van God, elk op hun eigen manier, en God
weet van elk van hen wat zij doen (Soera 24:41), hoewel de mensen hun taal niet begrijpen
(Soera 17:44).

- Er is geen dier op aarde of in de lucht dat geen deel vormt van gemeenschappen zoals die
van u, en zij zullen

allen naar hun Heer terugkeren (Soera 6:38).
Hieruit kan bezwaarlijk geconcludeerd worden dat de God van de Koran neerkijkt op
niet-menselijke dieren. Integendeel, dieren zijn veel meer dan louter materiéle hulpbronnen voor

2/5



Islam (vegetarisme & levensbeschouwing) « EVA, verleidelijk vegetarisch

Geschreven door Dirk Boeckx
woensdag, 18 oktober 2006 17:21 - Laatst aangepast donderdag, 23 september 2010 01:11

de mens; zij leven in gemeenschappen zoals de mensen en bezitten zelfs de mentale
vermogens om God te prijzen.

De Hadith, verzamelingen van uitspraken en handelingen van de Profeet die opgetekend
werden in de eeuwen na zijn dood en die na de Koran de belangrijkste bron vormen van het
islamitisch recht, bevatten vele voorbeelden van medelijden ten aanzien van dieren. Op een
bepaald moment zag Mohammed enkele mannen op kamelen zitten op een marktplaats,
waarop hij hen toesprak: “Ofwel berijd je hen, ofwel laat je hen met rust’l. Enkele andere
uitspraken: “Er is geen man die zelfs maar een mus of iets kleiner doodt zonder dat deze laatste
het verdient; maar God zal hem erover ondervragen op de Dag des Oordeels”l ; Wie vriendelijk
is ten overstaan van de wezens van God, is vriendelijk ten overstaan van zichzelf’0 ; “Voor
[liefdadigheid ten overstaan van] een wezen met een nat hart (namelijk een wezen dat leeft) is
er een beloning”l . De Profeet was gekant tegen jagen voor plezier en zei dat iemand die een
levend wezen neerschiet voor de sport, vervloekt is. Overigens verbiedt de Koran de jacht
tijdens pelgrimstochten (Soera 5:1). Een van de meest gezaghebbende Hadith, de Sahih
Bukhari, bevat twee interessante verhalen. In het eerste wordt een vrouw veroordeeld tot de hel
omdat ze een kat mishandeld heeft. In het tweede wordt een zondaar gered door God nadat hij
water heeft gegeven aan een hond die aan het sterven was van dorst. Verder wordt verteld dat
Mohammed op een dag een stuk van zijn jas sneed zodat hij, toen hij wou rechtstaan, de kat
die erop aan het slapen was niet zou storen. Eenzelfde houding van medeleven met andere
wezens treffen we aan bij de vier Rechtgeleide Kaliefen, de eerste opvolgers van de Profeet als
leiders van de islamitische gemeenschap. Umar, de tweede Kalief (634-644), sloeg ooit een
man omdat hij weigerde een schaap te drinken te geven vooraleer het geslacht werd.

De klassieke islamitische wet schrijft voor dat huisdieren niet mogen worden overbelast,
mishandeld, of in gevaar gebracht; dat men hen adequate rust en beschutting moet geven; dat
mannelijke en vrouwelijke dieren samen moeten worden gelaten tijdens het paarseizoen.

Uit dit korte overzicht mag blijken dat Mohammed het hart op de juiste plaats had: zijn strijd
voor sociale hervormingen en herverdeling, een van de dominante thema’s in de Koran, vindt
zijn oorsprong in een universeel gevoel voor rechtvaardigheid dat zich niet beperkt tot de
menselijke soort. Moslims zullen het weliswaar niet volledig eens zijn met deze interpretatie. Zij
menen dat Mohammed slechts heeft uitgedrukt wat Hem door God is geopenbaard. Niet het
gevoel van medeleven van de Profeet is dus van primordiaal belang. De Profeet heeft slechts
geopenbaard dat God zich bekommert om al Zijn schepselen. Feit is dat de islamitische traditie
— althans in principe — wel degelijk aandacht heeft gehad voor dierenwelzijn, ondanks de
dieronterende praktijken die men aantreft in hedendaagse islamitische landen.

Vlees, vegetarisme en de Koran

3/5



Islam (vegetarisme & levensbeschouwing) « EVA, verleidelijk vegetarisch

Geschreven door Dirk Boeckx
woensdag, 18 oktober 2006 17:21 - Laatst aangepast donderdag, 23 september 2010 01:11

Natuurlijk is het nog een grote stap van medeleven met dieren tot vegetarisme. De Koran bevat
geen passages die vegetarisme aanbevelen. Wie hem leest zal echter merken dat ook het eten
van vlees niet wordt aanbevolen, laat staan verplicht. Vlees eten wordt toegestaan, maar een
moslim die geen vlees eet hoeft zich niet schuldig te voelen omdat hij een regel zou overtreden.
De passage in de Koran die vlees toestaat gaat als volgt:

Zeg: ‘In wat mij geopenbaard is vind ik niets dat verboden is om te eten, tenzij het om een kreng
gaat, bloed dat vergoten is, het vlees van een varken (dit zijn onreine dingen) of gelijk welk offer
dat gericht is aan een ander dan een God. Als iemand echter door nood verplicht wordt, zonder
ertoe gedreven te worden door begeerte of zonder zijn onmiddellijke behoeften te
overschrijden, weet dan dat uw Heer zeer vergevingsgezind is en barmhartig.” (Soera 6:145; zie
ook 5:3)

De laatste zin doelt op extreme omstandigheden, bijvoorbeeld wanneer iemand van honger
dreigt om te komen en er enkel varkens in zijn omgeving rondzwerven. Uit de notie van
noodzakelijkheid in deze zin zou men kunnen concluderen dat vlees eten in het algemeen
noodzakelijk is om in de menselijke behoeften te voorzien. Het is geen kwestie van lust of
smaak, en men moet er zeker niet in overdrijven. De notie noodzakelijkheid moet hier worden
begrepen in de context van de barre leefomstandigheden op het Arabisch Schiereiland. Deze
interpretatie komt overeen met de passages in de Hadith waarin de Profeet oproept enkel
dieren te slachten indien dit noodzakelijk is. Ze sluit ook aan bij de motieven voor het invoeren
van de rituele slachting. En uit het feit dat de jacht tijdens pelgrimstochten verboden is, kan men
opmaken dat er iets mis is met jagen, en men zich daarom beter volledig van de jacht zou
onthouden, tenzij ze noodzakelijk is.

el e Yo ot :
% il ; il )
4 (| ] - ; f W

Islam en vegetarisme vandaag

De moslims die vandaag de dag vegetarisch eten, zetten al dan niet bewust de traditie voort
van enkele sekten binnen de islam, onder meer sommige Soefi sekten, die steeds vlees hebben
afgezworen. Deze sekten deden/doen dat veelal om spirituele redenen, bijvoorbeeld uit een
drang naar soberheid (ascetisme) of omdat ze menen dat consumptie van dierlijke substanties
het streven naar onthechting of geestelijke reinheid in de weg staat. Hedendaagse moslims
kunnen echter ook ecologische motieven inroepen, of een fundamenteel respect voor
dierenrechten.

Niets in de Koran of in de islamitische traditie staat vegetarisme in de weg. Integendeel, de
Koran benadrukt minstens even sterk als de Bijbel de rol van hoeders van de schepping die
God aan de mensen (Zijn regenten op aarde) heeft toevertrouwd (Soera 33:72; 35:39). Op het
misbruiken van deze rol staat een zware straf (Soera 95:4-6; 5:60-63). Zulks stemt tot
nadenken in verband met de vernietiging van het leefmilieu als gevolg van vleesconsumptie, én
in verband met de behandeling van dieren. Verder kan het engagement voor sociale
rechtvaardigheid dat spreekt uit de Koran de vegetarische moslim in zijn of haar houding

4/5



Islam (vegetarisme & levensbeschouwing) « EVA, verleidelijk vegetarisch

Geschreven door Dirk Boeckx
woensdag, 18 oktober 2006 17:21 - Laatst aangepast donderdag, 23 september 2010 01:11

sterken. De drang naar vlees van de economisch rijke werelddelen belemmert immers de
ontwikkeling en ontvoogding van het Zuiden (waar trouwens heel wat moslims wonen). Meer
dan de helft van al het verbouwde graan in de wereld is bestemd voor de veeteelt, en dit terwijl
20% van de wereldbevolking chronisch ondervoed is. Het lijdt geen twijfel dat de intensieve
veeteelt het wereldvoedselprobleem vergroot. Ook kunnen moslims met vegetarische ambities
inspiratie putten uit het feit dat dieren uit de intensieve veeteelt vaak resten van andere dieren
te eten krijgen, waardoor hun vlees onaanvaardbaar (haram) wordt. Tenslotte leeft het
overgrote deel van de moslims niet meer in de omstandigheden die heersten in de tijd van de
Profeet op het Arabisch Schiereiland. Hierdoor is de afhankelijkheid van dierlijke producten, en
dus de noodzaak van rituele slachtingen van dieren, grotendeels komen te vervallen.

In het licht van de voorgaande overwegingen is het verbazingwekkend dat er binnen de
mainstream islam nog geen ernstig debat op gang is gekomen over de voor- en nadelen van
vleesconsumptie. Hetzelfde geldt echter voor het christendom, waar gelijkaardige overwegingen
van toepassing zijn. Moeten we besluiten dat zowel islam als christendom zich hebben laten
inhalen door de tijd omdat ze, ondanks de mogelijkheid tot het formuleren van oplossingen
vanuit hun tradities, beiden voorbijgaan aan het essentiéle morele vraagstuk van de
vleesconsumptie? Hebben ze soms beiden het contact met hun wortels verloren? Of zijn de
moderne problemen te ingewikkeld geworden om oplossingen te verwachten vanuit religieuze

hoek? De antwoorden op deze vragen laten we in het midden.
—

@ﬂg

We komen nog even terug op het Offerfeest. Het idee dat moslims een gunst kunnen verkrijgen
van God door het leven van een ander levend wezen te offeren vinden we niet terug in de
Koran. De Koran bevat enkel het idee dat moslims hun ego en individuele wil dienen op te
offeren aan God. Het slachten van een schaap of een kameel tijdens Id al-Adha is dus niet
verplicht; het wordt niet voorgeschreven door de islamitische wet. Het is niet meer dan een
wijdverspreid gebruik dat niet tot de essentie van de islam behoort. Ook deze overweging opent
perspectieven voor de vegetarische moslim in spe.

Dit artikel werd gepubliceerd in EVA Magazine 3

5/5



