
OPBOUWWERK BRUSSEL

93

V. U.: Rohnny Buyens, Antwerpsesteenweg 295, 1000 Brussel
Driemaandelijks informatieblad, Nr. 93 - Juni 2008 - Jaargang 24

Nieuws uit
Samenlevingsopbouw Brussel

Jaargang 24

OPBOUWWERK IN TIJDEN 
VAN GLOBALISERING



Naar goede gewoonte en ter voorbereiding van een nieuw meerjarenplan 
organiseerde Samenlevingsopbouw Brussel op 9 april ll. een studievoormiddag 
rond het thema Stedelijk opbouwwerk in tijden van globalisering. We verant-
woorden hieronder kort de keuze voor dit onderwerp en sommen enkele vragen  
op die men zich op grond van een probleemanalyse kan stellen.

Het opbouwwerk wordt op een dubbele manier geconfronteerd met de gevolgen 
van de globalisering (ietwat populairder uitgedrukt: de nieuwe economie). Er 
is vooreerst de toenemende dualisering waarbij, in de rijk-arm tegenstelling, 
vooral de extremen in de kijker lopen: aan de ene kant een (economische) elite 
die zich exponentieel verrijkt, mee graait wat er mee te graaien valt, aan de 
andere kant een toename van de zichtbare armoede. Dit laatste is het gevolg 
van (I) een falende werking van het marktprincipe, (II) een terugdringen van de 
overheid als herverdelende instantie, (III) de afbrokkeling van het draagvlak voor 
herverdeling en solidariteit bij die lagen van de bevolking die een tussenpositie 
innemen. Er is ten tweede de nieuwe stedelijkheid als ruimtelijke uitdrukking 
van de globalisering. Meer dan staten zijn steden en regio’s motor geworden 
van economische groei en kapitaalsaccumulatie. Zij zitten onderling wel in 
een hevige concurrentie verwikkeld en moeten dus knokken om zich in die 
concurrentiestrijd staande te houden. Twee processen die in een stedelijke 
context in het oog springen zijn city marketing en gentrificatie (die met sociale 
verdringing de twee kanten van een zelfde medaille vormen). De neoliberale 
ideologie is de motor van de globale economie. Gelet op zijn cruciale plaats in 
deze globale economie vormt de stad het preferentiële terrein voor neoliberale 
stedenbouwkundige en sociale strategieën. De stad wordt stedenbouwkundig 
gekenmerkt door een sterke sociaal-ruimtelijke polarisatie. Binnen dit kader 
situeren zich fenomenen als gentrificatie en sociale verdringing, ontwikkelen 
zich enclaves waar rijk zich afschermt van arm (gated communities) en 
komen megaprojecten tot stand in de sfeer van cultuur, sport en toerisme. 
Sociale strategieën fixeren zich o.a. op veiligheidsbeleid, op disciplinering 
en bestraffing van armoede, op het herdefiniëren van sociale problemen als 
lokale problemen, op het benadrukken van zelfwerkzaamheid en participatie. 

Samenlevingsopbouw Brussel komt op voor de grondrechten van minder 
draagkrachtige groepen via een sociaal gecorrigeerd beleid. Anderzijds 
wil Samenlevingsopbouw Brussel zich inzetten voor de fysieke en sociale 
leefbaarheid van wijken, op zodanige wijze dat minder draagkrachtige 
groepen niet het slachtoffer worden van sociale verdringingseffecten. 

 

Opbouwwerk Brussel         3

Nr 93         Juni 2008

Editoriaal



In het licht van eerder vermelde neoliberale strategieën is de positionering 
van het opbouwwerk opnieuw een kwestie van eerste orde.

1 Het maatschappelijk schuldmodel ter verklaring van armoede noodzaakt maat-
regelen die structureel van aard zijn. Vermits het lange termijnperspectief die dat 
vergt aanleiding kan geven tot ontmoediging, zijn kleine stappen en hervormingen 
noodzakelijk. Welke kan de rol zijn van samenlevingsopbouw in de strijd tegen 
de armoede? Waar liggen mogelijkheden en grenzen? Welke randvoorwaarden 
dienen vervuld? Als herverdelen en solidariteit centraal  staan in het behartigen 
van belangen van mensen die in armoede leven, kan het opbouwwerk zich 
dan exclusief tot deze doelgroep richten? Welke coalities aan te gaan?

2 Begrippen als insluiting, sociaal kapitaal en sociale cohesie zijn aan de orde 
van de dag. Achterliggend is er het geloof dat veel problemen in wijken besloten 
liggen in de verhoudingen tussen diverse bevolkingsgroepen en dat het werken 
aan sociale cohesie daaraan zal verhelpen. Verspert deze strategie niet een aanpak 
van dieperliggende oorzaken voor leefbaarheidproblemen? Ligt hierin geen res-
ponsabilisering van achtergestelde wijken besloten die hun mogelijkheden te 
boven gaat? Ligt hierin geen consensusopvatting besloten die achtergestelde 
groepen poogt te coöpteren in een visie op het goede leven dat door elites wordt  
bepaald? Wordt hiermee niet de repressieve stad georganiseerd, ten nadele  
van de onderhandelde stad?

3 Momenteel wordt heel sterk de nadruk gelegd op actief burgerschap en partici-
patie. Dit „het lot in eigen handen nemen” krijgt hiermee weer een uitgesproken 
ambivalent karakter: empowerend en emanciperend aan de ene kant, onderdeel 
van het rechten en plichten discours van een zich terugtrekkende overheid aan de 
andere kant. Bewonersparticipatie bepaalt voor een groot deel de identiteit van 
het opbouwwerk. Hoe dient het opbouwwerk met deze ambivalentie om te gaan. 
En verder, wat kan het opbouwwerk verwachten van participatie van mensen die 
in armoede leven? Welke zijn mogelijkheden, beperkingen en randvoorwaarden? 

We vroegen aan een drietal wetenschappers om over een aantal van deze vragen 
hun licht te laten schijnen. De resultaten van hun denkwerk zijn samen met de 
probleemanalyse in dit nummer van Opbouwwerk Brussel bijeen gebracht. (ast.)

In haar meerjaren-
plan 2009-2015 
zal Samenlevings-
opbouw Brussel in-
zetten op armoede-
bestrijding (via het 
grondrecht wonen) 
en op de fysieke en 
sociale leefbaarheid 
in achtergestelde 
wijken. Het denk-

moment dat in 2002 tijdens de opmaakfase van het 
vorige meerjarenplan ingelast werd had betrekking 
op wijkontwikkeling, armoedebestrijding en de 
rol van het opbouwwerk. Dit gaf aanleiding tot 
reflecties over de strijd tegen de dualisering in 
tijden van onveiligheid, over opvattingen inzake 
participatie en over het toen opkomende begrip 
sociale cohesie. De studievoormiddag anno 2008 
vaart onder het motto stedelijk opbouwwerk in 
tijden van globalisering. Het thema verraadt 
opnieuw een interesse voor de positioneringproble-
matiek. De verschillende bijdragen focussen op 
armoede, op sociale cohesie en op burgerschap / 
participatie. De inleidende probleemstelling 
hebben we grondig opengetrokken. Waar we ons 
in de vorige ronde tot stedelijke ontwikkelingen 
beperkten met enkele terloopse verwijzingen 
naar bovenstedelijke evoluties, draaien we de 
zaak nu om. Het globaliseringsverhaal zelf is nu 
de invalshoek. We stellen immers vast dat het 
dagelijks leven van mensen (en bij uitstek mensen 
die in armoede leven) en het huidige uitzicht van 
steden in verregaande mate beïnvloed wordt door 
de zich verder globaliserende economie van het  
begin van de 21ste eeuw. Bij wijze van inleiding  
doen we hieronder een poging om deze tijden van  
globalisering te schetsen. 

Onze inleiding valt uiteen in 5 delen. Eerst staan 
we kort stil bij het belang van een maatschappelijk 
referentiekader voor opbouwwerk. Vervolgens 
schetsen we meer uitgebreid de ingrijpende 
maatschappelijke gevolgen van de kapitalistische 
economie onderweg naar globalisering. Op de 

Opbouwwerk Brussel         5

derde plaats beschrijven we de cruciale plaats van 
de stad in de globale economie. Ook in het vierde  
luik concentreren we ons op de stad, maar nu als  
theater voor neoliberale stedenbouwkundige en  
sociale strategieën. We ronden af met enkele  
vragen voor het opbouwwerk.

1 Over het belang van een maatschap-
pelijk referentiekader voor opbouwwerk.

Tot het standaardpakket van een meerjarenplan 
behoort een omgevingsanalyse: kwantitatieve 
en kwalitatieve gegevens over de toestand van 
het werkgebied, al dan niet aangevuld met 
een opsomming van voor het opbouwwerk 
relevant maatschappelijke evoluties. Dergelijke 
terreinkennis is noodzakelijk omdat het ons 
leert omtrent het wat van armoede en fysieke 
en sociale leefbaarheid. Dit materiaal geeft ons 
echter weinig antwoorden op het waarom van 
deze gegevens, antwoorden die we wel kunnen 
verwachten wanneer we ze plaatsen in macro-
ontwikkelingen die evoluties op het vlak van 
armoede en stedelijkheid sturen. Dat is een eerste 
rede waarom opbouwwerk nood heeft aan een 
maatschappelijk referentiekader. Ten tweede 
laat dergelijk kader toe verbanden te leggen 
tussen feiten en trends die op empirisch niveau 
ogenschijnlijk weinig verband houden, bvb. 
het verband tussen de heropleving van de stad, 
toenemende dualisering en de roep naar sociale 
cohesie. Een referentiekader waarin trends en 
structuren niet beschouwd worden als de vrucht 
van natuurlijke processen, maar als de uitdrukking 
van krachtsverhoudingen tussen uiteenlopende 
belangen, elk gestuurd door een eigen discours, is 
nog op een derde manier van belang. Voor zover 
opbouwwerk zich niet hult in het vermeende 
waardenvrije kleed van het expertendom maar 
zich daarentegen laat leiden door waarden als 
billijkheid en rechtvaardigheid, liggen hierin 
mogelijkheden om zich kritisch te verhouden tot 
maatschappelijk algemeen aanvaarde recepten 
voor probleemoplossing. Opbouwwerkers moeten 
zich durven afvragen of die recepten soms 

Juni 2008           Nr 93

4         Opbouwwerk Brussel Opbouwwerk Brussel         5

Nr 93         Juni 2008

Opbouwwerk in tijden van globalisering.
Een maatschappelijk referentiekader.



3. De nationale economieën zijn vraaggestuurde 
economieën. Om het consumptiepotentieel op 
peil te houden dient de koopkracht verzekerd te 
worden. Het aanbod, de massaproductie, past 
zich daaraan aan. Reclame neemt bijlange na 
niet de dominante positie in die ze vandaag 
inneemt. 

4. Grote zorg gaat uit naar sociale reproductie. 
Met de opbouw van een „sociale” loonmassa 
(gespijsd door werknemers- en werkgevers-
bijdragen) wordt de welvaartstaat uitgebouwd. 
Zekerheid en zorg begeleiden de bevolking 
van de wieg tot het graf. Dit is enkel mogelijk 
door een deel van de groei hiervoor voor te 
behouden.

5. In het naoorlogse groeimodel ligt de nadruk 
op volledige tewerkstelling. De norm is vol-
doende jobs te creëren waardoor er, behoudens 
frictiewerkloosheid, geen structurele werkloos-
heid ontstaat.

6. De nationale economieën zitten ingebed in 
een stabiel internationaal monetair systeem met 
vaste wisselkoersen. Dit is het zgn. systeem van  
Bretton Woods waarin de dollar als referentie-
munt fungeert, een dollar die op zijn beurt 
gekoppeld is aan de goudstandaard. 

We kunnen stellen dat kenmerken 3, 4 en 5 binnen 
de kapitalistische naoorlogse economie de kern 
vormen van een compromis tussen arbeid en 
kapitaal, in die mate dat men, refererend naar Ford, 
is gaan spreken over het Fordistisch compromis. 
Het compromis bestaat hierin dat werknemers, 
via een proces van collectieve onderhandelingen 
met het patronaat (vandaar ook het begrip 
overlegeconomie), een deel van de welvaartskoek 
krijgen in verhouding tot diens groei en dit in 
ruil voor sociale vrede en met de overheid in een 
belangrijke herverdelende rol. In de Belgische 
context liggen de principes van het Fordistisch 
compromis vervat in het sociaal pact van 1944.

Gevolgen voor de samenleving.

Het naoorlogse groeimodel moeten we zeker 
niet idealiseren. Afstompend bandwerk, 
duale arbeidsmarkt, schrijnende Noord-Zuid 
verhoudingen, ziehier slechts enkele kenmerken 

ook niet onderdeel zijn van het probleem. Als 
we in de sector pleiten voor herverdeling en 
sociale correcties, kunnen we ons dan bedienen 
van strategieën uit de neoliberale gaarkeuken, 
hét hegemoniale discours van dit tijdperk?

2 Gevolgen van een kapitalistische 
economie onderweg naar globalisering.

Het naoorlogse groeimodel

Om te begrijpen welke veranderingen de wereld- 
economie in de laatste decennia heeft ondergaan, 
om ons ten volle bewust te zijn van de maatschap-
pelijke gevolgen van die veranderingen, moeten 
we teruggrijpen naar de basisstructuur van het 
naoorlogse model van kapitalistische regulatie. 
Dat model stond borg voor economische groei 
en kende zijn hoogtepunt in de jaren zestig 
(de „golden sixties”). Het was zelf een poging 
om de crisis van de jaren 30 te overstijgen.

Kenmerken van het naoorlogse groeimodel.

Laat ons eerst proberen dit model in een zestal 
punten te karakteriseren. 

1. De wereldeconomie bestaat uit een geheel 
van relatief gesloten nationale economieën. De 
nationale staten beschermen hun markten. Ze 
zijn zelf grote economische spelers (vandaar dat 
de naoorlogse economie ook als een gemengde 
economie getypeerd wordt). Nationale staten 
zijn het knooppunt voor topdown planning van 
stedelijke en regionale industrieën. De opkomst 
van multinationale ondernemingen past ook 
in dit plaatje, voorzover hun positie vanuit de 
nationale staat wordt geconsolideerd.

2. In het naoorlogse model wordt de groei 
gerealiseerd via massaproductie in functie van 
massaconsumptie. Massaproductie is motor 
van het systeem maar slechts zinvol indien 
de afzet verzekerd wordt. De ondernemer 
Ford heeft deze cruciale combinatie voor 
het eerst begrepen en in zijn autofabrieken 
toegepast, nog voor de econoom J.M. Keynes 
de theoretische macro economische bovenbouw 
formuleerde. Uit dit kenmerk vloeien kenmerk 
3 en 4 onmiddellijk voort.

van de kapitalistische productieverhoudingen uit 
die periode. Vanuit ons tijdsperspectief wordt er 
echter vrij nostalgisch op teruggeblikt. Dit komt 
doordat het model ongetwijfeld instond voor een 
positieve maatschappelijke dynamiek. Na de ramp 
van de tweede wereldoorlog zorgde de groei voor 
groot vooruitgangsoptimisme en maatschappelijke 
zekerheid en stabiliteit. Werknemers bvb. hoefden 
zich, anders dan nu, weinig onzeker te voelen over 
jobs, lonen, pensioenen, … . Er was armoede, maar 
de verwachting was dat die met sociale correcties 
de wereld kon uitgeholpen worden. Symbool bij 
uitstek van dit alles was wellicht Expo 58 waar de 
bezoeker ondergedompeld werd in een „the Sky 
is the limit” sfeer van ongebreidelde vooruitgang 
dankzij technisch kunnen. Dat het Kongolese dorp 
een toekomst voorspiegelde die al bijna verleden 
was werd nog amper vermoed. Het zou echter tot 
de grote stakingen van 1961 rond de Eenheidswet 
duren voor het model over de tijdspanne van een 
decennium al zijn troeven zal uitspelen. 
Naast vooruitgangsoptimisme en maatschap–
pelijke zekerheid stond het Fordisme ook borg 
voor relatieve sociaal-economische en politieke 
democratie. Via collectieve onderhandelingen zijn 
vakbonden sterke partners in de zelfde boot die 
ook de werkgevers door de economische wateren 
voert. De overheid put haar legitimatie bij de 
bevolking uit haar herverdelende en zorgende rol. 
Dit alles schept het beeld van een samenleving 
die maakbaar is en waarin gebeurtenissen 
te voorspellen en te controleren zijn.

De „globale” economie.

Begin jaren zeventig komt het Fordistisch 
regulatiemodel onder toenemende druk te staan 
en botst het tegen zijn grenzen aan: te grote 
rigiditeit, marktverzadiging, dalende winstvoeten. 
Er zijn toenemende moeilijkheden om het 
welvaartregime onder stoom te houden. Van 
werkgeverszijde groeit de overtuiging van de 
contraproductiviteit van het sociaal overleg en het 
overheidsoptreden: het Fordistisch compromis 
staat op de helling. De crisis is een feit.

Sedertdien heeft het groeimodel ingrijpende 
veranderingen ondergaan. De keynesiaanse 
theoretisch- economische onderbouw werd 
ingeruild voor het vrijemarktdenken van 
economen à la Schumpeter en Von Hayek.  

De herstructureringen, doorgevoerd in de 
jaren tachtig, poogden een antwoord te bieden 
op de crisis en waren tegelijk een poging 
om de krachtsverhoudingen tussen arbeid 
en kapitaal terug in het voordeel van deze 
laatste om te buigen. En inderdaad behoren 
de verzwakte onderhandelingspositie van 
de factor arbeid (via de georganiseerde 
arbeidsbeweging) en de geherdefinieerde rol 
van de staat misschien niet tot de meest in het 
oog springende maar wel tot de belangrijkste 
gevolgen van de globale economie. Maar laten 
we eerst kort enkele kenmerken beschrijven.

Bron: Filckr Foto: Doran Cellarius

Juni 2008           Nr 93

6         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           7



Kenmerken van het nieuwe groeimodel.

De micro-economische principes zijn genoeg-
zaam gekend en zijn samen te vatten in een vijftal 
slagwoorden. 
Privatisering betekent in essentie het terug-
dringen van de gemengde economie. De rol 
van de overheid als pure economische speler 
wordt ingeperkt en manifesteert zich in het 
afstoten (privatiseren) van overheidsbedrijven. 
Doorheen liberalisering worden economieën 
opengegooid. Men gaat paal en perk stellen aan 
monopolievorming en resoluut inzetten op vrije 
concurrentie tussen diverse spelers op de markt. 
Een recent voorbeeld hiervan is de liberalisering 
van de energiemarkt. De beroering rond de 
zgn. Bolkesteinmaatregel (over het vrij verkeer 
van diensten binnen de Europese Unie) gaat 
ook op het doorvoeren van dit principe terug. 
Deregulering kunnen we kort omschrijven als 
het inperken van regelingen en bemoeienissen 
van overheidswege, bvb. op het vlak van 
arbeidsvoorwaarden. Deregulering mondt uit 
in flexibilisering en wordt verondersteld een 
antwoord te bieden op de grote rigiditeit van 
het Fordistisch groeimodel. Globalisering is 
minder eenduidig te definiëren. Bij deze term 
denkt men best aan wereldwijde netwerken; 
aan het wegvallen van nationale grenzen voor 
handel en investeringen; aan toenemende 
flexibiliteit en mobiliteit van goederen-, arbeid- 
en kapitaalstromen; aan het samendrukken 
van tijd en ruimte door de integratie van 
telecommunicatie en informaticatechnologie. 

Lastenverlaging is het vijfde maar zeker niet 
het minst in het oog springende leidmotief van 
de nieuwe economie, al was het maar omdat 
het als een mantra in iedere discussie rond 
economische strategie zijn opwachting maakt.

Het nieuwe regulatiemodel kunnen we aan de hand 
van een aantal kenmerken verder specificeren en 
contrasteren met het vorige. De globale economie 
wordt vooreerst gekenmerkt door de dominantie 
van het marktprincipe. Alles is onderworpen 
aan de werking van de markt. Niet alleen, zoals 
vroeger, goederen, maar ook diensten, kapitaal 
én arbeid. Deze vermarkting dringt ook alle 
levensferen binnen (cfr. de recente discussie rond 
de commercialisering van de gezondheidszorg). 
De globale economie wordt ten tweede geken-
merkt door een tot het uiterst doorgedreven 
concurrentie. Waar vroeger productie in 
zekere mate gebonden was aan een plaats en 
dus een zekere mate van complementariteit 
en taakverdeling impliceerde waardoor ook 
markten werden afgeschermd, kan nu eender 
wat op eender welke plaats afhankelijk van de 
laagst mogelijke kosten worden geproduceerd 
in een concurrentie van allen tegen allen.

De globale economie is een flexibele economie, 
georganiseerd in wereldwijde, horizontale net-
werken, gekenmerkt door onderaanneming en 
just-in-time productie (vandaar ook de benaming 
transporteconomie). De motor van de globale 
economie is niet meer het massaproduct maar het 
niche- product: een nooit aflatende stroom van 
specifieke producten voor specifieke groepen,  
producten die komen en vervluchtigen en waar-
van de turn-over-time (de tijd tussen de lancering 
en de vervanging van een bepaald model) 
steeds korter wordt. De globale economie is 
derhalve ook een aanbodsgestuurde economie: 
de producent gaat voor een product actief een 
markt creëren, marketing en reclame worden 
belangrijker dan ooit. Van de op onderzoek 
drijvende farmaceutische industrie is geweten 
dat 15 % van de investeringen gaat naar onder-
zoek en ontwikkeling, 40 % daarentegen naar 
marketing. Hiermee is een ander belangrijk 
kenmerk van de globale economie aangegeven: 
het is een kenniseconomie geworden. Begrippen 
als posindustriële economie en diensteneconomie 
proberen eigenlijk hetzelfde uit te drukken. 

Kennis is op de eerste plaats een product op zich 
geworden. Diensten zijn immateriële producten 
en kennis vormt er het belangrijkste bestandsdeel 
van. Een ander signaal dat wijst op het toe-
nemende belang van kennis als product is het 
feit dat de culturele industrie zonder meer tot de 
sleutelsectoren van de economie is gaan behoren. 
Kennis is naast product ook een belangrijk middel 
om het economisch raderwerk draaiende te 
houden. In een economie die steunt op mobiliteit, 
flexibiliteit en derhalve op snelheid van beslissen 
is kennis van zaken een cruciale voorwaarden 
voor economisch overleven geworden.

Laat ons tenslotte nog twee kenmerken 
beschrijven die samenhangen met de rol van 
arbeid en kapitaal in de nieuwe economie. In het 
Fordisme stond volledige tewerkstelling voorop. 
Het postfordistische tijdperk gaat vooral nadruk 
leggen op employability: niet langer het voorradig 
zijn van geschikte jobs primeert, wel de mate 
waarin iemand geschikt is voor het uitoefenen 
van een job. In tewerkstellingsaangelegenheden 
problematiseert het overheersende discours niet 
langer de arbeidsmarkt, het aanbod aan jobs, als 
wel de arbeidskracht, de vraag naar jobs. Dit 
wordt mooi geïllustreerd in de actuele discussie 
rond de 70.000 open–staande betrekkingen 
waarvoor geen geschikte kandidaten kunnen 
gevonden worden. Dit is blijkbaar een veel 
prangender kwestie dan het naakte feit dat ruim 
1 miljoen mensen in allerlei circuits naast de 
arbeidsmarkt geparkeerd staan. Ten tweede, in 
de globale economie heeft zich een splitsing 
voorgedaan tussen het financiële en productieve 
kapitaal. Na Bretton Woods heeft 90 % van 
het kapitaal zich teruggetrokken in een eigen 
circuit, een virtuele economie (symbol economy) 
naast de reële economie waar niet produceren 
als wel speculeren de dienst uit maakt. Aldus is 
er een ganse klasse van moderne alchemisten 
opgestaan die, bevangen door de aloude waan 
om goud te maken uit lood, proberen geld te 
maken uit geld en dit essentieel op grond van 
schommelingen in wisselkoersen. Naast deze 
waan, en er zijn vandaag de dag veel tekenen 
die er op wijzen dat het bij een waan zal blijven, 
heeft er nog een andere postgevat, deze namelijk 
dat kapitaal zou kunnen aangroeien zonder het 
aanwenden van arbeid, een combinatie waaruit 
het zich nooit eerder had kunnen bevrijden.

Maatschappelijke gevolgen van de globale economie.

In wat volgt staan we stil bij een drietal maatschap-
pelijke gevolgen van de globale economie. In feite  
behandelen we er 4 maar het vierde, de nieuwe rol  
van de stad in de globale economie, komt, gelet op  
onze specifieke probleemstelling, aan bod in een  
volgende paragraaf.

Foto: Michel Demol Bron: Filckr Foto: StaneStane

Juni 2008           Nr 93

8         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           9



Toenemende onzekerheid.

In het uitermate gedereguleerde en competitieve 
kader van de globale economie is onzekerheid troef, 
in die mate dat we vandaag leven in een wereld die 
getekend wordt door „global and local disorder”.

Periodieke crisissen zijn inherent aan de 
kapitalistische productiewijze maar onder haar 
huidige vorm zijn ze chronisch en permanent 
geworden. De huidige kredietcrisis is de 
voorlopig laatste uit een lange rij van de laatste 
decennia (opeenvolgende schuldencrises, de 
dotcom luchtbel …) en ze ontwikkelen zich 
niet toevallig in de speculatieve sfeer van de 
financiële economie waar financiële acrobaten 
als ongeleide projectielen niet alleen hun eigen 
biotoop ontwrichten, maar ook de reële economie 
hypothekeren. Tenslotte is het de belastingsbetaler 
die opdraait voor de verliezen. Het zijn immers 
de (niet democratisch gecontroleerde) nationale 
banken die miljarden aan goedkope leningen 
in de bankwereld pompen, onder het motto 
van het redden van het financiële systeem als 
geheel. De kredietcrisis leverde opnieuw het 
bewijs hoe winsten worden geprivatiseerd en 
verliezen gesocialiseerd of hoe kapitalisme 
er is voor de armen (zij die hun huizen 
verliezen onder meedogenloze marktwetten) 
en socialisme voor de rijken (banken die 
door de overheid ter hulp worden gesneld).

De globale economie zorgt ook voor onzekerheid 
in het dagelijks leven van mensen. Zij worden 
geconfronteerd met onzekere jobs, met een 
onzeker inkomen, met een onzekere oude dag, 
met overheden die verstek laten gaan, met een 
dreigende, onveilige wereld die in de eigen 
leefwereld heeft postgevat. Het versterkt de angst 
voor het vreemde en de roep naar identiteit.

Hernieuwd armoededebat.

Ongetwijfeld heeft de globale economie voor 
nieuwe welvaart gezorgd. België zou 40 % 
rijker geworden zijn in de laatste 15 jaar. De 
vraag is aan wie die rijkdom ten goede is 
gekomen. Maakt men een ruwe opdeling van 
de bevolking in 3 categorieën dan is er 10 % 
erg rijk, 20 % erg arm en daartussen 70 % die 
hun welvaartspeil kunnen handhaven maar in 
sommige gevallen in onzekerheid leven of ze 

die inspanning wel zullen kunnen volhouden. 
Neemt het aantal armen in absolute cijfers niet 
toe, er is wel een steeds breder wordende kloof 
tussen de arme en zijn welstellender medemens. 
Armoede is van een op te lossen, zijdelingse 
problematiek opnieuw in de kern van de 
maatschappelijke discussie aanbeland. Immers, 
door het haperende herverdelingsmechanisme 
worden armen steeds verder geprecariseerd en 
op zichzelf en op diegene die wensen voor hen 
op te komen teruggeworpen. Echter, de onzekere 
middenklasse is niet erg geneigd tot solidariteit. 
Recente enquêtes over de houding t.a.v. armen 
wijzen erop dat het politiek draagvlak voor 
herverdeling verder afkalft, dat het geloof dat 
de groeiende ongelijkheid niet goed is voor de 
samenleving taant. In dit somber perspectief 
kan men zich afvragen of gebeurtenissen als de 
kredietcrisis of de uitbetaling van superlonen, de 
balans in het debat niet opnieuw enigszins kan 
herstellen. In die zin voorspelt Rik Coolsaet in 
zijn recent boek De geschiedenis van de wereld 
van morgen dat in de internationale politiek het 
kernthema van de toekomst dat van de onbillijk-
heid is, onbillijkheid begrepen als ongelijkheid 
die als onrechtvaardig wordt beschouwd. 

Weerslag op de democratie.

In feite zijn we met de overgang van het post-
fordisme overgestapt van het gecontroleerde 
kapitalisme naar – om een term van E. Luttwak 
te hanteren – het turbokapitalisme. Van hem 
stamt de formule die de verdedigers van 
dergelijk kapitalisme hanteren: privatisering + 
deregulering + globalisering = turbokapitalisme = 
welvaart. Zojuist beschreven we reeds 
hoe het met die welvaart is gesteld.

Doorheen deze overgang werd ook het 
Fordistisch compromis de wacht aangezegd. 
De poging om de krachtverhoudingen tussen 
arbeid en kapitaal te wijzigen resulteerde in 
een verzwakte onderhandelingspositie van 
de factor arbeid. Kapitaal en arbeid zitten 
niet langer in dezelfde nationale boot en 
factoren als mobiliteit en flexibiliteit hangen 
als een zwaard van Damocles boven de 
vakbondsmacht. We krijgen m.a.w. te maken 
met een afkalvende economische democratie. 

In de overgang naar het postfordisme of het 
turbokapitalisme lag echter ook de strategie 
besloten om de rol van de overheid te herdefiniëren 
van een zorgende, herverdelende naar een meer 
disciplinerende rol. Opnieuw om redenen van 
mobiliteit en flexibiliteit kunnen nationale 
overheden, uit angst voor concurrentieverlies, niet 
langer zelf beslissen over het zekerheidssysteem 
dat zij voor hun burgers wensen uit te bouwen. De 
contouren hiervan worden nu mee uitgestippeld 
door supra-nationale instellingen die, niet 
gehinderd door democratische controle, op 
maatschappelijke keuzes berustende en dus 
in essentie politieke maatregelen herleiden tot 
technische oplossingen voor technische problemen. 
De globale economie brengt dus ook een afkalving 
van de politieke democratie met zich mee. De 
legitimering van het politiek bedrijf berustte voor 
een groot deel op zijn herverdelende rol: daar 
lag het fundament van het vertrouwen van de 
burger in de politiek. Toenemend wantrouwen 
en een vlucht in populisme en extreem rechts 
verraadt een delegitimering van het traditionele 
liberaal- democratisch bedrijf. Nu we toch aan het 
citeren zijn: een interessante analyse in dezen is 
die van politicologe Chantal Mouffe in haar boek 
Over het politieke: het huidige politieke bedrijf 
heeft het typisch politieke (het kanaliseren van 
collectieve tegenstellingen binnen het kader van 
democratische spelregels) de rug toegekeerd en 
vervangen door een moreel discours over goed 
en slecht. De derde weg, waarin alle partijen 
tenderen naar een moralistisch discours in het 
centrum, ver weg van de links-rechts tegenstelling 
en van maatschappelijke projecten waarmee 
mensen zich zouden kunnen identificeren. 
Dit onvermogen tot identificatie opent een 
andere weg: die van het (rechts) populisme.

3 De cruciale plaats van de stad in de 
globale economie.

De stad in het algemeen …

De reorganisatie van de kapitalistische groei-
machine sluit ook een ruimtelijke reorganisatie in. 
We zagen reeds hoe de nationale schaal verzwakt 
en verbrokkelt in lokale, regionale en supra-
nationale schalen. Op straffe van het creëren van 
nieuwe draken van woorden is het in deze context 
wellicht accurater te spreken van glocalisatie 

i.p.v. globalisatie. Wat er ook van zij: steden en 
zeker wereldsteden staan aan de spits van de 
huidige groeidynamiek. Het zijn voornamelijk 
plaatsvoordelen die hen maken tot succesvolle 
knooppunten van economische competitiviteit. De 
netwerkeconomie is immers gediend met geringe 
afstanden die concentratie en specialisatie toelaten. 
In de regio Rijssel-Kortrijk hebben ze dat begrepen. 
Dergelijke netwerken zijn gebaseerd op vertrouwen 
en face-to-face relaties. Het zijn als het ware 
unieke blauwdrukken die elders moeilijk of niet 
repliceerbaar zijn. De Antwerpse diamantsector 
is een voorbeeld van dergelijke biotoop

Er is evenwel een probleem. Kapitaal, arbeid 
en productie zijn uitermate mobiel en flexibel 
aanwendbaar. Vooral kapitaal (dat „footloose” rond 
de aardbol circuleert), condenseert zich daar waar 
de beste bieder zich aandient. En vermits er veel 
kandidaat-steden zijn, laat het gevolg zich raden: 
een grote interstedelijke concurrentie. De stad 
moet zich actief en ondernemend opstellen.  
Ze moet zich zo aantrekkelijk mogelijk maken: 
citymarketing en imagobuilding worden prioritair.  
Culturele productie speelt hierin een belangrijke 
rol. Het unieke en innovatieve van cultuur straalt af  
op de stad en trekt andere productie aan. Stefaan 
Declerck, burgemeester van Kortrijk, ironisch 
genoeg in een reactie op de gang van zaken in 
Brussel, zegt het zo: „De steden zijn vandaag 
de motoren van de wereldontwikkeling, omdat 
vernieuwing niet meer uit centralistische en 
dirigistische modellen opborrelt, maar wel uit  
nieuwe verbindingen tussen academici, onder-
nemers, de vrijetijdssector, designers en zo meer. 
Het creëert een dynamiek die van een andere orde 
is, en die haar oorsprong vindt in de stedelijkheid.”

… en Brussel in het biezonder.

Het is deze evolutie die Brussel de laatste 
tweeënhalf decennia is overkomen. Brussel werd 
in een snel tempo heringericht als een arena voor 
marktgeoriënteerde groei en elite consumptie. 
Dat Brussel opgenomen is in de vaart der steden 
is wel het minste wat men kan zeggen. Brussel 
staat in de lijst van wereldsteden gerangschikt 
als Beta world city, vlak na de zgn. alpha world 
cities van het kaliber van Londen, New York 
en Parijs. Niet slecht voor een demografische 
dwerg van om en rond de 1 miljoen inwoners. 

Juni 2008           Nr 93

10         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           11



Brussel is ook de derde rijkste regio van Europa, 
gerekend naar het bruto binnenlands product 
per hoofd van de bevolking. Erik Swyngedouw, 
Vlaming die doceert in Oxford is dan ook 
categorisch: de kapitaalsaccumulatie draait in 
Brussel op volle toeren. Hierbij moeten echter 
een drietal kanttekeningen gemaakt worden. 

Ten eerste is er een enorm lekeffect. Het 
gemiddelde inkomen per hoofd van de bevolking 
ligt lager dan in Vlaanderen en Wallonië. 
Rijkdom wordt verkast naar andere regio’s 
(via de pendelarbeid) en er is weinig fiscale 
interactie tussen de stad en de kapitaalstromen 
die er passeren. Dit lekeffect verklaart echter 
niet alles. Brussel gaat gebukt onder een 
uitgesproken sociaal-economische ruimtelijke 
polarisatie. Uit een recente studie over buurten 
in moeilijkheden in de Belgische stadsgewesten 
blijkt dat er zich in Brussel maar liefst 97 buurten 
in grote moeilijkheden bevinden. Deze buurten 
vertegenwoordigen 201.000 inwoners waarvan 
180.000 van allochtone origine. In Brussel leeft 
27 % van de bevolking onder de armoedegrens. 
In sommige wijken loopt de werkloosheidsgraad 
op tot 65 %. Dat 31 % van de kinderen opgroeien 
in gezinnen met werkloze ouders is al evenmin 
een wissel op de toekomst. Onlangs nog luidde de 
ministerpresident van het Brussels Hoofdstedelijk 
Gewest de alarmbel over de groeiende kloof 
tussen arm en rijk. Deze diagnose stellen is één 
zaak. Er naar handelen op een manier die de 
armoede bestrijdt in plaats van ze te verdringen, 
een heel andere … . Deze situatie vormt de 
keerzijde van het globaliseringsverhaal. Ze 
is eigen aan wat men noemt superstar cities 
in de globale economie: plaatsen waarin 
bevolkingsgroepen zich ongehoord kunnen 
verrijken maar ook evenredig kunnen verarmen. 
Brussel is echter ook een economische groeipool 
ondanks zichzelf. Hiermee zijn we aan een 
derde kanttekening aanbeland. De stelling is 
afkomstig van Eric Swyngedouw. Er is vooreerst 
de ruimtelijk strategische ligging in het hart 
van Europa. Bovendien is Brussel de zetel van 
Europese en andere internationale instellingen, 
iets wat vaker toekomt aan kleine landen omdat 
grote het elkaar politiek niet gunnen. Of een stad 
zich in de internationale concurrentie kan staande 
houden, hangt samen met de aanwezigheid en 
de vorming van groeicoalities door stedelijke 

elites. Deze elites hanteren de schaalvoordelen 
i.f.v. winstmaximalisatie en het realiseren van hun 
economische belangen. Elites in Brussel situeren 
zich binnen de internationale zakengerichte 
dienstverlening, de onroerendgoedsector, de 
financiële instellingen en het transnationaal 
etnisch ondernemersschap. Met een aardige 
verwijzing naar opbouwwerkachtige „elites” zegt 
Swyngedouw: „tegenover deze elite groeicoalities 
staat vaak een allegaartje van personen en 
organisaties voor wie het gebruik van de ruimte 
belangrijker is dan winstmaximalisatie en die 
zich soms groeperen om bestaande stedelijke 
structuren, buurten en functies te behouden 
of te versterken tegen de excessen en het 
avonturisme van de economische groeimachine.” 
Nog tegenover deze nieuwe economische en 
culturele elites die het nieuwe Brussel hebben 
getekend staan wat Swyngedouw noemt de 
falende traditionele elites. In tegenstelling tot 
de nieuwe elites, die hoofdzakelijk van buiten 
Brussel komen en weinig, of op een eerder 
schimmige wijze geïntegreerd zijn in het bestuur 
van de stad, maken deze traditionele elites 
de dienst uit in de bestuurlijke machtscentra. 
Daarin falen ze echter jammerlijk en het 
verdict is hard: „Zij laten verstek gaan en 
zitten verstrikt in parochiale, territoriale en 
klein ideologische vetes.” Als oorzaken van het 
huidige fragmentarisch, incoherent stedelijk 
beheer wijst Swyngedouw op (a) de globale 
machtsbastions van de gemeentelijke baronieën; 
(b) de tribale Vlaams/Waalse tegenstellingen 
die zich uitkristalliseren in de Brusselse 
Institutionele structuur; (c) Vlaamse/Waalse 
elites die Brussel beschouwen als een restruimte, 
er uitgesproken vijandig tegenover staan en 
een negatief beeld van Brussel ophangen. In 
dit alles ligt, nog steeds aldus Swyngedouw, 
een grotere bedreiging voor de internationale 
ontwikkeling van Brussel dan problemen 
als werkloosheid of migrantenconflicten.

Het Hoofdstedelijk Gewest kwam in 2007 op 
de proppen met een Plan voor de internationale 
ontwikkeling van Brussel. Actie is immers nodig 
wil Brussel zijn topdrie plaats op de Europese 
ranglijst behouden. In dat plan steunt men op 
strategieën waarmee andere steden hun zaken 
beredderen. Anderzijds werden Brusselse elites 
bevraagd. Echter, gelet op de vastgestelde kloof 

tussen het economische en sociale Brussel 
gebeurt dat op een uitermate selectieve manier 
in het voordeel van de eerste sfeer. Daarmee 
is de toon gezet. Het plan is een alomvattende 
mix van citymarketing, ontwikkelen van 
infrastructuur met internationale allures, het 
verbeteren van de aanblik van de stad – hier 
situeert zich de strijd tegen dualisering met 
dubbelzinnige passages rond sociale mix, 
gentrificatie en sociale verdringing – en last 
but not least, een meer efficiënt beheer. Toch.

4 De stad als theater voor neoliberale 
stedenbouwkundige en sociale 
strategieën.

Gezichten van het neoliberalisme.

Het neoliberalisme is het ideologisch baldakijn 
van de huidige globaliserende economie. Het is 
het actuele hegemoniale vertoog, net zo goed als  
de sociaaldemocratie dat was in het Fordistisch 
tijdperk en daarvoor, in het kapitalisme van de  
negentiende en eerste helft van de twintigste 
eeuw het klassieke liberalisme. 

Het is hegemoniaal in deze zin dat het (a) als 
dominant discours in het Westen door brede 
en uiteenlopende kringen wordt verkondigd en 
geaccepteerd; (b) als alleenzaligmakend aan de 
ganse wereld wordt gesleten, desnoods onder 
militaire dreiging; (c) rivaliserende vertogen als 
achterhaald, conservatief en contraproductief 
naar de marge drukt. De kern van de neoliberale 
agenda zou men als volgt eenvoudig kunnen 
omschrijven: het vrije spel van de markt zal 
het goede leven voor elkeen waarborgen en 
er is niet zoiets als een overheid nodig die via 
herverdeling de marktwerking moet controleren.

Het neoliberalisme toont een drietal gezichten. 
Het is ten eerste een accumulatiestrategie. Het 
is een abstracte economische doctrine die, niet 
contextgebonden, het economisch handelen 
bepaalt. Elementen van deze doctrine hebben 
we bij het behandelen van de kenmerken van de 
globale economie de revue laten passeren. Het 
neoliberalisme is op de tweede plaats een ideologie. 
Hier betreden we het domein van het geloof. En 
er zit heel wat geloof in vervat: (a) het geloof in 
het zelfregulerend vermogen van de mark, (b) 

het geloof dat open, competitieve, niet geregelde 
markten het meest bijdragen aan economische 
ontwikkeling en (c) het geloof tenslotte dat het 
algemeen belang best gediend wordt door spelers 
die eigen belangen nastreven. Alan Greenspan, 
gewezen topman van de Amerikaanse FED, is een 
typisch exponent van dergelijk geloof. Nog in 
volle kredietcrisis verdedigt hij deregulatie. Toen 
de praktijk van de roofleningen hoogtij vierde 
geloofde hij dat traders voldoende normbesef 
aan de dag zouden leggen om niet zichzelf en 
het financieel systeem in de verdoemenis te 
rijden. Niet dus. Op de derde en zeker niet minst 
belangrijke plaats is het neoliberalisme een politiek 
project van institutionele hervormingen. Dat de 
globalisering zich wereldwijd doorzet is een feit, 
maar de wijze waarop en de snelheid waarmee dat 
gebeurt is contextgebonden. De globale economie 
en het daarmee verbonden systeem van neoliberale 
kennis, waarden en overtuigingen ontplooien 
zich niet in het luchtledige, maar hebben af 
te rekenen met tradities en zitten ingebed in 
machtsverhoudingen. Illustratief hiervoor is de 
vergelijking die men zou kunnen maken tussen het 
parcours dat in Engeland en België werd afgelegd 
door Thatcher en Blair resp. Martens / Dehaene en 
Verhofstadt. De taal van de burgermanifesten van 
de oppositie-Verhofstadt leverde hem de bijnaam 
baby-Thatcher op. In zijn paarse regeerperiode 
volgt hij trouw de soft neoliberale ideologie van 
de Derde Weg. Commentator Yves Desmet heeft 
gelijk wanneer hij in een balans beweert dat in het 
Verhofstadt-tijdperk het sociaal overleg niet meer 
of niet minder door het middenveld werd beïnvloed 
en dat de aloverheersende impact van de staat 
slechts een paar millimeter verschoven is. 
Maar ook slechts gedeeltelijk gelijk. Neolibera-
lisme is er niet op uit overheidsoptreden te 
vernietigen, maar wil dat optreden ombuigen 
om andere ideologische doeleinden te dienen.

Als we nog even stilstaan bij de recente 
Belgische sociaal-economische en politieke 
geschiedenis, dan zien we grosso modo dat in 
de jaren 80 (met het aantreden van de regering 
Martens) een neoliberaal getint economisch 
hervormingsprogramma in de steiger wordt 
gezet. Dit proces gaat door tot op onze dagen: het 
liberaliseringsdebat, de flexicurity, de notionele 
belastingsaftrek (door sommigen een regelrechte 
hold-up op de Belgische schatkist genoemd) … . 

Juni 2008           Nr 93

12         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           13



Parallel hiermee zien in de jaren 90 een gans 
arsenaal aan maatregelen het licht om het falen van 
de markt sociaal op te vangen: de beweging van 
welfare naar workfare; employability; de gang naar 
accountability / management / „goed” bestuur; het 
culpabiliserend, moraliserend en disciplinerend 
discours rond armoede; het criminaliseren van 
armoede; het herdefiniëren van problemen van 
sociale uitsluiting als plaatselijke problemen 

… . Zo bezien geeft neoliberalisering beter dan 
neoliberalisme weer wat er aan het gebeuren is. 

Tenslotte, de neoliberale veroveringstocht 
mag niet louter als negatie van een vorige 
orde beschouwd worden. Neoliberalisering 
heeft „rolling back” en „rolling forward” 
momenten. Neoliberalisering betekent zowel 
destructie als creatie, iets wat in de stedelijke 
arena goed kan getraceerd worden.

Neoliberalisering van de stad.

De belangrijke plaats van de stad in de globale 
economie maakt haar ook tot ruimte voor 
neoliberaal ingekleurde beleidsexperimenten en 
dit op uiteenlopende gebieden als ruimtelijke 
ordening, huisvesting, bestuurlijke praktijken 
en sociale politiek. We volstaan hier met een 
puntsgewijze opsomming van een aantal aspecten.

In de herstructurering van de gebouwde omgeving 
en het stedelijk weefsel zien we een voorliefde 
voor megaprojecten (cfr. opnieuw het plan voor 
de internationale ontwikkeling van Brussel), het 
zich doorzetten van gentrificatie- en sociale ver-
dringingsverschijnselen, vormen van gettoïsering 
en gated communities (enclaves waar rijk zich 
afschermt van arm). Op de huisvestingsmarkt 
wordt bij voorkeur voor de middenklasse en 
de elite gebouwd, moeten daklozen het stellen 
met noodopvang, desnoods in tenten en ad hoc, 
evolueren de huurprijzen marktgerelateerd. We 
zien een herijking van interbestuurlijke relaties: 
verantwoordelijkheden worden doorgeschoven 
naar de lokale setting, die wel bevoegdheden 
krijgt maar niet de middelen, tenzij via 
projectsubsidiëring. Ook de intrastedelijke 
bestuurlijke relaties worden herijkt in de richting 
van governance – beslissingen worden in 
netwerken en niet enkel meer door overheden 
alleen genomen – de hieraan gerelateerde 
public / private partnerships en new public 
management (met de nadruk op verantwoording / 
accountability). Overheidsfinanciën worden 
aangevuld met gebruikersbijdragen, private 
financiering en sponsoring. In de stad zien we 
de herstructurering van de welvaartstaat in 
uitvoering. Lokale gemeenschappen worden 
geresponsabiliseerd, sociale problemen worden 
geherdefinieerd in termen van lokale problemen 
en meer algemeen wordt welzijn gekaderd 
in een rechten- en plichtendiscours. We zien 
een veranderende houding ten opzichte van 

het stedelijk samenleven binnen de optiek van 
een veiligheidsbeleid, een verhoogde sociale 
controle en armoede waartegen bestraffend wordt 
opgetreden. Het cement dat dit alles bijeen houdt 
wordt bereid in het discours rond de ondernemende, 
innovatieve, dynamische en jeugdige stad.

5. Enkele vragen voor het opbouwwerk

In het licht van voorgaande probleempresentatie 
kan de drieledige positioneringvraag in hoofde 
van het opbouwwerk uit de inleiding nu als volgt 
worden geherformuleerd. Ten eerste, wat is de rol 
van het opbouwwerk inzake armoedebestrijding. 
Welke grenzen dienen aan deze rol worden 
gesteld? Welke mogelijkheden liggen open? 
Welke randvoorwaarden dienen vervuld? Op 
welke doelgroepen dient men zich te richten 
en welke bondgenootschappen moeten worden 
aangegaan. Het opbouwwerk is een belangrijke 
medeorganisator van 17 oktober. Los van de 
vraag wie zij vertegenwoordigd is de kritiek van 
het „Comité voor Sociale Gerechtigheid” (dat 
de Internationale dag van het Verzet tegen de 
armoede eerder op een verzetje lijkt dan een 
werkelijk verzet) een bezinning waard. Ten 
tweede, hoe moeten we ons opstellen in het debat 
en in acties rond sociale cohesie als blijkt dat een 

„gebrek” aan sociale cohesie niet zozeer oorzaak 
is als wel gevolg van achterliggende problemen. 
En tenslotte: hoe moet het opbouwwerk omgaan 
met de ambivalentie die besloten ligt in de roep 
naar participatie en actief burgerschap. Deze roep 
is ambivalent voor zover deze begrippen niet 
alleen appelleren aan waarden als emancipatie, 
bevrijding en democratie, maar ook deel uitmaken 
van het huidige rechten- en plichten discours.

We willen er tenslotte op wijzen dat deze 
positionering des te dringender is daar er vanuit 
het neoliberaal vertoog een wenkend perspectief 
uitgaat.We hebben hier niet alleen te maken met 
een hegemoniaal discours in de zin van een 

„pensée unique” die zijn ideeën laat verkopen 
als natuurwetmatigheden door instellingen die 
hun legitimering halen uit hun macht. Het is 
bovendien een discours dat zich bedient van 
begrippen die het opbouwwerk dierbaar zijn: 
activering, empowerment, participatie, sociale 
cohesie, actief burgerschap. Al deze begrippen 
werken in het verlengde van de aspiraties van het 

individu. Ze zinspelen op vrijheid, keuzevrijheid, 
zelfontplooiing. Ze roepen mensen op te worden 
wat ze zijn, op straffe van aan hun welzijn 
voorbij te gaan. Hiermee ruilen we het macro- 
verhaal van de maatschappelijke structuren 
in voor het Foucauldiaans geïnspireerde 
verhaal van de werking van de macht op 
microschaal: het verhaal van de moderne 
sturingstechnieken van het individu, weg van 
sturing door overheersing naar sturing door 
zelfsturing. Een minstens even belangrijk, 
aanvullend, maar niettemin ander verhaal.

Alain Storme
Educatief medewerker, Samenlevingsopbouw Brussel

 
Geselecteerde bibliografie

Coolsaet, R., De geschiedenis van de wereld van morgen. Van 

Halewyck, 2008, 320 pp.

De Swert, G., Economie op de pof. Gids op maatschappelijk 

gebied (98)2007, septembernummer, pp. 47-54

Harvey, D., The condition of postmodernity. An enquiry into 

the origins of social change. Blackwell, 1990, IX-376 pp.

Mouffe, C., Over het politieke. Klement, 2008, 148 pp.

Peck, J. & A. Tickell, Neoliberalising space. Antipode (34)2002, 

381-44

Swyngedouw, E., De dans der titanen en dwergen: 

„globalisatie”, stedelijke ontwikkeling en groeicoalities. 

Revue belge de Géographie (123)1999, pp. 43-61

Luttwak, E. , Turbokapitalisme, Winnaars en verliezers in de 

globale economie. Byblosboeken, 1999, 286pp.

Deze inleiding is de samenvatting van een uitgebreide 

werktekst met uitvoerige literatuurverwijzing: A. Storme, 

Globalisering en neoliberale (sociale) strategieën. Samen-

levingsopbouw Brussel, 2008, 34pp. Deze tekst is te down-

loaden van de website van Samenlevingsopbouw Brussel.

Foto: Michel Demol

Juni 2008           Nr 93

14         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           15



Uit alles wat ik te 
vertellen heb over 
dit thema, wil ik 
volgende elementen 
halen: een definitie 
van armoede, zes 
perspectieven op 
armoede, enkele il- 
lustraties van het  
structurele karak- 
ter van armoede en 

– daaruit afgeleid – de voorwaarden voor een  
doelmatig armoedebeleid, om te besluiten met 
enkele dilemma’s die in een stedelijk beleid ter  
bestrijding van armoede en sociale uitsluiting  
besloten liggen.

Een definitie van armoede

Ik begin met een definitie – onze definitie – 
van wat armoede is. Dat ligt voor de hand, 
omdat het van die definitie afhangt of 
armoede doelmatig kan worden bestreden 
met eenvoudige rechtlijnige maatregelen, 
zoals het verhogen van het gewaarborgd 
minimuminkomen, of dat een armoedebeleid 
een veel complexere aangelegenheid is.

Armoede is „een netwerk van sociale 
uitsluitingen dat zich uitstrekt over meerdere 
gebieden van het individuele en collectieve 
bestaan. Het scheidt de armen van de algemeen 
aanvaarde leefpatronen van de samenleving. 
Deze kloof kunnen ze niet op eigen kracht 
overbruggen.” (Vranken e.a., Armoede en 
Sociale Uitsluiting. Jaarboek 1994-2007)

Uit deze definitie kunnen we enkele belangrijke 
dimensies van armoede afleiden, die ons 
moeten leiden bij de bespreking van een 
armoedebeleid. Ten eerste is armoede meer 
dan een gebrek aan geld; het is een netwerk 
van sociale uitsluitingen op verschillende 
domeinen. Mensen in armoede hebben niet 
alleen een laag inkomen, maar halen dat uit 

zwakke inkomensbronnen (sociale zekerheid, 
recht op maatschappelijke integratie, informele 
arbeid, flexibele en onzekere jobs). Ze bevinden 
zich in de rand van of buiten de arbeidsmarkt, 
ze hebben zwakke onderwijsloopbanen die 
hen in een doodlopende straat doen belanden, 
hun levensverwachting is lager dan gemiddeld 
en ze zijn veel meer en ernstiger ziek, op de 
woningmarkt moeten ze zich met de restjes 
tevreden stellen enzovoort enzovoort. Ze botsen 
altijd weer op dezelfde drempels en moeten hun 
draai vinden in een samenleving die ingericht 
is naar het beeld van de middenklasse.

Die accumulatie van uitsluitingen en hun 
verwevenheid leiden tot een kloof met de rest 
van de samenleving. Het gaat dus om méér dan 
gewoon maar ongelijkheid; zoals andere soorten 
van uitsluiting is armoede een „ladder waarvan 
sporten ontbreken”, een ladder die je niet op eigen 
kracht kan beklimmen om uit het dal te geraken. 

Daarbij komt nog dat de armen zelf machteloos 
zijn, vooral wegens hun zwakke positie in het 
economische productieproces; ze beschikken 
niet over het dwangmiddel waarop de „gewone 
arbeider” wél nog een beroep kan doen: het 
terugtrekken van zijn productiefactor en zo het 
lamleggen van de economische productie – wat 
in eenvoudige termen „staken” heet. De enige 
manieren waarop ze druk kunnen uitoefenen, 
is door een beroep op medemenselijkheid of op 
gevoelens van rechtvaardigheid of doordat ze als 
een gevaar voor de rest van de samenleving – lees 
voor de machtigere groepen in die samenleving 
– worden gezien. Vroeger was dat dikwijls omdat 
ze een bedreiging voor de publieke gezondheid 
vormen (cholera, tyfus, TBC), vandaag omdat 
ze de politieke stabiliteit aan het wankelen 
brengen – zie de opkomst van het Vlaams Blok 
en de eruit resulterende stedelijke ontwikkelings-
programma’s. Door die machteloosheid kunnen 
mensen in armoede hun positie enkel verbeteren 
door hulp van buitenaf (of van bovenaf, om het 
beeld van de ladder even door te trekken). 

De ontwikkeling van een soort van zelforganisaties 
(„verenigingen waar armen het woord nemen”) 
heeft daaraan fundamenteel niet veel veranderd.

Zes perspectieven op armoede

Uit voorgaande regels blijkt al dat elk beleid 
wordt bepaald door de definitie van het 
probleem. De definitie die we presenteerden, 
is vrij structureel van aard. Dat is één van de 
mogelijke manieren om naar armoede te kijken 
en niet de overheersende; we hebben in het 
totaal zes zulke perspectieven geïdentificeerd. 
Deze typologie steunt op twee variabelen: op 
welk niveau de oorzaak van de armoede wordt 
gezocht (micro, meso of macro) en of die oorzaak 
intern is („schuld”) of extern („ongeval”).

Een eerste model (1) legt de schuld (van hun 
armoede) bij de mensen zelf: omdat ze lui, 
spilzuchtig, drankzuchtig of onverantwoordelijk 
zijn. Deze verklaring miskent echter de 
omstandigheden waarin mensen opgroeien 
en leven, kijkt voorbij aan de spanning 
tussen maatschappelijk gewaardeerde doelen 
en de zeer beperkte middelen die ze maar 
hebben om die doelen te bereiken. Het is 
een sterk culpabiliserende benadering en 
belemmert een doeltreffend armoedebeleid.

Ook de mildere variant van de personele modellen 
(2), die de oorzaken van armoede en sociale uit-
sluiting zoekt in persoonlijke tegenslagen, zoals

 ziekte, handicap, verlies van een baan, zondigt 
door een overmatige belichting van wat de 
persoon overkomt en laat daardoor waardoor dat 
gebeurt, onderbelicht. Beide individuele modellen 
kunnen het evenement aangeven waardoor 
sommige individuen in armoede terechtkomen, 
maar laten de maatschappelijke processen 
die tot dit gebeuren leiden en de structuur die 
eraan ten grondslag ligt, buiten beschouwing.

Modellen drie en vier bevinden zich op het meso-
niveau van de samenleving, „het maatschappelijke 
middenveld” of de „civil society”. Daar bevinden 
zich onder meer geïnstitutionaliseerde vormen 
van het samenleven, zoals de kerken, de vak-
bonden, scholen en universiteiten, bedrijven, 
verenigingen en bij uitbreiding ook het gezin, 
evenals grotere samenlevingsvormen zoals 
de buurt en (etnische) gemeenschappen. De 
interne variant (3) zoekt de verklaring bij de 
inrichting en het functioneren van deze instituties, 
groepen en gemeenschappen; illustraties zijn 
de ontoegankelijkheid of de bureaucratische 
opstelling van diensten, onvoldoende of 
„andere” socialisering door het gezin, de eigen 
(„afwijkende”) waarden en normen van de 
gemeenschap (zoals de armoedecultuur). De 
externe versie (4) gaat over hoe de buitenwereld 
aan bepaalde instituties en daardoor aan 
degenen die er gebruik van maken, een negatief 
etiket toekent of ze uitsluit van mainstream 
society – via stereotypering, stigmatisering, het 
fenomeen van de wij-groep en de zij-groep,.

Niveau van de oorzaak
 
Micro:

het individu, het gezin 

Meso:

groepen, gemeenschappen, 
instituties, organisaties 

Macro:

„de” samenleving

Aard van de oorzaak
Intern:

Persoonlijke tekorten  
Individueel schuldmodel (1) 

De structuur en / of het func-
tioneren van groep, gemeenschap, 
institutie, organisatie

Institutionele schuldmodel (3)

De maatschappelijke ordening 
 
Maatschappelijke schuldmodel of 
structureel model (6)

Extern:

Persoonlijke ongevallen 
Individueel ongevalmodel (2) 

Groepen, instituties, organisaties 
uit de omgeving 

Institutionele ongevalmodel (4)

 
Maatschappelijke veranderingen 
en conjuncturen

Maatschappelijke ongevalmodel 
of conjunctureel model (5)

16         Opbouwwerk Brussel

Juni 2008           Nr 93 Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           17

Armoede bestrijden, een onmogelijke opdracht?
 



Een vijfde benadering (5) stelt conjuncturen 
centraal. Het gaat over een economische crisis, 
waardoor de werkloosheid toeneemt en de 
middelen waarover het beleid beschikt, afnemen; 
over snelle maatschappelijke veranderingen, 
die dikwijls maar niet altijd het gevolg zijn 
van technologische ontwikkelingen, en die de 
kloof met de achterblijvers vergroot of nieuwe 
achterblijvers creëert; of over demografische 
veranderingen, waardoor de traditionele gezins-
verbanden plaats moeten ruimen voor meer 
fragiele en minder beschermende relaties. 
De veronderstelling van dit „maatschappelijk 
ongevalmodel” is dat de armoede zal verdwijnen 
wanneer de magere jaren de plaats ruimen voor de 
vette of wanneer de maatschappelijke onrust die 
is ontstaat door deze veranderingen, gaat luwen. 

Nochtans moeten we vaststellen dat, door dik 
en dun, een aanzienlijk deel van de bevolking in 
armoede blijft leven. Die voortdurende (re)pro-
ductie van de armoede wordt best verklaard 
vanuit een „maatschappelijke schuldmodel” 
(6). Deze bij uitstek structurele benadering 
besteedt niet alleen aandacht aan de armoede 
zelf, maar evenzeer aan de samenleving die deze 
armoede altijd opnieuw voortbrengt en in stand 
houdt. Het gaat dan over de dominantie van het 
economisch produceren bij de positiebepaling 
van de mensen, over de ongelijke verdeling 

van inkomen, status en macht die daarvan 
het gevolg is. Het betreft verhoudingen tussen 
centrum en periferie, zowel ruimtelijk als 
sociaal, over de gesegmenteerde (of zelfs duale) 
arbeidsmarkt en over de opdeling van de stad 
in „gated communities”, middenklassenwijken, 
arbeidersbuurten en achtergestelde buurten.

Waarom is het identificeren van deze grote 
perspectieven nuttig? Het helpt ons om zowel de 
wetenschappelijke als de alledaagse verklaringen, 
het onderzoek, het gevoerde beleid en de concrete  
hulpverlening te situeren. Om nog eens Peter  
Townsend (1970) te parafraseren: er loopt een  
band van theorievorming over onderzoeks-
methode naar beleid en actie, die ervoor zorgt dat  
de keuze die men op een terrein maakt ook de  
andere bepaalt.

Kunnen armen uit de armoede geraken?

Om uit armoede te geraken is een combinatie 
van instrumentele en expressieve middelen 
nodig, stelden we vast in een onderzoek dat 
werd gepubliceerd als „Bruggen over Woelig 
Water”. Dat betekent dat een job of opleiding of 
een nieuwe partner niet volstaan, hoe nuttig en 
noodzakelijk ze ook zijn als instrument. Mensen 
vallen terug in de armoede wanneer ze niet in 
nieuwe sociale netwerken worden opgenomen, 
wat ook betekent dat ze de band met de oude 
netwerken dikwijls moeten doorsnijden. Ook 
is er emotionele ondersteuning nodig; om het 
heel eenvoudig te zeggen, ze moeten zich in 
hun nieuwe omgeving welkom voelen en dat is 
niet het geval wanneer ze worden aangekeken 
op hun gedrag, hun kleding, hun taal.

De rol die het middenveld hierbij speelt is 
lange tijd sterk onderschat. Misschien is ook 
hier de uitspraak van Robert Schuman, de 
vader van Europa, van toepassing: „Si j’avais 
à recommencer, je commencerais par la 
culture”. Een betere deelname aan culturele 
activiteiten (ook de zogenaamde populaire) en 
aan het verenigingsleven is hierbij cruciaal. 
Socioculturele organisaties kunnen bijdragen aan 
het emancipatieproces, op voorwaarde dat ze ook 
de drempels wegwerken die ze zelf opwerpen, 
die in hun organisatievorm zitten ingebouwd.

Dat geldt niet alleen voor individuele opwaartse 
mobiliteit. Ook bij collectieve emancipatie kan het 
middenveld (het verenigingsleven) een belangrijke 
rol spelen. Het gaat dan om het ondersteunen en 
het vormen van netwerken met de zelforganisaties 
van armen. Uit een onderzoek dat als „(g)een 
blad voor de mond” (Van Robaeys e.a., 2005) 
werd gepubliceerd, blijkt onder meer dat een 
armoedebeweging enkel dan enige inbreng kan 
hebben in het beleid wanneer ze over voldoende 
sociaal en cultureel kapitaal beschikt. Sociaal 
kapitaal wordt niet alleen verworven door 
samenwerking tussen de armoedeverenigingen 
onderling, maar ook – en misschien vooral – via 
het uitbouwen van externe sociale netwerken. 

Maar om armoede uit de wereld te helpen is méér 
nodig, zeker als we armoede door een structurele 
bril bekijken. Een eerste, partiële, aanduiding 
daarvoor wordt geleverd door het inzicht dat 
armoede functioneel is voor de samenleving 
en voor de niet-armen. Armen zorgen dat het 
vuile werk wordt opgeknapt, recycleren uit 
noodzaak goederen, bezorgen allerlei mensen 
werk, dienen als morele steen des aanstoots 
waardoor de gemiddelde burger zich beter voelt.

Ik geef nog enkele andere illustraties van het 
structurele karakter van de armoede. Zo is er 
de omvang van de bevolking in armoede. Vrij 
toevallig ontdekte ik, in de inleiding van een stuk 
over armoede in een nummer van Knack (voorjaar 
2007), een fragment dat werd gereproduceerd uit 
de eerste publicatie over de armoede in België 
– de eerste versie daarvan, in de vorm van een 
wetenschappelijk pamflet, dateert al uit 1968 
– waarin ik ook een hand had (Vranken, 1972). 
Waar wij toen uitkwamen op een percentage 
van 13,5 %, is – veertig jaar later – de recentste 
schatting van het aandeel armen in België … 
13,5 % armoede. Voor mij vormt dat een heel 
goede illustratie waar het om gaat. We zitten hier 
inderdaad met een bevolkingsgroep die door dik 
en dun toch wel dezelfde omvang blijft hebben.

We weten van de inkomensongelijkheid niet 
enkel dat die stabiel is, maar toeneemt. Uit de 
keiharde cijfers blijkt de groeiende en grote kloof 
tussen de rijksten en de armsten in dit land. 
We worstelen al tientallen jaren met vormen 
van structurele uitsluiting van de arbeidsmarkt, 

zoals langdurige werkloosheid of discriminatie 
die het onmogelijk maakt om een job te vinden. 
Inzake het onderwijs zijn de effecten van de 
eerste democratiseringsgolf al decennialang 
uitgewerkt en er wordt gesmeekt om een tweede 
democratiseringsgolf op gang te brengen. We 
kennen de structurele ongelijkheid inzake 
gezondheid, de vijf jaar lagere levensverwachting 
voor 25-jarige mannen die enkel lager onderwijs 
hebben genoten en de lange wachtlijsten voor 
sociale woningen. Voor cijfers over deze en 
over de andere terreinen van armoede verwijzen 
we natuurlijk naar ons jaarboek „Armoede en 
Sociale Uitsluiting” (Vranken e.a., 2007).

Het zijn altijd weer dezelfde drempels die terug 
komen. Onvoldoende inkomen om goederen en 
diensten, die van langsom meer uit de publieke 
sector worden gehaald en op de markt worden 
aangeboden, te kunnen kopen. Kennis in de 
meest ruime betekenis, niet enkel kennis die je 
verwerft door af te studeren maar ook kennis van 
hoe de maatschappij in elkaar zit. Hoe werkt dat 
allemaal? Hoe moet ik al die automaten bedienen 
waarmee je de dag van vandaag geconfronteerd 
wordt. Maar ook gewoon kennis van „wie is 
waar?”, „waar dient dat voor?” en „Waar kan 
ik mij aanbieden”? Het middenklassenmodel is 
doorslaggevend, ook inzake armoedebestrijding 
en sociale uitsluiting; ook hier worden de 
betrokkenen geconfronteerd met „symbolisch 
geweld’, gewoon al door ons taalgebruik, door te 
verwijzen naar dingen die „wij” doen en waarvan 
„zij” niets afweten of die „zij” niet weten te 
plaatsen – omdat ze heel ver van hun bed liggen.

Voor de oplossing van de armoede is dus een 
grondige ingreep nodig in onze samenleving. 
Serieuze armoedebestrijding kan enkel lukken 
binnen de context van een fundamenteel andere 
economie, van een heringerichte samenleving 
en van een solidaire mens. Is dit evenwel geen 
utopie en moeten we de moed dan maar opgeven? 
We onderkennen het gevaar dat, wanneer een 
structurele aanpak te radicaal wordt doorgedacht, 
dat natuurlijk tot ontmoediging kan leiden. 
Daarvoor bestaat geen reden. Natuurlijk moeten 
samenlevingsstructuren grondig veranderen 
om armoede ten gronde te bestrijden, maar 
zoiets kan niet gebeuren van de ene dag op de 
andere en evenmin op alle domeinen tegelijk. 

Foto: Michel Demol

Juni 2008           Nr 93

18         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           19



De geschiedenis heeft ons dat geleerd en het zijn 
wijze lessen, die ons nieuwe ontgoochelingen 
kunnen besparen. Dat men naar veranderingen ten 
gronde toewerkt, houdt in dat men ondertussen 
alle kleinere stappen in wetgeving, institutionele 
hervormingen, voorzieningen, hulpverlening 
zo richt dat ze dit doel dichterbij brengen.

We hebben indertijd enige criteria ontworpen 
waaraan zo’n beleid moet beantwoorden om 
doelmatig(er) te zijn; een doelmatige bestrijding 
is eigenlijk een betere term omdat het niet 
enkel gaat om het klassieke beleid maar ook 
over actoren zoals het opbouwwerk. Het moet 
meerdere sporen tegelijk bewandelen, wat 
aansluit bij onze definitie van armoede. Het 
moet geïntegreerd zijn qua domeinen, actoren 
en niveaus, wat in de literatuur „governance” 
is gaan heten. Het moet inclusief zijn; het 
mag zich immers niet beperken tot directe 
armoedebestrijding (via specifieke maatregelen 
zoals een leefloon of gerichte initiatieven 
inzake arbeidsmarkt, onderwijs of wonen), 
maar ook ingrijpen in de reguliere sectoren van 
arbeid, onderwijs, wonen of gezondheidszorg 
(indirect armoedebeleid). Als je het reguliere 
arbeidsmarktbeleid, onderwijsbeleid of 
woonbeleid aanpakt op zo een manier dat 
uitsluiting daar wordt voorkomen, dan 
heb je minder direct armoedebeleid nodig. 
Dan heb je minder behoefte aan bijzondere 
opvangprogramma’s in het onderwijs, dan moet 
je geen wachtlijsten aanleggen voor sociale 
huisvesting en dan moet je minder gericht werken 
om de armen naar de gezondheidszorg te brengen. 
Enkel als het beleid op de lange termijn mikt en 
structureel van aanpak is, kan het de kloof tussen 
het segment van de armoede en de rest van de 
samenleving overbruggen. De voorwaarde dat 
het „geïnformeerd” moet zijn, betekent gewoon 
dat het gebruik moet maken van alle soorten 
expertise die in de samenleving aanwezig is 
en wetenschappelijke kennis is daarvan een 
onmisbaar onderdeel. Tenslotte is de participatie 
van de doelgroep onvermijdelijk, voor informatie, 
voor het inschatten van de effecten van het 
beleid en – gewoon ook – omdat daardoor de 
slachtoffers van de armoede als volwaardige 
burgers worden erkend; het armoedebeleid 
moet zich, met andere woorden, op de hoogste 
sport van de participatieladder begeven.

Met een armoedebeleid, zoals met elk beleid, 
genereren we natuurlijk niet alleen bedoelde 
maar ook onbedoelde effecten. Zoals dat erover 
moet worden gewaakt dat er bij het opleiden 
van ervaringsdeskundigen geen afromingseffect 
optreedt, doordat ze weggroeien van hun wortels. 
Lessen moeten worden getrokken uit vroegere 
emancipatiebewegingen, die van de zwarten of 
van de arbeiders en zelfs die van de vrouwen. 
Je moet dat voortdurend bewaken. Een ander 
voorbeeld: als je armoedebestrijding doet op 
stedelijk niveau zit je met het beruchte fenomeen 
van de buurteffecten, van de verplaatsing van de 
problemen van buurten die wél deel uitmaken van 
het stedelijke ontwikkelingsprogramma naar  
buurten die uitgesloten zijn. Parkinson noemt dat  
plastisch: het verschuiven van de stoelen aan het  
dek van de Titanic. 

En dan is er het fundamentele conflict tussen 
sociale cohesie en sociale insluiting – of, 
uitdagender geformuleerd – dat elke sociale 
cohesie sociale uitsluiting nodig heeft. Daaraan 
wil ik een aparte paragraaf besteden.

Twee hazen die je best niet samen najaagt: 
sociale cohesie en sociale insluiting

Het bevorderen van de sociale cohesie wordt 
vandaag dikwijls naar voren geschoven als het 
wondermiddel voor alle sociale problemen, 
zeker voor alles wat met sociale uitsluiting 
te maken heeft. Het lijkt wel op een van die 
reclames voor een superactief poetsmiddel: 
versterk de sociale samenhang tussen 
mensen en alle problemen verdwijnen als bij 
toverslag. Evenwel steekt de samenleving net 
iets complexer in elkaar als de (Europese) 
beleidsmakers ons wel willen doen geloven.

We beperken ons qua definitie van sociale 
cohesie tot drie dimensies: een relationele 
dimensie die uit sociale netwerken bestaat, 
een culturele dimensie die betrekking heeft op 
gemeenschappelijke normen en waarden en 
een ruimtelijke dimensie, die met het delen van 
eenzelfde plek (in de stad) te maken heeft. Dat 
volstaat om meteen al een belangrijk voorwaarde 
voor cohesie te formuleren: wat indien een 
lid van de gemeenschap of een gemeenschap 
binnen de samenleving zich niet integreert 

in die netwerken, de gemeenschappelijke 
waarden en normen verwerpt of een deel van de 
gemeenschappelijke ruimte voor zichzelf wil? 
De uiteindelijke sanctie is de uitsluiting van 
het individu uit de groep of van de groep uit de 
samenleving. Sociale uitsluiting of de dreiging 
daarvan is met andere woorden een belangrijk 
mechanisme om de sociale samenhang van 
een groep of samenleving te verzekeren. Het 
mag meteen ook duidelijk zijn dat niet iedereen 
even zwaar wordt aangepakt bij „ongepast” 
of „afwijkend” gedrag. Wie in een zwakke 
economische, sociale, culturele of etnische 
positie zit wordt met iets minder mededogen 
behandeld dat wie op deze terreinen macht heeft.

Een andere vraag in dit verband is: op welk 
niveau streven we cohesie na? Op het niveau van 
de stad, van de buurt of van de gemeenschap 
of van het woonblok? Het is weeral duidelijk 
dat cohesie op het ene en op het andere niveau 
niet noodzakelijk hoeven samen te vallen; 
het tegengestelde is dikwijls het geval. Zo zal 
een sterke sociale cohesie op het niveau van 
de buurt of de gemeenschap leiden tot een 
afwijzing van de stad als samenlevingsverband, 
net zoals nationalisten Europa niet zien zitten. 
Meer nog, zo’n sterke cohesie op groeps- of 
gemeenschapsniveau kan leiden tot opsluiting van 
de leden in de groep, waardoor de mogelijkheden 
om uit de armoede te ontsnappen of op een ander 
gebied mobiel te zijn, heel erg beperkt worden. 
Ook zal er dan geen behoefte zijn om aan het 
leven van de ruimere gemeenschap deel te nemen. 

Dat brengt me tot het fenomeen van de participatie. 
Ik zal hierover niet uitweiden; dat gebeurt veel 
deskundiger door Maria De Bie. Ik beperk me tot 
drie spanningsvelden die we hebben geïdentifi- 
ceerd in een vergelijkend Europees onderzoek 
(UGIS, Vijfde Kaderprogramma); ze worden 
grondiger uit de doeken gedaan in „Hoe een 
succesvol Stedelijk Ontwikkelingsprogramma 
maken?” (Burgers & Vranken, 2007). Het eerste 
spanningsveld is dat tussen top-down en bottom-up 
 participatie. Je kan het ook zien als de keuze 
tussen „luisteren naar de stem van de mensen” 
of „een stem geven aan de mensen”. Ook in de 
tweede vorm dreigt opportunistisch gebruik 
door de overheden van vormen van participatie 
en moet voortdurend de vraag worden gesteld: 

„Wie controleert de probleemformulering”? 
Het tweede spanningsveld, wat al meer op een 
paradox lijkt, heeft te maken met de vraag 
„Wat als de lokale overheden oprecht naar 
participatie streven; maar slechts een minderheid 
participeert en als poortwachters optreedt”? 
Een middenklassenmodel van participatie en 
civiele cultuur leidt er toe dat degenen die al 
stem hebben meedoen en dat de rest er het 
zwijgen toe doet – of het zwijgen wordt opgelegd. 
Hoe belangrijk zijn sterke persoonlijkheden 
hier? Nummer drie is een echte paradox: bij 
participatie wordt dikwijls met een grote boog 
om conflicten heen gelopen; daardoor blijft de 
positieve rol van conflicten onbenut. Moeten 
belangrijke tegenstellingen worden verborgen 
of moeten de problemen worden aangekaart? 

Met deze vraag sluiten we de cirkel: wie 
beschikt er over de middelen om conflicten 
te managen en de problemen naar eigen 
inzicht op te lossen? De mensen die in 
armoede leven, al dan niet empowered?

Jan Vranken,
 

OASeS, Centrum Ongelijkheid, Armoede, Sociale Uitsluiting en 

de Stad, Universiteit Antwerpen

Bibliografie 

VAN ROBAEYS, B., DIERCKX, D., & VRANKEN, J. (2005), (G)een 

blad voor de mond. Spanningsvelden bij de participatie 

van armoedeverenigingen aan het armoedebeleid, Gent: 

Academia Press.

VRANKEN, J. (1991-2006), Armoede en Sociale Uitsluiting. 

Jaarboek 1991-2006, Leuven, Amersfoort/Leusden: Acco.

 

Juni 2008           Nr 93

20         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           21



Inleiding: De propere Antwerpenaar vs. de 
vuile Marokkaan

Sinjoren hechten 
aan een propere 
stad. Uit ervaring 
weet ik dat deze 
drang soms zelfs 
maniakale propor-
ties kan aannemen. 
Mijn eerste con-
frontatie met de 
smetvrees van de 
Antwerpenaar 

kwam in 1994, toen ik als immigrant uit een klein  
boerendorpje in de Noorderkempen naar de 
Koekenstad afzakte. Ik studeerde er grafiek en zat 
te schetsen op een bankje in het park, toen er een 
oude man naast me neerzeeg en me ongevraagd 
meldde dat in de tijd dat Hitler hier nog zat het 
tenminste nog proper was in ’t Stad. „Mor na, voal, 
voal dat datier is.”  
Het werd me ook al snel duidelijk dat 
„vreemdelingen” doorgaans als de oorzaak van 
vervuiling werden gezien. Aan het begin van de 
zomervakantie stond ik eens bij de bakker. Die 
was een praatje aan het maken met een andere 
klant: „heb je al gezien hoe proper het hier 
tegenwoordig is?”. Zoveel optimisme had ik van 
de doorgaans zeurderige man niet verwacht. Het 
valt nog wel mee met die verzuring, dacht ik bij 
me zelf. „Ja, ze zijn weer allemaal terug naar huis 
vertrokken hé” antwoordde de klant, waarna ze 
beide in lachen uitbarsten.  
Zoveel bruine retoriek schokte een gezonde buiten-
jongen als ik. Intussen woon ik al een hele tijd in 
Antwerpen, heb er een vrouw en drie kinderen, 
die intussen zelfs al schoollopen, in het („concen-
tratie”)buurtschooltje op het einde van de straat. 
Op de eerste schooldag van dit jaar stond ik met 
mijn vrouw te wachten op onze kinderen; achteloos 
bekeken we de parade van na een lange vakantie 
bruingebrande kindertjes en gesluierde vrouwen 
die aan onze neus voorbijtrok. Toen iedereen 
weg was en de straat weer even uitgestorven 
was als altijd, viel het ons op hoe ze vol lag met 

snoeppapiertjes en zakdoekjes vol tranen en 
snottebellen. Ik knikte en wees: „ze zijn weer terug 
uit vakantie”. We staarden elkaar aan en even werd 
het stil. Het besef kwam even plots als het helder 
was: we zijn echte Antwerpenaren geworden! 

Ik gebruik zelden persoonlijke anekdotes in 
artikels. Maar dit verhaaltje illustreert perfect 
wat ik wil verduidelijken in onderstaand artikel. 
Op het eerste zicht toont het aan hoe iets klein en 
onbenulligs als zwerfvuil de sociale cohesie tussen 
buurtbewoners op subtiele wijze kan ondergraven. 
Maar is er met die zo geroemde sociale cohesie 
niet meer aan de hand? In wat volgt beweer ik 
dat er meer achter zit, en onderzoek ik hoe het 
probleem deels in de hand wordt gewerkt door 
de manier waarop het wijkgericht beleid voor 
sociale cohesie zelf wordt georganiseerd. De 
participatieprocessen verbonden met de gradueel 
ontwikkelde en gevarieerde wijkgerichte aanpak 
blijken sociale ontbinding te organiseren.

Sociale cohesie en het ontstaan van 
buurtbeleid 

Sociale cohesie wordt in het algemeen als een 
synoniem beschouwd voor een zekere vorm van 
verbondenheid. Sociale cohesie is het tegendeel 
van anomie en individualisme, het uiteenvallen 
van de maatschappij in individuen. Sociale cohesie 
is wat mensen en groepen van mensen bindt, wat 
hen aanzet tot solidariteit: sociale netwerken, een 
gedeelde identiteit, gedeelde zorgen en belangen. 
Tot voor enkele decennia werd beleidsmatig 
vooral gewerkt aan sociale cohesie op de schaal 
van de natiestaat. Sinds de jaren 1990 echter 
staat sociale cohesie, deze keer op wijkschaal, 
in verschillende Europese landen bovenaan 
de stedelijk beleidsagenda. Ook in België zien 
we deze eigenaardige evolutie plaatsvinden. 

Men kan deze verschuiving begrijpen als een 
reactie tegen de neoliberale golf uit de jaren 
tachtig. Deze was geïnspireerd door denkbeelden 
als deze van Margaret Thatcher die zei: „There 

is no such thing as society” en beweerde dat 
we allemaal gewoon individuen waren die hun 
eigenbelang nastreefden. Vanuit die ideeën, die 
ook in de rest van Europa deels ingang vonden, 
werd in de jaren tachtig vooral aan afbraak 
van sociale cohesie gedaan, op alle mogelijke 
schaalniveaus. Solidariteitsmechanismen op  
nationaal niveau werden afgebouwd, centrale 
staten werden gedecentraliseerd (de federalisering 
is een proces dat in België pas in de jaren 
1980 echt goed op gang kwam, toen de regio’s 
hun eigen economisch beleid begonnen te 
voeren), stedelijke overheden staakten hun 
inspanningen van sociale woningbouw en 
andere collectieve voorzieningen,…

Al vroeg in de jaren 1990 wezen waarnemers 
op de nadelen van zo’n aanpak: werkloosheid, 
armoede, druggebruik, criminaliteit namen toe; 
conflicten tussen verschillende culturen kwamen 
aan de oppervlakte… Om die toenemende 
problemen het hoofd te bieden werd daar, als 
een duiveltje uit een doosje, het buurtbeleid 
geïntroduceerd. De idee leefde toen dat de 
buurt, de wijk het niveau is waar we dit soort 
„samenlevingsproblemen” kunnen aanpakken. 
Niet de stad, niet de regio, niet het land: de wijk. 
En zo werd de wijk een nieuwe schaal van beleid. 

Een beleidsschaal is een complex begrip: het is 
enerzijds een territorium, een gebied, en ander- 
zijds het apparaat aan organisaties en instituties 
dat een aantal sociale processen binnen dat territo-
rium proberen te reguleren. Een beleidsschaal 
is een sociale constructie: het heeft een zekere 
contingentie (afhankelijk van de inzichten van 
de betrokkenen zouden dezelfde processen ook 
op een andere schaal kunnen worden aangepakt) 
maar het is tegelijk een bestaand iets dat de 
wereld mee vorm geeft en structureert.

Vanaf het moment dat men beslist om de sociale 
cohesie op wijkniveau te gaan organiseren en 
reguleren, begint die wijkschaal een eigen leven te 
leiden. Een hoop professionals komen in die wijk 
terecht, zetten projecten en processen in gang, die 
zelf ook weer nieuwe professionals aantrekken 
en andere processen aanzwengelen. En allerlei 
actoren beginnen hun zeg te willen doen over 
die wijk, beginnen, al dan niet met succes, 
nieuwe betekenissen te hechten aan de wijk. 

Een beleidsschaal draagt echter ook een zekere 
selectiviteit in zich. Het beleidsapparaat dat zich 
op de schaal van de buurt richt, opereert volgens 
bepaalde logica’s, steunt op specifieke discours 
over hoe een buurt of wijk in elkaar zit, hoe ze 
eruit zou moeten zien, wat je er kan doen. Een 
wijkagent kan je voor burenruzies aanklampen, 
dat valt binnen zijn bevoegdheid. Maar als je in 
diezelfde wijk fiscale fraude pleegt, hoef je van 
die wijkagent niet veel te vrezen. Op wijkniveau 
wordt er aan sociale cohesie gewerkt, maar niet of 
nauwelijks aan werkgelegenheid of milieubeleid.

De definitie van wat een wijk als beleidsschaal 
kan inhouden (welke organisaties er actief zijn, 
welke sociale processen er worden gereguleerd) 
bepaalt zo mee wat je, als bewoner of gebruiker 
van een bepaalde wijk, kan gaan vragen aan 
het beleid op wijkniveau. Je krijgt trouwens 
onvermijdelijk, als bewoner of gebruiker van 
het territorium van een bepaalde wijk, ook een 
bepaalde rol toebemeten in relatie tot het beheer 
van de geselecteerde sociale processen. Je kan 
als de begunstigde worden beschouwd van een 
bepaald beleid: in dat geval hoef je niet veel te 

Foto: Maarten Loopmanss

22         Opbouwwerk Brussel

Juni 2008           Nr 93 Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           23

Buurtbeleid en sociale cohesie: een Antwerpse sage



doen, het beleid wordt door anderen gevoerd, voor 
jou. Maar je kan ook als partner worden gezien: 
men kan van je verwachten dat je op een of andere 
manier een nuttige bijdrage kan leveren tot een 
beleid. Tenslotte kan je ook als beleidssubject 
worden gezien, als lijdend voorwerp van beleid: 
het beleid werkt dan niet voor jou, maar aan jou. Je 
bent het beleidsprobleem in hoogsteigen persoon. 
Het is evident dat een partner of een begunstigde 
meer toegang krijgt tot de regionen waar een 
beleid wordt geformuleerd en uitgevonden, dan 
iemand die als beleidssubject wordt beschouwd. 

De positie die je toebemeten krijgt, bepaalt met 
andere woorden welke toegang je krijgt tot het 
beleid en in welke mate je mee op de formulering 
van doelstellingen, projecten en methodieken kan 
wegen. Maar de positie die je toebemeten krijgt, is 
zelf afhankelijk van de formulering van het beleid: 
afhankelijk van het probleem waar een beleid zich 
op richt, krijgt eenzelfde individu andere rollen 
toebedeeld. Want intussen is sociale cohesie lang 
niet de enige thematiek waarrond wordt gewerkt 
op wijkniveau. Sociale cohesie krijgt in de loop 
van de jaren concurrentie van een hele reeks 
beleidsthema’s die aan de schaal van de wijk 
worden toebedeeld. Het voorbeeld van Antwerpen 
maakt duidelijk welke gevolgen dit heeft.

Buurtbeleid en sociale cohesie in Antwerpen

De buurt of wijk doet in Antwerpen zijn intrede als 
beleidsschaal in de jaren zeventig. Niet toevallig 
valt dit samen met de crisisjaren: de staat gaat 
op dat moment op zoek naar nieuwe vormen van 
beleid omdat de oude vormen op allerlei manieren 
tot conflicten en problemen leiden. De uitvinding 
of verkenning van nieuwe beleidsschalen is een van 
de strategieën om aan deze problemen het hoofd 
te bieden. In de jaren zeventig was het wijkniveau 
in de eerste plaats een plek om de verdringing 
van de woonfunctie uit de stad aan te pakken. De 
wijk zou de plek worden waar men mobiliseerde 
tegen de almacht van koning auto op straat; tegen 
het afbreken van woningen voor kantoren, etc… 
Met het instrument van het BPA krijgt in de hele 
Antwerpse binnenstad het wonen een beschermde 
status en worden de eerste autovrije straten en 
woonerven aangelegd. Dit idee van de wijk als 
woonwijk wordt in de jaren 1980 doorgetrokken 
in het instrument van de herwaarderingsgebieden 

die worden afgebakend naar aanleiding van het 
Vlaamse herwaarderingsbesluit.  
Het wijkbeleid richt zich op „de bewoners’; 
bewoners zijn de eerste begunstigde van het 
beleid: ze moeten beschermd worden tegen 
projectontwikkelaars en kantorenbouwers en 
moesten in hun eigen buurt een plekje worden 
gegarandeerd. Sociale cohesie is in deze geen 
einddoel, maar wordt gezien als mogelijke afgeleide 
van en instrument voor dit beleid. Er werden 
ambitieuze stuurgroepen opgericht die bewoners 
als bewoners bijzonder veel inspraak wilden geven 
over de manier waarop in hun buurt het wonen zo 
comfortabel mogelijk moest worden gemaakt. Door 
bewoners te laten meebeslissen, zou men ze dichter 
bij elkaar brengen; tegelijk wordt een zekere graad 
van sociale cohesie gezien als een voorwaarde 
om een dergelijke stuurgroep democratisch 
te laten functioneren en alle bevolkingslagen 
in gelijke mate aan bod te laten komen.

Aan het einde van de jaren 1980 komt plots 
het idee van de achtergestelde buurten op. In 
Antwerpen werd, in het kader van de afbakening 
van de herwaarderingsgebieden, een atlas 
opgemaakt van de woonsituatie in Antwerpen 
en van de sociaaleconomische situatie van de 
bevolking. Hieruit bleek dat de armste bewoners 
woonden in de wijken waar ook de woonsituatie 
het slechts was. Bovendien bleek plots, in 1989, 
dat de bewoners uit die buurten in grote getale op 
het Vlaams Blok hadden gestemd. De conclusie 
die men daaruit trok was dat deze mensen, arm 
en zwaar getroffen door de crisis, vooral omwille 
van hun sociaaleconomische achterstand een 
„anti-stem” hadden uitgebracht, en men vond dat 
er iets aan hun sociaaleconomische positie moest 
worden gedaan; de sociaaleconomische dualisering 
binnen en tussen wijken werd immers gezien als de 
oorzaak van het gebrek aan sociale cohesie dat aan  
de oppervlakte kwam door het succes van het 
Vlaams Blok. Op dat moment wordt de wijk het 
schaalniveau waarop aan kansarmoede wordt  
gewerkt, door allerlei organisaties en instanties, 
die daar ook veel middelen voor kregen toe-
geschoven. „De bewoners” bestonden toen 
niet meer: zij werden opgesplitst in „arme” 
bewoners en „gewone” bewoners. De eerste 
waren duidelijk de begunstigden van het 
beleid. De tweede waren mogelijke partners.

Nog een tijdje later – ook hier had een analyse 
van de verkiezingsresultaten van het Vlaams 
Blok een rol gespeeld – werd de wijk plots 
het niveau waarop aan het multicultureel 
samenleven moest worden gewerkt: men sprak 
van de multiculturele wijken. Men ging plots 
allerlei feesten en ontmoetingsmogelijkheden 
creëren zodat mensen met verschillende 
culturele of etnische achtergrond elkaar beter 
zouden leren kennen, zodat men elkaar dan 
ook beter zou gaan respecteren. En dit moest 
op wijkniveau gebeuren. Niet op stedelijk 
niveau, niet op regionaal of federaal niveau. 

Ook hierbij werd de bevolking weer opgesplitst 
in groepen, naargelang de rol die hen werd 
toegekend in het beleid. Je kreeg een opsplitsing 
tussen migranten en Vlaamse bewoners; en 
belangrijker, een opsplitsing tussen actieve 
bewoners, die als partners meewerkten aan het 
multiculturele beleid en „verzuurde” bewoners 
die niet mee wilden en die via deze projecten 
moesten worden „heropgevoed” of „verzoet”.

Nog een overwinning van het Vlaams Blok 
later werden de verzuchtingen van deze 
verzuurden toch gedeeltelijk meegenomen, en 
werden buurten plots ook probleembuurten. Er 
kwam meer aandacht voor kleine criminaliteit, 
vandalisme, overlast, vervuiling. Een nieuw 
onderscheid tussen bewoners werd gecreëerd: de 
slechte bewoners, die de problemen veroorzaken 
(daar moet aan worden gewerkt) en de goede 
bewoners die, samen met bijvoorbeeld de 
politie, wil meewerken aan het aanpakken 
van deze slechte bewoners. Als partners van 
het beleid werden zij meer en meer gehoord 
en konden zij in toenemende mate hun ver-
zuchtingen op tafel leggen. De slechte bewoners, 
als beleidssubjecten, worden echter meer het 
zwijgen opgelegd: zij krijgen veel minder een 
forum om hun problemen te ventileren. 

Heel recent tenslotte heeft het idee „kansen-
buurten” ingang gevonden. Wijken worden nu 
de plekken waarheen men nieuwe stadsbewoners 
kan aantrekken. Alle Belgische steden mikken 
tegenwoordig op het aantrekken van –belasting 
betalende- middenklassers; wijken worden, 
ook nu weer, de geprefereerde schaal waarop 
men zo’n beleid kan realiseren. De leefbaarheid 

wordt verhoogd per wijk, men tracht bewoners 
aan te trekken naar specifieke wijken die men 
een specifieke uitstraling wil toekennen. Ook 
hier krijg je weer een indeling van bewoners 
in verschillende types. Er zijn enerzijds de 
toekomstige bewoners, de middenklasse gezinnen 
die men hoopt aan te trekken. Deze zijn de 
eerste begunstigden van een dergelijk beleid, 
en men verzint allerlei trucs om hun mening, 
hun verlangens met betrekking tot buurten 
te achterhalen. Daarnaast zijn er de huidige 
bewoners, die mogen meewerken om de kansen 
in de buurt mee tot ontwikkeling te brengen.

Vanzelfsprekend lopen al deze verschillende 
buurtdefinities door elkaar heen. 
Beleidsinitiatieven sterven langzaam. Dat is 
een keiharde institutionele logica. Eens een 
bepaald beleid op de rails is gezet blijven 
de sporen ervan nog lang zichtbaar: je kan 
organisaties die op de kar gesprongen zijn van 
een bepaald beleid niet van de ene dag op de 
andere financieel droogleggen of van koers 
doen veranderen. Dat verdragen de mensen die 
er werken of die ervan af hangen niet. Daarom 
blijft er probleembeleid bestaan in kansenwijken 
en blijven multiculturele initiatieven doorlopen 
naast initiatieven vanuit een armoede-insteek. De 
opeenstapeling van dominante en ondergeschikte 
wijkaanpakken heeft echter, wat beleidstoegang 
betreft, een ware versplintering opgeleverd van 
de wijkbevolking, met allemaal verschillende 
groepen die in verschillende mate toegang krijgen 

Foto: Maarten Loopmans

Juni 2008           Nr 93

24         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           25



tot verschillende institutionele netwerken in de 
wijk. Als we sociale cohesie beschouwen als 
verbondenheid, gedeelde belangen, gedeelde 
identiteit, dan zijn we niet goed bezig op 
wijkniveau. Maar het is niet alleen het buurtbeleid 
dat aan deze versplintering ten grondslag ligt.

Buurtbeleid en buurtbewoners

Buurtbewoners aanvaarden de hun toebedeelde 
rol niet passief. De verschillen tussen bewoners 
worden niet enkel van bovenaf opgelegd. De 
buurtbewoners zijn actief betrokken in de 
„verschilmachine” die wijkbeleid is: zij organiseren 
zich, mobiliseren zich, en spelen strategisch 
in op de gegeven selectiviteit van de nieuwe 
wijkschaal. De buurt als schaal heeft immers 
niet enkel betekenis in termen van beleid en 
beleidsselectiviteit. De buurt is ook een schaal 
voor mobilisatie. Mensen organiseren zich, 
mobiliseren zich, groeperen zich immers in 
belangengroepen op heel verschillende schalen. 
En dat doen ze niet toevallig. Vakbonden hebben 
zich georganiseerd op nationaal niveau, omdat 
dit voor hen het niveau was waarop ze de meest 
betekenisvolle toegang konden verwerven tot 
het beleid: mettertijd is het economisch beleid 
immers vooral op nationaal niveau georganiseerd 
geraakt omdat, tot voor enkele decennia, de 
belangrijkste economische processen over het 
hele nationale territorium verspreid werden. 
En ook vakbonden slaagden erin, dankzij een 
efficiënte organisatie en de beschikbaarheid van 
goede communicatiemiddelen, om zich op dit 
niveau in één organisatie te groeperen en acties te 
ondernemen. Met andere woorden: een territorium 
is tegelijk een „schaal van afhankelijkheid” (een 
schaal waarop zich bepaalde processen afspelen 
of worden gereguleerd waar men van afhankelijk 
is, waar men bepaalde belangen bij heeft -zoals 
de arbeider belangen heeft bij de economische 
processen) en een „schaal voor engagement”: een 
schaal waarop men zich kan organiseren, waarop 
de netwerken en processen zich afspelen waarvan 
men afhankelijk is voor een geslaagde mobilisatie. 

De buurt als schaal van afhankelijkheid kan 
een veelheid van processen dekken. Voor 
sommige mensen is veiligheid in de buurt heel 
belangrijk, bijvoorbeeld omdat hun dagelijks 
leven er zich afspeelt in de publieke ruimte en 

ze, wanneer die publieke ruimte niet langer 
veilig is voor hen, ernstig beperkt zouden 
worden in hun levenskwaliteit. Voor anderen 
is de nabijheid van een speeltuin belangrijk, 
omdat vooral de activiteiten met kinderen 
zich in de buurt afspelen. De meeste mensen 
hun loon is niet afhankelijk van processen die 
zich afspelen in hun buurt, maar een deel van 
de kwaliteit van hun vrijetijdsbesteding kan 
wel afhankelijk zijn van buurtprocessen. 

De buurt kan ook een schaal van engagement 
zijn. Buurtbewoners zijn afhankelijk van het 
voorradige sociale kapitaal: de sociale netwerken 
die ze kunnen aanspreken en de know-how 
en hulpmiddelen die daarin circuleren: krijg 
je een groep mensen bij elkaar op deze schaal 
die een organisatie kunnen trekken, of die een 
specifieke inbreng kunnen doen. Afhankelijk 
van wie je kent in je buurt, zal je erin slagen een 
petitie op te zetten of een website te bouwen; zal 
er een feestelijke protestmars kunnen worden 
gehouden of zullen er zwarte plastic zakken voor 
de ramen hangen. Maar men is ook afhankelijk 
van externe hulpmiddelen die je kan krijgen om 
een mobilisatie te ondersteunen en die op een 
specifiek schaalniveau aanwezig kunnen zijn. Zo 
kan je in Antwerpen via Opsinjoren financiële en 
logistieke ondersteuning krijgen als je in je straat 
of wijk een feestje wil organiseren met de buren; 
je kan die ondersteuning niet krijgen voor een 
privéfeestje bij je thuis of een grootschalig bal 
van de burgemeester waar de hele stad welkom 
is. Je kan ondersteuning krijgen als je je straat 
wil schoonvegen of groen wil aanplanten; maar 
niet als je de rijrichting zou willen veranderen.

Om te besluiten kan men zeggen dat drie factoren 
samen bepalen hoe en in welke mate men gaat 
participeren in een beleid en bepalen uiteindelijk 
welke verschillen en geschillen er ontstaan in een 
wijk: de definitie van een wijk als beleidsschaal 
en de ingebouwde selectiviteit ervan (op welke 
processen wil een beleid inspelen wie krijgt er 
welke rol/welke toegang toebedeeld); de manier 
waarop een wijk functioneert als schaal voor 
afhankelijkheid (van welke sociale processen 
is men afhankelijk voor zijn levenskwaliteit) 
en de manier waarop een wijk ook een schaal 
is voor engagement (welke mogelijkheden 
biedt een wijk om zich te mobiliseren).

Wie wordt de koning van het Koningsplein?

De sage van het Antwerpse De Coninckplein 
–„Koningsplein” in de volksmond – illustreert heel 
goed hoe de wederzijdse beïnvloeding van wijk-
beleid en bewonersmobilisatie plaatsvindt en hoe 
dit proces de bewoners onderling differentieert en 
zijn invloed heeft op de sociale cohesie in de wijk. 

Het De Coninckplein is een levendig 
uitgaansplein waar zich sinds mensenheugenis 
het wat ruwere nachtleven van Antwerpen 
situeert. De achterkant van de stationsbuurt 
vormt de ideale locatie voor cabarets, clubs en 
uitzuipkroegen. In de zijstraten die het plein 
verbinden met het meer burgerlijke Astridplein 
strijken activiteiten neer die het daglicht 
schuwen: In de Van Maerlantstraat wordt 
getippeld en zijn er rendez-vous hotelletjes, de 
Van Arteveldestraat kent een harddrugsscene, de 
Van Schoonhovestraat wordt de „rue vaseline”, 
wanneer er in de jaren vijftig de eerste Belgische 
homocafé’s openen; de Van Wesenbekestraat 
wordt Chinatown wanneer Chinese matrozen 
op de vlucht voor het regime in hun land er 
de eerste Chinese restaurants opzetten. Eind 
jaren negentig zakt het nachtleven rond het 
Centraal Station echter als een pudding in 
mekaar wanneer de cinema’s één na één de 
deuren sluiten en de café’s, cabarets en dancings 
in hun zog meeslepen. De buurt lijkt in verval 
en de harddrugsscene wordt dominanter. De 
café’s rond het De Coninckplein worden een 
voor een overgenomen door Zwart-Afrikaanse 
ondernemers die rond die periode als politiek 
vluchteling in Antwerpen neerstrijken. 
Op enkele jaren tijd transformeert het De 
Coninckplein tot een concurrent voor Matonge 
en lokt uit heel de Benelux Zwart-Afrikaanse 
bezoekers met haar 24-uurs economie.

In diezelfde periode komt het De Coninckplein 
voor het eerst op de stedelijke agenda wanneer 
uit de armoede-atlas blijkt dat de appartementen 
en kamers boven en naast de café’s heel wat 
kansarme bewoners tellen. De omgeving van het 
De Coninckplein wordt aangepakt en er worden 
heel wat sociale voorzieningen voor „armen’, de 
belangrijkste begunstigden van dit beleid, uit de 
grond gestampt: sociale woningen, een sociaal 
restaurant, daklozenopvang, het MSOC Free 
Clinic krijgen allen hun stek in de omgeving. 

Al snel wordt ook het multiculturele samenleven 
op en rond dit plein geproblematiseerd: In 
de ruime omgeving van het plein woont een 
100-tal nationaliteiten samen en dit maakt het 
plein een uitgelezen plek voor het opzetten van 
projecten die het samenleven moeten versterken. 
In 1995 strijkt „Muziek in de Wijk” neer, 
een project dat op allerlei pleintjes in de 19de 
eeuwse gordel in samenwerking met bewoners 
een zomers muziekfestival uitwerkt om de 
bewoners samen te brengen. In samenwerking 
met Samenlevingsopbouw (toen RISO) Antwerpen 
Stad wordt er een Pleingroep opgestart die 
Muziek in de wijk als „lokale partner” moet 
trekken. Bewust trachtte Samenlevingsopbouw 
de verschillende belangengroepen op en rond het 
plein in de Pleingroep te verenigen: Afrikaanse 
en Vlaamse caféuitbaters, vertegenwoordigers 
van de daklozenopvang achter de hoek, 
vertegenwoordigers van de Free Clinic, en ook 
buurtbewoners van allerlei afkomst. Vooral 
de Afrikaanse caféuitbaters grepen deze 
gelegenheid aan om de Afrikaanse uitstraling 
van het plein te versterken, en transformeerden, 
als meest actieve „partners” van het beleid, 
het wat brave wereldmuziekfestival in een 
zinderend Afrikaans feest dat tot ver buiten 
de buurt bekend –en mettertijd ook berucht- 
werd. De muziekinstallaties in de Afrikaanse 
café’s gingen de concurrentie aan met de 
officiële programmatie op het podium en de 
woensdagavonden van Muziek in de Wijk liepen 
bij goed weer uit tot donderdagmiddag.

Juni 2008           Nr 93

26         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           27



Tegelijk kreeg je een ander groep van buurt-
bewoners die zich meer gingen organiseren tegen 
de toenemende overlast en onveiligheid in de buurt. 
Met het verval van de (semi-)legale activiteiten 
in de buurt breiden de illegale zich immers uit. 
Junks en hoeren worden steeds zichtbaarder in 
het straatbeeld; op straat wordt lustig gepijpt 
en gespoten. En tenslotte zorgt ook het 24-uurs 
karakter van het Afrikaanse nachtleven voor 
heel wat nachtlawaai en andere overlast naar de 
omgeving toe. In het begin worden deze bewoners 
grotendeels genegeerd als „zuurpruimen” en zelfs 
als „beleidssubjecten” beschouwd die moesten 
worden warm gemaakt voor het multiculturele in 
de wijk. Deze bewoners zien echter een opening 
wanneer de buurt steeds meer als probleembuurt 
wordt beschreven en het beleid op zoek gaat 
naar partners om deze problemen aan te pakken. 
In samenwerking met de politie wordt de 
BewonersObservatieActie (BOA) Richardstraat 
en omgeving opgericht. Een groep bewoners 
gaat op straat patrouilleren en meer systematisch 
problemen en ongeregeldheden melden aan de 
politie, die van haar kant open kaart speelt met 
bewoners in verband met haar aanpak en plannen. 
BOA profileert zich als erg actieve partner en richt 
ook een groep „straatvrijwilligers” op om, met 
ondersteuning van de stadsdienst Opsinjoren, de 
straten schoon te houden. BOA krijgt naam in de 
buurt en bij het stadsbestuur, en wordt een van 
de trekkers van het door Samenlevingsopbouw 
ondersteunde Bewonersgroepencongres 
Antwerpen-Noord. Dit bewonersgroepencongres, 
waarop politici van alle niveau’s uitgenodigd 
werden en tot grootse beloftes werden verleid, werd 
in de eerste instantie een forum voor de nieuwe 
„begunstigden” van het probleembuurtenbeleid: 
bewoners die de problemen van overlast en 
criminaliteit wilden aankaarten. de Bilzen, een tot 
dan toe wat marginaal groepje dat als klaagbarak 
wordt beschouwd, weet er zich te profileren. De 
Pleingroep van haar kant, verliest aan toegang op 
het moment dat de definitie van probleembuurten 
veld wint. Vooral de Afrikaanse deelnemers 
zien met lede ogen aan hoe de Afrikaanse 
gemeenschap op het plein in toenemende 
mate in het verdomhoekje wordt gedrumd. 
Als reactie richt men, weer in samenwerking 
met Samenlevingsopbouw, het Afrikaans 
Platform op, dat de belangen van de Afrikaanse 
gemeenschappen wil verdedigen. Om goodwill te 

winnen is het Afrikaans Platform verplicht om als 
„partner” mee te stappen in het probleembuurten-
verhaal. Een tijdlang wordt met BOA een speciale 
Afrikaanse ploeg straatvrijwilligers draaiende 
gehouden om te tonen dat ook Afrikanen schone 
straten waarderen; ook wordt getracht samen 
te werken met politie om de overlast vanuit 
de café’s te beperken. Maar deze goodwill-
initiatieven helpen het Afrikaans Platform niet 
om steun te vinden voor haar eigen agenda, die 
inhoudt dat het De Coninckplein een ankerpunt 
blijft voor de Afrikaanse gemeenschappen. 
Integendeel: Het overlastgevende cafémilieu 
wordt als „beleidssubject” beschouwd en niet als 
een groep die eigen eisen te stellen heeft. Het 
Afrikaans Platform wordt in toenemende mate 
in de verdediging gedrongen en doet uiteindelijk 
niet veel meer dan zich te verweren tegen nieuwe 
aanvallen op de Afrikaanse identiteit van het plein.

Wanneer in de eerste jaren van de 21e eeuw 
het kansendiscours opgang maakt, heeft 
de Afrikaanse gemeenschap het helemaal 
verkorven. De vervallen, reeds 20 jaar gesloten 
Permeke-garage aan de oostzijde van het 
plein komt nu centraal te staan in het debat. 
Wanneer de stad er haar oog op laat vallen en 
ervan een hefboomproject wil maken dat de 
kansen in de buurt moet valoriseren, trachten 
verschillende groepen er hun verhaal over 
te doen. Het Afrikaanse Platform pleit voor 
een multicultureel shopping centrum, waar 
ook Afrikaanse winkeltjes een plaats krijgen, 
maar wordt genegeerd. De Bilzen wil er 
oorspronkelijk een traditionele buurtfeestzaal. 
Uiteindelijk kiest de stad voor een ambitieuzer 
project: om de middenklasse naar de buurt aan 
te trekken, wordt Permeke de nieuwe centrale 
stadsbibliotheek. Na enige aarzeling bejubelt de 
Bilzen de nieuwe piste en gaat voluit voor het 
aantrekken van nieuwe middenklassebewoners: 
alleen door de overlastgevende bevolkingsgroepen 
die nu in de buurt rondhangen te vervangen 
door „betere” bewoners kan er structureel een 
einde worden gemaakt aan de overlast zelf. In 
2002 weet De Bilzen de Antwerpse voorzitters 
van de besturende partijen zelfs te verleiden 
tot het ondertekenen van hun zelfgemaakte 
„Marshallplan voor Antwerpen-Noord” waarin 
deze visie in concrete beleidsmaatregelen 
wordt uitgewerkt. Hiermee verbonden de 

partijvoorzitters zich ertoe dit plan integraal 
en zo snel mogelijk uit te voeren; voor de 
Bilzen betekent het een officiële promotie van 
„beleidsbegunstigde” naar „beleidspartner’.

Eenmaal de keuze voor gentrification gemaakt, 
wordt de Afrikaanse identiteit van het plein 
verder geproblematiseerd. Niet alleen de overlast 
veroorzaakt door lawaaierige cafégangers 
of zwarte straathoertjes is een probleem: de 
zwarte gemeenschap zelf, en de angst en afkeer 
die die opwekt bij de potentiële middenklasse 
bewoners van de wijk wordt nu collectief tot 
„beleidssubject”. Het stedelijke beleid volgt het 
Marshallplan en het stimuleren van gentrification 
houdt nu ook in dat mogelijk overlastgevende 
groepen met alle mogelijke middelen worden 
aangepakt en uit de buurt worden verjaagd. Het 
loutere feit dat bepaalde leden van een groep 
voor overlast zouden kunnen zorgen, en zo de 
kansen van de buurt om – overlast mijdende – 
middenklassers aan te trekken ondermijnen, 
wordt nu voldoende alibi geacht om de hele 
groep „preventief” aan te pakken. Illegalen 
worden afgeschrikt door controles van de DVZ 
aan de tramhalte op het De Coninckplein en via 
Xtra-huis-aan-huis controles; de zwarte café-
uitbaters worden economisch weggepest door een 
terrasverbod, evenementenverbod, regelmatige 
razzia’s in de cafés die klanten afschrikken en 
uiteindelijk met een nieuw bestemmingsplan 
voor de wijk waar nachthoreca op het De 
Coninckplein onvergunbaar wordt verklaard. Ook 
andere meer marginale groepen, zoals daklozen, 
werklozen en zelfs sociale huurders voelen 
toenemende druk. BOA, een bewonersgroep 
die wordt geleid door een gepensioneerd 
dokwerker, vindt de piste van gentrification te 
radicaal en reageert: Een aantal buurtbewoners 
richten Basta! op en protesteren tegen wat 
ze ervaren als een territoriale klassenstrijd. 
Gezamenlijke acties met de Afrikaanse 
gemeenschap halen echter niets uit: na een 
mars op het stadhuis in 2004 om te protesteren 
tegen de afkeuring van een aanvraag voor een 
pleinfeest krijgen ze van de burgemeester te 
horen dat deze voortaan alleen nog zal spreken 
met „representatieve bewonersgroepen” als 
De Bilzen. Die zijn nu immers „partners” 
geworden om de „begunstigden” (de potentiële 
middenklassebewoner) aan te trekken; de 

Afrikaanse gemeenschap en in extenso alle als 
„marginaal” beschouwde groepen zijn nu slechts 
„beleidssubjecten” waarnaar niet wordt geluisterd.

Zonder een oordeel te vellen over de in de 
loop van de tijd gemaakte beleidskeuzes, 
verduidelijkt deze case de problemen die er met 
wijkbeleid bestaan. De wijk als schaalniveau 
biedt nauwelijks een forum waarop door 
alle betrokken groepen op gelijke grond kan 
worden gedebatteerd over gedeelde belangen en 
doelstellingen; integendeel, wijkbeleid heeft in 
de regel een relatief enge agenda waarbinnen 
men dient te werken en waardoor ook de rollen 
van betrokkenen (bewoners, gebruikers,…) 
min of meer vastliggen. Wanneer bewoners hun 
doelstellingen willen bereiken, zijn ze daarom 
gehouden om strategisch in te spelen op deze 
agenda vanuit hun eigen belang. Dit voorbeeld 
maakt duidelijk hoe het veranderlijke wijkbeleid 
de kansen steeds doet wisselen: nu eens is die 
groep bevoordeeld, dan weer de andere. Maar 
wat er nooit echt gebeurd is dat groepen worden 
aangespoord om tot overeenstemming te komen. 
Integendeel: het strategische spel dat in de 
wijk wordt gespeeld zet verschillende groepen 
als concurrenten tegenover elkaar en heeft als 
voornaamste effect dat belangentegenstellingen 
worden uitvergroot en uitgroeien tot conflicten. 
In plaats van sociale cohesie te ondersteunen, 
stimuleert het wijkbeleid zo de sociale ontbinding. 
In deze sage is de Koning van het Koningsplein 
nooit Koning geweest voor het hele volk. 
Hoewel de kroon regelmatig van hoofd wisselde, 
was er 1 constante: de Koning werd steeds 
gestimuleerd om vooral aan zichzelf te denken.

Besluit

De bezorgdheid om de sociale cohesie ligt aan 
de basis van het nieuwe stedelijke wijkbeleid. De 
destructie van sociale cohesie op nationaal niveau 
moet op lokaal niveau worden gecompenseerd 
door actief wijkbeleid. Het beleidscomplex dat in 
de loop der tijden op wijkniveau ontstaat, en waar 
ook Samenlevingsopbouw deel van uitmaakt, heeft 
echter in de praktijk een hele andere uitwerking. 
De kwestie van politieke vertegenwoordiging en  
participatie op dit niveau is problematisch: anders  
dan andere beleidsschalen is er geen formele 
democratische vertegenwoordiging gegarandeerd. 

Juni 2008           Nr 93

28         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           29



Wijkbewoners worden selectief opgenomen in 
het beleid als partner, subject of begunstigde 
en de rol die men als bewoner/gebruiker van 
een wijk toebedeeld wordt is afhankelijk van 
de beoogde doelstellingen voor het beleid. Deze 
doelstellingen mee bepalen en bijstellen kan 
je als bewoner maar wanneer je strategisch 
gebruik maakt van de je toebedeelde rollen 
om informeel te wegen op het beleid.

Ook op andere beleidsschalen speelt informele 
participatie een grote rol (denk maar aan de 
lobbynetwerken rond de Europese instellingen in 
Brussel), maar in de wijk is dat al wat voorhanden 
is. Meer dan elders spelen bewoners dus een 
actieve rol in de constructie van selectiviteit en 
wordt strategisch ingespeeld op de verschillen in 
toegang die men afhankelijk van het voorhanden 
zijnde beleidsperspectief krijgt toebedeeld. 
Dit lobbywerk van „ondernemende bewoners” 
versterkt nog de werking van de „verschilmachine” 
die wijkbeleid is: bewoners zetten zich af tegen 
andere groepen bewoners en zijn verwikkeld 
in een strijd om toegang tot het beleid om 
hun specifieke belangen door te drukken. 

Anders dan op andere beleidsschalen is er 
op wijkniveau ook geen forum voorhanden 
om het debat aan te gaan omtrent de globale 
beleidsprioriteiten die voor de wijk worden 
genomen. Wijkbeleid staat wel dichter bij de 
mensen, maar waarover dat wijkbeleid gaat, wordt 
van boven af bepaald. Men participeert steeds 
binnen de grenzen van een beleidsperspectief 
waarvan de prioriteiten reeds op voorhand 
vastliggen en waardoor zelfs je rol en toegang 
reeds wordt gedefinieerd. Wanneer men het 
daar niet mee eens is, is de enige overblijvende 
optie non-participatie. Zo komen we terug bij het 
thema van de vuile Marokkanen. Antwerpenaren 
ergeren zich vaak aan de aanwezigheid van 
vuil in de openbare ruimte. In Antwerpen 
wordt op buurtniveau dan ook een hele batterij 
aan instrumenten ingezet om zwerf- en ander 
vuil van de straat te houden, waarbij meer dan 
eens (het bekendste voorbeeld is Opsinjoren) 
ook de actieve participatie van bewoners wordt 
gevraagd. Niet alleen Marokkanen, maar ook 
andere etnisch-culturele minderheden doen hier 
om allerlei redenen minder aan mee dan de 
Vlaamse Antwerpenaar. Een van die redenen 

is, zo lijkt het me, dat deze groepen het oneens 
zijn met de keuze van beleidsprioriteiten van 
het wijkbeleid en de rol die ze daarin krijgen 
toebedeeld. Een Senegalese woordvoerder van 
het Afrikaans Platform verwoordde het zo: „We 
hebben geprobeerd om mee te gaan in dat beleid 
voor een propere straat. We hebben een zwarte 
veegploeg georganiseerd voor Opsinjoren. Ik snap 
dat dat mensen een propere straat willen. Maar 
het bleef daar maar overgaan. Elke vergadering 
van blanke bewoners waar ik kom, gaat het alleen 
maar over propere straten. Dat wordt je beu, we 
zijn ermee gestopt. Mijn gemeenschap zit in mijn 
ogen met veel belangrijkere problemen, geen 
papieren, slecht of geen werk, armoede, slechte 
huisvesting, we worden lastig gevallen door 
de politie, onze winkeltjes wordt het moeilijk 
gemaakt… Maar daar konden we nooit over 
praten, het mocht alleen over poetsen gaan enzo. 

Doordat er geen forum bestaat waarop beleids–
prioriteiten kunnen worden bediscussieerd, creëer  
je individualistische reflexen. In plaats van mensen  
te stimuleren om na te denken over wat anderen  
aanbelangt door verschillende groepen samen te  
brengen in een open debat, worden buurtbewoners 
enkel verplicht om na te denken of het voorgestelde 
beleid al dan niet hun eigen individuele belangen 
dient; van deze denkoefening hangt dan af of en  
hoe ze zullen deelnemen.

Zo creëert een wijkbeleid geen sociale cohesie, 
maar sociale tegenstellingen: Wie niet met ons is, 
is tegen ons, en als Marokkanen niet meepoetsen, 
is dat omdat ze vuil zijn (in tegenstelling tot wij die 
wel participeren), niet omdat ze graag iets anders 
bovenaan de beleidsagenda hadden zien staan.

 
Maarten Loopmans
 

Docent aan de Master Stedebouw en Ruimtelijke planning van 

de Erasmus Hogeschool Brussel

In zijn inleiding 
over „stedelijk 
opbouwwerk 
in tijden van 
globalisering” 
wijst Alain Storme 
(2008) op het 
uitgesproken 
ambivalent 
karakter van in 
het opbouwwerk 

centraal staande begrippen als actief burgerschap 
en participatie: empowerend en emanciperend 
aan de ene kant, onderdeel van een rechten en 
plichtendiscours aan de andere kant. De vraag 
is dan hoe het opbouwwerk dient om te gaan, of 
kan omgaan met deze ambivalentie. De neiging 
zou kunnen bestaan deze ambivalentie te zien 
als leidend tot rolverwarring en onduidelijkheid, 
en derhalve te vermijden. Opbouwwerk, als 
een bij uitstek sociale activiteit, gericht op het 
ingrijpen in maatschappelijke ontwikkelingen, 
kan zich evenwel niet buiten de sociale 
realiteit plaatsen waar het mee vorm aan geeft. 
Ambivalentie is onvermijdelijk deel van deze 
realiteit. Het is belangrijk dit te zien, en er een 
mogelijkheid in te zien tot adequaat handelen. 
Opbouwwerk in tijden van globalisering houdt 
dan meer dan ooit in: het leren omgaan met de 
in actief burgerschap en participatie besloten 
tegenstrijdige betekenissen, en de spanning 
die in deze tegenstrijdigheid besloten ligt voor 
ogen houden, en vooral ook: open houden. 

Actief burgerschap en participatie: centrale 
begrippen in het opbouwwerk 

Actief burgerschap en participatie zijn niet enkel 
ambivalente begrippen, het zijn ook begrippen 
die samen horen, en waarvan de (ambivalente) 
betekenis historisch te begrijpen is. Participatie 
is de kern van de samenlevingsopbouw, en van 
het opbouwwerk. Participatie sluit per definitie 
ook een opvatting in over burgerschap. Historisch 
zijn diverse opvattingen over burgerschap te 

onderscheiden: utilitair burgerschap, sociaal 
burgerschap en relationeel burgerschap. Deze 
diverse opvattingen zijn, ofschoon historisch 
opeenvolgend, niet te zien als elkaar opvolgend: 
nieuwe opvattingen vervangen niet de oude, doch 
schuiven er als het ware overheen, verwerven, 
naast ook de oudere opvattingen, op hun beurt 
actualiteitswaarde. Wanneer vandaag actief 
burgerschap als begrip naar voor geschoven wordt 
is de vraag niet zozeer wat „actief” burgerschap 
onderscheidt van „burgerschap” tout court; de 
vraag is veeleer in welke richting dit begrip 
de participatiediscussie stuurt. Inzicht in de 
onderscheiden burgerschapsopvattingen, zoals 
historisch ontstaan, en zoals verbonden met de 
maatschappelijke context waarin ze vorm kregen  
is essentieel.

Utilitair burgerschap

Burgerschap wordt bij het ontstaan van de 
Westerse natiestaten begrepen als utilitair burger–
schap: de burger is diegene die bijdraagt tot het 
maatschappelijk nut; hoe hoger de bijdrage tot het 
maatschappelijk nut, hoe sterker ook de burger-
schapspositie (Elchardus, 1993). De invoering 
van het algemeen enkelvoudig stemrecht is te 
zien als een lange strijd voor burgerrechten, 
voor mannen, en een nog langere strijd voor 
ook vrouwen. Participatie aan de samenleving 
is essentieel om als burger erkend te worden 
en essentieel voor de vorming van de moderne 
democratie. Participatie en emancipatie zijn aldus 
conceptueel op elkaar betrokken: participatie 
houdt maatschappelijke emancipatie in (met 
name de maatschappelijke waardering van de 

*  Deze tekst is een uitgeschreven versie van mijn bijdrage 
voor de „Denkdag Meerjarenplanning 2009-2015” van 
Samenlevingsopbouw Brussel op 9 april 2008. Deze bijdrage 
is in belangrijke mate gebaseerd op de te verschijnen bijdrage 
over participatie in de derde uitgave van het handboek 
Samenlevingsopbouw in Vlaanderen, cf. M. Bouverne-De 
Bie & Sven Devisscher (2008). Participatie: een sleutelbegrip 
in de samenlevingsopbouw, in: H. Baert et. al. Handboek 
Samenlevingsopbouw in Vlaanderen. Brugge: die Keure 
(verschijnt najaar 2008).

Juni 2008           Nr 93

30         Opbouwwerk Brussel

 

Opbouwwerk Brussel         31

Nr 93         Juni 2008

Opbouwwerk, stedelijk burgerschap en participatie*



individuele inzet) en ook mogelijkheden tot 
individuele emancipatie (via aansluiting bij de 
realisatie van maatschappelijk belangrijk geachte 
doelen wordt toegang verworven tot belangrijke 
maatschappelijke domeinen). Burgerschap en 
burgerdeugd sluiten in deze utilitaire benadering 
op elkaar aan: samenlevingsopbouw berust op het 
leren afstemmen van individuele aspiraties op het 
algemeen belang van de samenleving  
(Heyting, 1998).

Deze utilitaire burgerschapsbenadering heeft 
ook vandaag sterke actualiteitswaarde, niet 
in het minst ook in het opbouwwerk. Veel 
opbouwwerkprojecten zijn precies gericht op de 
ondersteuning tot het verwerven van toegang tot 
de arbeidsmarkt, tot de sociale huisvesting … tot 
en met – in projecten armoedebestrijding – het 
verwerven van toegang tot diverse maatschap-
pelijke domeinen. Utilitair burgerschap houdt 

eigen discussies in, te begrijpen vanuit de 
context van de moderne, Westerse democratie. 
Deze discussies zijn samen te brengen onder 
de vraag wie als burger erkend wordt en 
wie niet, of m.a.w. het gaat over de vraag 
naar de relatie tussen diverse groepen in de 
samenleving. Hiermee samengaande discussies 
zijn ondermeer de discussie over de „dubbele 
marginalisering” van specifieke groepen in de 
samenleving, de nood aan „positieve acties” tot 
en met de vaststelling van „bastaardinstituties 
van sociale integratie” , zo bijvoorbeeld het 
bestaan van een „informele” (grijze, zwarte) 
arbeidsmarkt naast de „formele”, „reguliere” 
arbeidsmarkt (Engbersen & Gabriëls, 1995). 

Sociaal burgerschap

Met de uitbouw van de naoorlogse verzorgings-
staat ontstaan geleidelijk aan een meer 
sociale invulling van burgerschap. In deze 
benadering wordt burgerschap gezien als een 
collectief verworven goed: een geheel van 
rechten en plichten, dat de basis vormt van een 
democratische en humane samenleving, en een 
voorwaarde is tot een doelmatig beleid om dit 
democratisch samenlevingsmodel te handhaven 
en verder uit te bouwen (Elchardus, 1993). De 
basis van burgerschap is in deze benadering 
minder een zaak van moraliteit („burgerdeugd”) 
dan wel van sociale inzet: het respecteren van de 
verworven rechten en vrijheden en het leveren 
van een actieve bijdrage tot collectieve uitbreiding 
ervan. Ook in deze benadering is participatie 
de kern van burgerschap, en zijn participatie en 
emancipatie conceptueel op elkaar betrokken. 
Het gaat om de – in het opbouwwerk vertrouwde 

– verbinding tussen „deelhebben” en „deelnemen” 
aan de samenleving. Deelhebben staat dan voor 
het kunnen effectueren van rechten, deelnemen 
voor het actief bijdragen aan het respect voor, 
en de uitbreiding van rechten. Rechten en de 
bijhorende plichten vormen aldus de basis van 
het sociaal burgerschap (Vettenburg et al, 2003).

De actualiteitswaarde van deze benadering 
ligt in het activeringsbeleid, maar bijvoorbeeld 
ook in de inzet van het opbouwwerk voor de 
behartiging van „minder behartigde belangen” en 
in de werking van bijvoorbeeld de „verenigingen 
waar armen het woord nemen”. De met sociaal 

burgerschap samenhangende discussies verwijzen 
naar de relatie tussen cultuurpatronen in de 
samenleving: de discussie rond interculturalisering, 
omgaan met diversiteit, gender …

De sociale burgerschapsbenadering is in dit 
licht te zien als een verbreding van de utilitaire 
benadering. In beide benaderingen is participatie 
een maatschappelijke norm en, in spiegelbeeld 
hiervan, non participatie een maatschappelijk pro-
bleem. Actief burgerschap stelt de toenemende 
urgentie van non participatie als maatschappelijk 
probleem: noch de toegang tot belangrijke samen-
levingsdomeinen, noch de maatschappelijke 
solidariteit om deze toegankelijkheid te verhogen, 
blijken actueel evident verzekerd. Alain Storme  
(2008) verwijst in zijn bijdrage naar het „ver-
dwijnen van zekerheid en van een optimistisch  
toekomstperspectief”. Vanuit deze vaststelling 
wordt, onder de noemer „activering”, participatie- 
bevordering als beleidsprioriteit naar voor  
geschoven.

Ook dit activeringsbeleid is geen eenduidige 
ontwikkeling. In het Jaarboek Armoede en 
Sociale uitsluiting wees Jan Vranken (1997) reeds 
op de zeer uiteenlopende ideologische wortels 
van activering. Een aantal stromingen zijn te zien 
als varianten op een meer algemene beweging 
tot rechtstreekser koppeling tussen „deelhebben” 
en „deelnemen”: „deelnemen” wordt dan een 
belangrijke voorwaarde tot en met conditio 
sine qua non voor „deel hebben”. Een andere 
beweging is deze naar activering als een vraag tot 

„herijking” van het model van de verzorgingsstaat. 
In deze beweging wordt verwezen naar de 
mensenrechten als sociaal politiek referentiekader, 
inclusief een hierin besloten kritische benadering 
van het participatiediscours, zoals ontwikkeld in 
de utilitaire en sociale burgerschapsbenaderingen.

Participatie: een kernbegrip.

De evidentie waarmee participatie naar voor 
geschoven wordt als een belangrijke bijdrage 
tot de democratie en de sociale cohesie in de 
samenleving is voor vele kritieken vatbaar. Een 
belangrijke kritiek is dat in de benadering van 
participatie als maatschappelijke doelstellingen – 
en in aansluiting hiermee ook als een pedagogisch 
doel én middel in het opbouwwerk – een 

paradox (Duyvendak, 1997) besloten ligt. Deze 
„participatieparadox” houdt in dat de verbinding die 
gemaakt wordt tussen participatie en emancipatie 
berust op een voorafgaandelijk leren inschikken 
in de regels en onderliggende waarden en normen 
van de vigerende samenlevingsorde. Of m.a.w., de 
voorwaarde voor het emancipatiestreven ligt in 
een zich leren aanpassen aan de „regels van het 
democratisch spel”.  

De Amerikaanse rechtsfilosofe M. Nussbaum 
(2006) wijst op een in deze redenering besloten 
denkfout, namelijk dat degenen die participeren 
aan de formulering van rechten en plichten in de 
samenleving, per definitie dezelfde mensen zijn als 
diegenen voor wie deze rechten en plichten gelden. 
Mensen die niet participeren aan de opstelling van 
het „sociaal contract” hebben aldus enkel afgeleide 
rechten, of verwerven rechten in een latere fase. Zo 
bijvoorbeeld zijn de rechten van mensen met een 
handicap „afgeleide” rechten, en zo bijvoorbeeld is 
het stemrecht voor vrouwen pas vele jaren na het 
stemrecht voor mannen ingevoerd. De denkfout 
waar M. Nussbaum op wijst, geeft aan dat in het 
dominante participatieverhaal ook een verhaal 

Foto: Michel Demol

Foto: Michel Demol

32         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           33

Juni 2008           Nr 93



besloten ligt van structurele marginalisering van 
minder machtige groepen in de samenleving. 
Een andere belangrijke kritiek op het dominante 
participatiedenken is dat de opgave voor iedereen 
op gelijke wijze wordt gesteld, terwijl deze 
opgave gerealiseerd moet worden onder grondig 
verschillende condities; ook dit resulteert in een 
structureel ongelijke uitkomst. Het onderzoek van 
Maarten Loopmans (2008) over de relatie tussen 
participatie en sociale cohesie geeft bovendien 
aan dat participatie niet noodzakelijk bijdraagt 
tot sociale cohesie, omdat participatieprojecten 
mensen selectief aanspreken. Hiermee wordt 
ook verwezen naar de meest fundamentele 
kritiek op het dominante participatiedenken, 
namelijk dat er een tegenstelling in besloten ligt 
tussen „participanten” en „non participanten”. 
Deze tegenstelling vat het participatiedenken 
in een depolitiserende beweging: de discussie 
verschuift van participatie, als politieke basis 
van de samenleving, naar een participatie als 
een methodiek, een instrument in relatie tot 
het behoud en de verdere uitbouw van het 
bestaande samenlevingsmodel (Hartman, 1998). 

De actuele aandacht voor participatie als beleids-
prioriteit moet in het licht van deze depolitiserende 
beweging dan ook kritisch bekeken worden. Zo 
bijvoorbeeld bekritiseert F. Mestrum (2002) de 
ontwikkeling naar participatieve vormen van 
armoedebestrijding als veeleer een bijdrage tot 
een meer doelmatig armoedebeheer, dan als een 
bijdrage tot daadwerkelijke armoedebestrijding. 
In dit licht is ook de actie te begrijpen van het 

„Comité voor Sociale Gerechtigheid” – waar A. 
Storme in zijn inleiding naar verwees: 17 oktober 
moet, aldus dit Comité, een dag van verzet 
zijn, geen dag van „verzetjes”. Deze kritieken 
vragen niet alleen aandacht voor het risico 
participatie te herleiden tot een disciplinerings-
strategie; tegelijk wijzen ze op het risico contra-
productieve effecten te ressorteren, doordat 
mensen de feitelijke loskoppeling zien tussen 
participatie en emancipatie, en het vertrouwen 
verliezen in de mogelijkheden van participatie. 
De actualiteitswaarde van deze kritieken is dan 
ook hoog; de vaststelling van de „moeilijke 
activeerbaarheid” in een aantal situaties, evenals de 
vaststelling dat participatief werken „niet evident” 
is zijn hiervan voorbeelden (Verbeke, 1994).

Participatie en burgerschap

De kritieken op het participatiebegrip nopen ertoe  
de vraag te stellen hoe de relatie tussen partici-
patie en burgerschap actueel te begrijpen is.  
In deze discussie worden twee denkpistes 
ontwikkeld. Een eerste denkpiste ligt in de 
benadering van participatie als een feitelijk 
proces. Een tweede denkpiste ligt in de 
formulering van burgerschap als relationeel 
burgerschap. Beide denkpistes zijn ook in 
hun onderlinge wisselwerking interessant.

De benadering van participatie als een feitelijk 
proces houdt in dat geen participatienorm 
naar voor geschoven wordt; het uitgangspunt 
is dat eenieder hoe dan ook participeert aan 
de samenleving, doch dat deze participatie 
differentieel is, d.w.z. niet iedereen participeert 
op dezelfde wijze en/of in dezelfde mate. Zo 
bijvoorbeeld zijn er ook maatschappelijk isolerende 
vormen van participatie, en negatieve vormen 
van participatie. Een maatschappelijk isolerende 
vorm van participatie is bijvoorbeeld langdurige 
bijstandsafhankelijkheid, of de opname in 
langdurige opname in residentiële zorgcircuits. Een 
negatieve vorm van participatie op bijvoorbeeld 
de arbeidsmarkt is bijvoorbeeld zwart werk; het 
is een negatieve vorm van participatie omdat, 
wanneer de maatschappelijke reactie op deze 
participatiestrategie negatief is en desgevallend 

– bijvoorbeeld bij sanctionering ervan – leidt tot 
maatschappelijke uitsluiting. Vanuit het oogpunt 
van de actoren gaat het evenwel om een vorm van 
integratiestrategie (Kesteloot & Meert, 1999). 

De erkenning van participatie als een feitelijk 
proces houdt in dat de conceptuele koppeling 
met emancipatie verlaten wordt en emancipatie 
gezien wordt als de feitelijke tegenhanger 
van marginalisering. De finaliteit van de 
samenlevingsopbouw ligt in het doorbreken 
van deze marginalisering. Participatief werken 
blijft ook in deze benadering een kernbegrip. 
Participatie is in deze benadering evenwel 
niet te zien als een doel en een middel, doch 
als een essentiële voorwaarde in de sociale 
probleemdefiniëring. Participatief werken houdt 
dan in dat samen met probleemdragers het beleid 
ten aanzien van een concrete situatie object is 
van onderzoek en actie, en dat dit beleid getoetst 
wordt aan de vraag of het al dan niet bijdraagt 

aan de utilitaire en sociale burgerschapsbenadering 
„oplost”. Vele discussiepunten zijn ook hier 
aanwezig, zo bijvoorbeeld de discussie over 
de concretisering van het diversiteitsbegrip, 
de discussie ook over hoe de discussie over 
de vormgeving aan de samenleving open te 
houden, terwijl de finaliteit ligt in de creatie van 
een „betere”, meer „humane” samenleving, de 
discussie ook over hoe verschillende opvattingen 
en waardenkaders met elkaar in discussie kunnen 
blijven. Het is het open houden van, en omgaan 
met deze vragen die de samenlevingsopbouw 
maken tot een cultureel project, in de betekenis 
van culturele actie, zoals omschreven door 
Paulo Freire: een bevragen en betwijfelen van 
de maatschappelijke realiteit, samen met alle 
betrokkenen, derwijze dat de samenleving 
veranderbaar wordt (Freire, 1972). Participatief 
werken houdt dan de versterking in van elke 
probleembetrokkene in de rol van beleidspartner.

tot een besef van menselijke waardigheid. Het 
opbouwwerk is in deze benadering te zien als één 
van de maatschappelijke fora waarop dergelijke 
toetsing kan gebeuren. Concrete voorbeelden 
in het opbouwwerk vandaag zijn bijvoorbeeld 
het dossier dat Rechtop samen met ouders van 
kinderen in de bijzondere jeugdzorg samenstelde 
over de integrale jeugdhulpverlening, of de 
energieacties die vanuit projecten opbouwwerk 
mee ondersteund en gedragen worden.

Deze benadering van participatie houdt ook 
kritiek in op de vigerende utilitaire en sociale 
burgerschapsbenadering, als zijnde benaderingen 
die – zoals ondermeer aangegeven door M. 
Nussbaum - een component van structurele 
uitsluiting omvatten. Gepleit wordt voor de 
ontwikkeling van een burgerschapsconcept 
dat burgerschap niet insluit in institutionele 
kaders, doch integendeel verbindt met de 
ervaring van het samenleven zelf. De term 
die hiervoor gebruikt wordt is „relationeel 
burgerschap” (Pols, 2004; Lawy & Biesta, 2006).

Relationeel burgerschap

Relationeel burgerschap staat voor verschillende 
benaderingen, die gemeenschappelijk hebben 
dat ze burgerschap zien als én een uitkomst én 
een kwaliteit van tussenmenselijke verhoudingen. 
Relationeel burgerschap houdt de erkenning van 
de verschillende manier waarop mensen, gegeven 
hun mogelijkheden en kwaliteiten, aanwezig zijn 
in de samenleving, en hierop erkenning krijgen. 
De concrete situatie, en de sociale verhoudingen 
in deze situatie, zijn aldus het uitgangspunt van 
praktijk, beleid, en onderzoek. Dit betekent dat 
afgestapt wordt van een „doelgroepenbenadering”, 
omdat deze samenlevingsproblemen als het ware  
per definitie buiten het samenleven zelf legt, en  
niet in de dagelijkse interacties binnen deze 
samenleving. Relationeel burgerschap is aldus 
minder te zien als een „status” dan wel als 
een voortdurend leerproces, zowel individueel 
als collectief, om te leren omgaan met de 
diverse manieren waarom mensen aanwezig 
zijn in de samenleving, en de diverse wijzen 
waarop ze zich tot elkaar verhouden.

Relationeel burgerschap is niet te zien als een 
concept dat de „participatieproblemen” verbonden 

Foto: Michel Demol

Juni 2008           Nr 93

34         Opbouwwerk Brussel

Nr 93          Juni 2008

Opbouwwerk Brussel           35



Voor het opbouwwerk komt de focus hiermee 
te liggen op de ondersteuning van in concrete 
situaties aanwezige capaciteit om te leren 
omgaan met verschillen, tegelijk met het streven 
ongelijke mogelijkheden om een menswaardig 
bestaan te leiden om te buigen naar een grotere 
gelijkheid. Het besef van de gelaagdheid van 
het participatiebegrip, inclusief de onderlinge 
wisselwerking tussen diverse mogelijke 
opvattingen over burgerschap, kan hierbij een 
ondersteuning zijn. Opbouwwerk kan de eigen 
actie niet beperken tot de ondersteuning van 
de toegang tot belangrijke maatschappelijke 
domeinen (cf. utilitaire burgerschapsbenadering); 
het dient ook te werken aan de realisatie van een 
maatschappelijk draagvlak tot grotere solidariteit 
(cf. sociale burgerschapsbenadering) en zeker ook 
aan meer en betere mogelijkheden tot interactie 
in de samenleving, en tot verhoging van de 
kwaliteit van deze interactie (cfr. benadering 
relationeel burgerschap). Opbouwwerk is dan 
te zien als een bijdrage tot een gedifferentieerde 
praktijk van samenlevingsopbouw. De identiteit 
van het opbouwwerk is geen identiteit op zich, 
maar een identiteit die voortdurend vorm gegeven 
wordt in diverse interacties en praktijken, in 
het zich bewegen op het spanningsveld tussen 

„het besef van de samenleving zoals ze is en 
zoals ze zou kunnen zijn” (Shaw, 2007)

Maria Bouverne-De Bie
 

Universiteit Gent

Bibliografie

DUYVENDAK, J.W. (1997). Het belang van derden. Over 

opbouwwerk, sociale cohesie en multiculturaliteit. MO/

Samenlevingsopbouw, 16, 146: 2-16.

ELCHARDUS, M. (1993). Cultuurstrijd rond burgerschap. De Gids 

op maatschappelijk gebied, 84, 11 ; 895-912.

ENGBERSEN, G. & GABRIËLS, R. (eds) (1995). Sferen van 

integratie. Naar een gedifferentieerd allochtonenbeleid, 

Amsterdam: Boom. 

HARTMAN, I. (1998). De andere kant van politieke participatie. 

Kanttekeningen bij de huidige democratisering van 

bovenaf. Vorming, 14, 1: 7-18.

FREIRE, P. (1972) Pedagogiek van de onderdrukten. Baarn: In 

den Toren.

HEYTING, F. (1998). Opvoeden tot samenleven. Afscheid van 

moraal en deugd als voorwaarden voor maatschappelijke 

integratie. Nederlands Tijdschrift voor opvoeding, vorming 

en onderwijs. 14, 1 /2: 35-49.

KESTELOOT, C., MEERT, H. (1999). Informal spaces. The geography 

of informal economic activities in Brussels, International 

Journal of Urban and regional research. 23,2, pp. 232+

LAWY, R. & BIESTA, G. (2006). Citizenship-as-practice: the 

educational implication of an inclusive and relational 

understanding of citizenship. British Journal of 

Educational Studies, 54, 1:34-50.

LOOPMANS, M. (2008) Buurtbeleid en sociale cohesie: 

een Antwerpse sage. Bijdrage tot de denkdag 

Meerjarenplanning 2009-2015 Samenlevingsopbouw 

Brussel.

MESTRUM, F. (2002). Globalisering en armoede. Over het nut 

van armoede in de nieuwe wereldorde. Berchem: Epo.

NUSSBAUM, M. (2006). Frontiers of Justice: disability, 

nationality, specifies membership. Cambridge: The Belknap 

Press of Harvard University Press.

POLS, J. (2004). Good care. Enacting a complex ideal in long-

term psychiatry. Utrecht: Trimbosinstituut.

SHAW, M. (2007). Community development and the politics of 

community. Community development Journal, 43, 1:24-36

STORME, A. (2008). Stedelijk opbouwwerk in tijden 

van globalisering. Een probleemstelling. Denkdag 

Meerjarenplanning 2009-2015 Samenlevingsopbouw 

Brussel.

VERBEKE, L. (1994). Participatie van kansarmen. Van slogan 

naar praktijk. Brussel: Viboso.

VETTENBURG, N. et al (2003). Preventie gespiegeld. Visie en 

instrumenten voor wenselijke preventie. Tielt: Lannoo.

VRANKEN, J., GELDOF, D., VAN MENXEL, G., (1997). Armoede en 

sociale uitsluiting. Jaarboek 1997. Leuven: Acco.

Na vijfentwintig jaar is het nu het moment om de 
Noordwijk te ruilen voor een ander Brussels end.

Samenlevingsopbouw Brussel verhuist naar 
de Henegouwenkaai 29 te Molenbeek.

In 1983 nam Brusselse Buurtwerken zijn intrek 
op het tweede verdiep van de Antwerpsesteenweg 
295a. Een jaar later ging Brusselse Buurtwerken 
op in Riso-Brussel, dat op zijn beurt in 2005 
Samenlevingsopbouw Brussel werd.

Het pand aan de Antwerpsesteenweg is afgeleefd 
en door de eigenaar (VGC) te koop gesteld. Het is   
een geschikt moment om naar een betere locatie  
uit te kijken.

Het is vrij snel de Henegouwenkaai 29 geworden.  
Een alerte reactie, wat geluk en bijkomende 
subsidies van de Vlaamse Gemeenschap en de  
VGC maken dit alles mogelijk.

 
Michel Demol

Antwerpsesteenweg 295a Foto: Michel Demol

Henegouwenkaai 29 Foto: Michel Demol

Juni 2008           Nr 93

36         Opbouwwerk Brussel Opbouwwerk Brussel         37

Nr 93         Juni 2008

Adios, amigo's
van de steenweg naar de kaai



Artikels: 
Maria Bouverne-De Bie 
Michel Demol 
Maarten Loopmans 
Alain Storme 
Jan Vranken 

Foto kaft: 
Michel Demol

Tekstverwerking: 
Kristel Van der Borght

Eindredactie: 
Alain Storme

Vormgeving & lay-out: 
Michel Demol

Drukkerij: ACCO

Editoriaal p. 3

Opbouwwerk in tijden van globalisering. Een maatschappelijk referentiekader.  p. 5

Armoede bestrijden, een onmogelijke opdracht?  p.16

Buurtbeleid en sociale cohesie: een Antwerpse sage.  p.22

Opbouwwerk, stedelijk burgerschap en participatie.  p.31

Adios, amigo's, van de steenweg naar de kaai  p.37

met de steun van het  
Brussels Hoofdstedelijk Gewest 

Inhoud & Colofon

Opbouwwerk Brussel wordt uitgegeven door Samenlevingsopbouw Brussel, 
Antwerpsesteenweg 295, 1000 Brussel, T 02 203 34 24, F 02 203 50 64 
E info.brussel@samenlevingsopbouw.be, W samenlevingsopbouw.be 
© ® 2008 Samenlevingsopbouw Brussel - nr. 93 Jaargang 24

38         Opbouwwerk Brussel

Juni 2008           Nr 93




