
I 88 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Boeken

Broederschap, of het visioen van Ré-
gis Debray

Régis Debray, Critique de la raison poli-
tique, Gallimard, Paris, 1981.

Ruud Welten

Het lijdt geen twijfel dat Régis Debray na 
veertig jaar zoeken bij het kloppende hart 
van zijn eigen denken is aangekomen. Het 
heeft een naam, en dat is broederschap 
(fraternité). Aan de wieg van de linkse 
beweging – de Franse Revolutie – ontluikt 
de broederschap die de mens zijn eigen 
humane waarde geeft, en daarmee de ver-
antwoordelijkheid om deze waarde hoog 
in het vaandel te houden. Dit ontluiken 
wordt nauwgezet beschreven in Debrays 
jongste boek, Het moment broederschap1, 
dat zich op ruime publieke belangstelling 
in Frankrijk mag verheugen. Debray is zich 
ter dege bewust van het risico dat het be-
roep op het oude broederschapsideaal met 
zich meebrengt. Het boek wordt sceptisch 
ontvangen door postmodernisten, fronsend 
door neomarxisten en met belangstelling 
door religiegezinden. En vooral deze laat-
ste groep is interessant, want sinds zijn Cri-
tique de la raison politique uit 1981 heeft 
Debray de religie op het oog als het bind-
middel van de samenleving. In de heruit-
gave van zijn Critique in 1987 dook plot-
seling een ondertitel op die in de uitgave 
van 1981 ontbrak: ‘...ou l’inconscient reli-
gieux’2. Met de cruciale rol van het begrip 
‘religie’ in Debray’s denken wordt het 
grote verschil van de opvatting van broe-
derschap tussen dat van de Franse Revolu-
tie en dat van Debray duidelijk. Waar de 
Franse Revolutie haar naam in het tableau 
van de geschiedenis kraste door broeder-
schap te definiëren als de wedergeboorte 
van de mens die zich voorgoed los zou 
rukken van de religie, daar is broederschap 

voor Debray door-en-door religieus. Ging 
het in de broederschap van de Revolutie 
om de grondvesting van onze humaniteit 
in het gegeven dat we één werden in de 
strijd – men leze Jean-Paul Sartres leer 
van de fraternité-terreur erop na –, daar 
grondvest Debray het broederschap in wat 
hij het heilige (le sacré) noemt.3 De water-
scheiding van politiek en religie volgens 
de Franse Revolutie komt bij Debray dus 
geheel te vervallen. Dat is interessant wan-
neer we weten dat Debray als regeringsad-
viseur een van belangrijkste architecten 
was van Frankrijks laïcité-wet uit 2003.4 
Debray wil ons doen inzien dat zowel 
politiek als religie geboren worden uit een-
zelfde kracht, verre voorbij ‘ideologie’ of 
‘geloofsovertuiging’. Broe-derschap is de 
naam van deze kracht. 

Le moment fraternité is daarmee geen 
nieuw moment na de inmiddels bijna niet 
meer te tellen boeken van Debray. In Cri-
tique de la raison politique blijkt al dat de 
gemeenschap niet op basis van een louter 
rationele waarde gegrondvest kan worden. 
In zijn kritisch onderzoek naar het begrip 

‘ideologie’ komt hij op de voor marxisten 
nogal onorthodoxe gedachte dat elke ide-
ologie uiteindelijk religieus gedreven 
is. Zowel politieke ideologieën als reli-
gieuze gedrevenheden worden gekenmerkt 
door een afbakening van het eigen ter-
rein, waardoor de gemeenschap gevormd 
wordt. Deze afbakening kan ideologisch, 
theologisch, moreel, juridisch, maar ook 
heel letterlijk door muren of prikkeldraad 
een vorm krijgen. Het criterium voor een 
dergelijke afbakening wordt gevormd door 
het heilige, dat sommeert: ‘tot hier en niet 
verder’. Debray beschrijft dit fenomeen al 
in zijn Critique. In 1981 kreeg deze analyse 
echter weinig gehoor. Religie was immers 
opium voor de massa en daarmee basta. De 
marxisten hadden weinig op met religie en 
de religieuzen weinig met marxisme. In Le 
feu sacré. Fonctions du religieux uit 2003 
bouwt Debray zijn analyse verder uit.5 Het 
eerste hoofdstuk van Le feu sacré, ‘frater-
nités’, kan zonder probleem als voorwoord 
tot Le moment fraternité gelezen worden. 

In Le feu sacré wordt bovendien de basis 
gelegd voor een basaal uitgangspunt waar 
Le moment fraternité op drijft, te weten 
het strikte onderscheid tussen spirituali-
teit en religie. Spiritualiteit wordt geken-
merkt door de eenzame terugtrekking in 
zichzelf, ver van het maatschappelijke, 
terwijl de religie wordt begrepen als het 
gemeenschappelijke, en daarmee de ba-
sis voor het politieke, dus het wereldlijke. 
Deze analyse heeft de etymologie aan 
haar kant, en Debray verzuimt dan ook 
niet te vermelden dat het woord ‘religion’ 
afkomstig is van het Latijnse ‘religio’ dat 
zoveel als ‘samenbinden’ betekent. Goed: 
de spirituele mens, de mysticus, zoekt ook 
naar een binding, namelijk met God, maar 
de unio mystica is niet de verbintenis die 
Debray op het oog heeft. De wereld zit niet 
te wachten op mensen die genoeg hebben 



89 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE  2010

﻿  -   ﻿

aan de innerlijke ruimte van hun eigen 
hoofd. Wordt spiritualiteit tegenwoordig 
vaak beschouwd als de werkelijke doorle-
ving die religie haar authenticiteit voelbaar 
doet maken, daar beweert Debray precies 
het tegenovergestelde: spiritualiteit ver-
wijdert ons van het werkelijk religieuze die 
niets anders is dan collectiviteit op basis 
van het heilige, kortom: broederschap. Het 
gaat om de verbintenis tussen handelende 
mensen. De spirituele mens zegt ‘ik’, de 
religieuze mens zegt ‘wij’, aldus Debray. 
De laatste vindt zijn identiteit niet diep in 
zichzelf maar in gemeenschap. Dat wat de 
gemeenschap bindt, is het heilige (le sa-
cré). Iets (een plaats, een beeld, een gedrag, 
een wet, een boek …) is heilig vanwege 
het collectieve menselijk gedrag waarmee 
het omgeven is. Dat lijkt een open deur, 
maar het is cruciaal voor Debrays analyse: 
het heilige fungeert als middelpunt van 
dat wat de gemeenschap bindt. Om het te 
begrijpen kunnen we echter niet beginnen 
in dit middelpunt, maar in het menselijke 
gedrag dat het omgeeft. Het heilige (sacré) 
laat zich slechts kennen door afbakening 
en taboe, door verbod, sanctionering, ge-
bod en jurisprudentie. Het legitimeert het 
offer (sacrifice) en verbiedt heiligschennis 
(sacrilège). Zo bestaat er geen heilige tekst 
zonder mensen die hem heilig verklaren. 
Debray spreekt van d’actes humains de 
sacralisation. Het heilige is niet iets dat uit 
den hoge op ons afkomt en zich openbaart, 
eerder is het de transcendentie die opstijgt 
uit de collectiviteit. Men sterft niet voor 
‘de Fransen’, zei De Gaulle, men sterft 
voor Frankrijk. Deze waarde is niet eerst 
gegeven, hij ontstaat in de collectiviteit 
zonder dat hij ertoe te reduceren is.

Daarmee is Debray geen variatie op 
Durkheim, die religie sociologiseerde 
en daarmee reduceerde tot sociologische 
categorieën. Openbaring wordt gehuld in 
nevelen die wij niettemin allen delen. Het 
heilige is geen beginpunt, maar resultaat 
van een omgangswijze, een doen. In De-
brays religiebegrip is er dus noch sprake 
van een primordiale openbaring of bron, 
noch van een spirituele ervaring à la Wil-
liam James. ‘Geef ons ons dagelijks brood 
…’ is een verklaring van trouw aan de Va-
der, die centraal staat in alle monotheïs-
tische religies. 

Het wordt duidelijk dat Debray in religie 
is geïnteresseerd omdat alleen religie het 

niet-rationele concept van verbroedering 
bij uitstek biedt. Wie broederschap wil 
begrijpen, moet de sacrale binding begri-
jpen en dus religie. Broederschap is geen 
waarde die men ‘kiest’, het is de manifesta-
tie van onze band. Broederschap is de term 
die Debray verkiest om de fenomenolo-
gische genese van het maatschappelijke 
te beschrijven; een fenomenologie van het 
eerste persoonsperspectief meervoud.

Debray start zijn beschrijving dus niet met 
het heilige zelf – hij is geen theoloog – maar 
met wat hij de ommanteling of ommuring 
(enceinte) van het heilige noemt. Het hei-
lige valt of staat met de grenzen ervan die 
door het menselijk gedrag bepaald worden. 
Wanneer deze ommanteling of ommuring 
verdwijnt, verdwijnt daarmee het heilige. 
Alleen door de grens kennen we het hart 
van het heilige. Deze grens wordt bepaald 
door muren, afbakeningen, wetten, gebo-
den, verboden, taboes of bijvoorbeeld door 
stilzwijgen. Het heilige is dus met andere 
woorden per definitie ontoegankelijk voor 
alles en iedereen. Als alles openbaar is, 
als alle ruimte voor iedereen is, dan kan er 
geen sprake meer zijn van het heilige. Het 
heilige is dus gebonden aan plaats en vooral 
aan de grenzen die die plaats afbakenen. 
Het heilige, aldus Debray, is geen zaak van 
heiligen, maar van mensen. Voortbouwend 
op de besproken dichotomie van spirituali-
teit en religie, stelt Debray dat het heilige 
altijd een ‘wij’ veronderstelt. Wanneer er 
een ‘wij’ is, is het heilige er, wanneer dit 
‘wij’ oplost, dan vervaagt het heilige. Zoals 
er geen ‘private language’ bestaat, zo be-
staat er geen heiligheid van de enkeling. 
Voor Debray is de verbintenis constitutief 
voor het heilige, en niet het heilige voor 
de verbintenis. Deze verbintenis is het mo-
ment dat broederschap heet. Hij spreekt van 
een moment, omdat het nooit een abstractie 
is, maar zich verwezenlijkt in de mense-
lijke relatie die zichzelf aanduidt als ‘wij’. 
Het is het ‘wij’ dat actief is, dat handelt, dat 
samenbindt door gedrag. Op de vraag: wat 
doet het ‘sacraliser’ of ‘heiligen’ als werk-
woord, antwoordt Debray: het verzamelt, 
het brengt bijeen. En dat is precies het La-
tijnse ‘religare’ van ‘religie’. Maar vergis 
u niet: dit impliceert geenszins dat Debray 
het religieuze beschouwt als een ‘effect’ 
van broederschap. Integendeel: zonder het 
heilige leven we in een samenleving van 
slechts horizontale verbintenissen, die geen 
enkele duurzaamheid hebben en die slechts 

individuen met elkaar in contact brengt (het 
economische verkeer of het internet). Het 
is duidelijk dat Debray dit niet alleen maar 
descriptief, maar ook prescriptief bedoelt: 
de werkelijke crisis van onze humaniteit 
bestaat erin dat wij niet meer weten wat ons 
bindt. Wat we nodig hebben is een ‘réligion 
civile’: broederschap. Met het broeder-
schap is het religieuze dus gegeven. Het 
heilige zelf blijft absent, maar constitu-
eert juist daarom een verticale verbintenis. 
Wij allen delen dezelfde hogere waarde, 
dezelfde manier waarop we tegen onze 
eindigheid aankijken. Of het nu om het 
Amerikaanse ‘one nation under God’ of de 
Universele Rechten van de Mens gaat: het 
is het heilige dat ons bindt. En dit heilige is 
verre van vaag of abstract. Het kent plaat-
sen, gebouwen, tradities en gedragswijzen. 
Overtreding wordt gesanctioneerd. Het is 
onaantastbaar door de ‘mening’ van het 
individu. In onze maatschappij van indivi-
duen gaat het om het ‘ik vind’ en niet om 
het ‘wij’. Het heilige is dus beslist geen 
resultaat van ‘democratisch overleg’, het 
is geen kwestie van een ‘mening’ waar 
het individu zich ‘wel in weet te vinden’ 
voor zolang het duurt. U heeft gelijk: De-
brays broederschap heeft op het eerste ge-
zicht iets benauwends, omdat we ons hoog 
geachte ego dienen af te leggen. Maar is dat 
niet precies wat we religieus noemen? 

Debray blijft een meesterlijk essayist, eer-
der een leerling van Michel Serres dan van 
Louis Althusser. Voor Debray is broeder-
schap is een visioen, een hoop op iets dat 
ons ontbeert. Is daarmee het marxistische 
messianisme getransformeerd naar een sa-
craal messianisme? Le moment fraternité is 
een oproep om werkelijk als mensen naar 
onszelf te kijken vanuit de verantwoorde-
lijkheid die een gemeenschap met zich 
meedraagt. En al is Debray dan minder 
militant dan voorheen, het boek is te lezen 
als een opstand tegen de ego-cultuur en een 
pleidooi voor een nieuw socialisme dat zijn 
religiefobie heeft afgelegd.

Noten: 

1 Le moment fraternité, Gallimard, 2009.
2 Régis Debray, Critique de la raison politique, 

Gallimard, Paris, 1981.
3 Jean-Paul Sartre, Critique de la raison dialec-

tique, tome 1, Gallimard, Paris, 1960/85.
4 Régis Debray, L’enseignement du fait reli-

gieux dans l’école laïque : rapport au Ministre 



I 90 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

de l’éducation nationale, La Documentation 

française, 2002.
5 Régis Debray, Le feu sacré. Fonctions du 

religieux, Gallimard/Fayard, Paris, 2003.



91 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE  2010

﻿  -   ﻿

De gebroken vitrines van de anders-
globalisten

Dessers (D.) en Lievens (M.), Gebroken 
vitrines. De andersglobalisten tien jaar na 
Seattle. Gent, Academia Press, 2009, 161 
p.

Jan Van de Poel  

‘Seattle, Göteborg, Genua, … een verade-
ming in ons postideologisch tijdperk. Als 
er niet dat zinloze geweld was, zou je haast 
applaudisseren’. ‘De uitdaging waar wij 
voor staan is niet de mondialisering af te 
remmen, maar ethisch in te bedden’. ‘Wat 
ontbreekt is een politiek wapen om ethische 
globalisering af te dwingen, een mondiaal 
politiek antwoord dat even krachtig is als 
de geglobaliseerde markt waarin we nu al 
leven’.1 Deze uitspraken lijken zo uit de 
mond van een luid toegejuicht spreker op 
het laatste Sociale Forum genoteerd. Toch? 
Ze komen echter uit de open brief aan de 
andersglobalisten van voormalig Belgisch 
premier Guy Verhofstadt, iemand die op 
datzelfde Sociale Forum op veel minder 
gejuich zou kunnen rekenen. Het zegt ech-
ter meer over de beweging dan over de li-
berale ‘numero uno’. 

De korte, maar veelbewogen geschiedenis 
van de ‘andersglobaleringsbeweging’ lezen 
we in het geëngageerde, helder geschreven 
en mooi gestructureerde boek van David 
Dessers en Matthias Lievens. Het boek 
vertelt het verhaal van de gebroken vitrines 
in Seattle n.a.v. de ministeriële conferentie 
van de Wereldhandelsorganisatie in 1999, 
via het Wereld Sociale Forum in Porto 
Alegre en de Europese Sociale Fora van 
Firenze, Parijs en Londen tot het ‘ecoso-
cialisme van de 21ste eeuw’. Naast dat 
verhaal bieden de auteurs een filosofisch 
en ideologisch canon van de beweging. De 
lezer maakt kort kennis met het werk van 
John Holloway, Michael Hardt en Anto-
nio Negri, Walden Bello en Boaventure de 
Sousa Santos. 

De verschillende generaties van de 
andersglobaliseringsbeweging

Centraal in het boek staat de vaak impli-
ciete, soms expliciete hoop van de auteurs 
dat de beweging zal uitgroeien tot het his-
torisch subject van de eindstrijd tegen de

kapitalistische globalisering en de neoli-
berale wereldorde. Cruciaal is dan wel dat 
dit historisch subject gedefinieerd wordt. 
De ‘beweging der bewegingen’ is zo ver-
scheiden, dat ze haar betekenis verliest. In 
de beweging passen zoveel en verschil-
lende actoren, klinken zo veel verschil-
lende stemmen, dat ongeveer elke bewering 
over de ‘andersglobalistische beweging’ in 
zekere zin waar is – of onwaar, ergens. 

Een mogelijk alternatief is daarom de be-
weging vanuit een generatieperspectief te 
analyseren. Vandaag kunnen we spreken 
van 3 generaties binnen de beweging. Een 
eerste generatie wordt gevormd door de 
‘traditionele’ arbeidersbeweging en haar 
internationale verbanden die al sinds de 
jaren ’20 van vorige eeuw een feit waren. 
Een tweede generatie bestaat uit de nieuwe 
sociale bewegingen die in de jaren 1960 
ontstonden en thema’s als milieuzorg, 
vrouwenrechten, mensenrechten, vrede, de 
Noord-Zuidkloof, etc. problematiseerden. 
Binnen de andersglobaliseringsbeweging 
spelen een aantal grote (internationale) 
NGO’s uit de nieuwe sociale bewegingen 
– Oxfam, Amnesty Inernational, Friends 
of the Earth, Human Rights Watch, etc. 
– een centrale rol. Hoewel dit vooral in 
het Noorden het geval is, groeit meer re-
cent ook een sterke NGO-beweging in het 
Zuiden. De invloedrijke landbouwersco-
alitie Via Campesino is daarvan een goed 
voorbeeld. Een derde generatie kunnen we 
onderscheiden in de zeer gespecialiseerde 

‘neen’-bewegingen vanaf de jaren 1990. 
Het gaat om bewegingen tegen financiële 
speculatie, tegen marginalisering van poli-
tieke en economische vluchtelingen, tegen 
handelsliberalisering, etc. Deze generatie 
creëert een eigen dynamiek gebaseerd op 
nieuwe mobilisatiekanalen (internet, fora, 
etc.) en actiemiddelen (mailingcampagnes, 
‘tophopping’, etc.). Deze laatste generatie 
wordt vaak het sterkste geassocieerd met 
de andersglobaliseringsbeweging. 

Ten minste een aantal van de beschreven 
spanningen binnen de beweging kunnen 
dan gelezen worden als een generatiecon-
flict. Zo staat de recentste generatie vaak 
voor een meer oppositionele, anti-institu-
tionele aanpak dan de meer systeemvrien-
delijke, ‘oudere’ bewegingen. Zo noemde 
Luc Voets, directeur van de ABVV-stu-
diedienst, de andersglobaliseringsbewe-
ging ‘het vlees en bloed om onze eisen 
kracht bij te zetten en meer druk op de ketel 
te zetten’.2 Hij zei dat in een panelgesprek 
met vertegenwoordigers uit de Vlaamse 
Noord-Zuidbeweging, milieubeweging, 
vakbeweging en boerenbond. Uit dat ge-
sprek bleek duidelijk dat de kern van de 
Vlaamse ‘civil society’ het andersglobalis-
me als een beweging voor het ‘omvormen 
van de neoliberale invulling van globalise-
ring’ ziet.3 Hervormen en corrigeren van 
de neoliberale recepten vormen de kern van 
hun programma. Tegelijkertijd stellen zij 
zich grote vragen bij de representativiteit 
en de democratische besluitvorming bin-
nen de derde generatie ‘neen-bewegingen’. 
Hoewel er geen sprake is van een onover-
brugbare tegenstelling, schuilt hierin toch 
een discrepantie die in het boek te weinig 
aan bod komt. Het is maar de vraag of in 
Seattle ‘na de val van de Berlijnse muur 
ook de muren tussen de sociale bewegin-
gen zelf implodeerden’.4 

De politisering van het andersglobalisme

‘De andersglobalisten zijn er tijdens de af-
gelopen tien jaar in het grootste deel van de 
wereld nooit in geslaagd om daadwerkelijk 
een andere politieke koers af te dwingen’.5 

Ontnemen de auteurs ons meteen alle 
hoop? De verdiensten van het andersglo-
balisme liggen tot vandaag vooral in het sa-
menbrengen van de meest diverse beweg-
ingen en organisaties in Noord en Zuid en 
het bieden van een aanzet tot een gemeen-
schappelijk perspectief. Op het politieke 



I 92 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

vlak vrees ik dat de auteurs gelijk hebben. 
Wanneer de onderhandelingen binnen de 
WTO over een verdere handelsliberalise-
ring blokkeren, is dat waarschijnlijk min-
der de verdienste van de beweging dan van 
het welbegrepen eigenbelang van de groei-
economieën in de derde wereld zoals China 
en Brazilië.  Anderzijds wordt het natuur-
lijk moeilijk de impact van de beweging te 
evalueren wanneer ze geen concreet eisen-
pakket kan presenteren. Van een anders-
globalistisch equivalent van het ‘algemeen 
enkelvoudig stemrecht’ is vooralsnog geen 
sprake.

De sociale fora vormen het hart van de 
beweging in al haar diversiteit. Of deze 
‘broedplaatsen voor tegenmacht’6 de 
voorhoede vormen voor een andere, poli-
tieke globalisering komen we niet te weten. 
De auteurs gaan wel in op de veelgehoorde 
kritiek dat de ‘open ruimte’ van dergelijke 
fora niet veel meer is dan ‘een hoenderhok 
waar elke kip even langs komt om haar ei-
gen eitje te leggen’7. Daartegenover stellen 
Dessers en Lievens een soort forum op 2 
snelheden. Bewegingen die verder willen 
gaan in gezamenlijke besluitvorming en 
actie moeten daartoe alle kansen krijgen. 
De hoop leeft dan dat daaruit geleidelijk 
een gezamenlijke agenda zal groeien. Dat 
pleidooi voor sociale fora die de ambitie 
koestert een duidelijke, breed gedragen 
en politieke agenda te ontwikkelen is zeer 
krachtig en verfrissend. Daar waar andere 
beschouwingen over de andersglobalisten 
de sociale fora als een jaarlijkse alterna-
tieve kermis afdoen, bieden de auteurs 
een perspectief voor een sociaal forum dat 
wezenlijk politiek relevant is. 

Zeer terecht vinden Dessers en Lievens dat 
het debat over ‘de verhouding tussen be-
weging en partijen niet in abstracte termen 
kan gevoerd worden’. ‘De politiek kan niet 
uit de beweging worden gebannen, zo niet 
heb je geen beweging meer’.8 Ze verwij-
zen daarbij naar de Franse trotskist Daniel 
Bensäid. Bensäid vindt de heersende afkeer 
van politiek ten voordele van sociaal pro-
test als primaat van de beweging een ‘so-
ciale illusie’. De kritiek gaat zeker op voor 
de grote Noord-NGO’s waar ‘politieke 
maagdelijkheid’ het alfa en omega zijn. 
Hun politieke neutraliteit maakt dat ze vaak 
onbewust stilzwijgend in de neoliberale on-
twikkelingsagenda worden ingeschakeld.9 
Uit de analyse van de debatten binnen de 

sociale fora blijkt dat ze vaak focussen op 
de vraag of ze ook open moeten staan voor 
politici en partijen. De auteurs overtuigen 
echter met hun stelling dat de sociale fora 
niet open moeten staan voor politiek, maar 
politieke fora als dusdanig moeten zijn. Op 
welke manier dat moet gebeuren, blijft een 
vraagteken. Wanneer de Italiaanse Partito 
delle Rifondazione Comunista, een sterke 
actor binnen het Italiaanse andersglobalis-
me, in 2006 in de regering van Romano 
Prodi stapt, wordt ze verweten ‘de bewe-
ging in zak en as achter zich te laten’.10 
Een beweging die politiek relevant wil zijn, 
moet dergelijke keuzes durven en willen 
maken, ook al houdt dat risico’s tot recu-
peratie in.  

Buiten Europa blijkt de ‘Bolivaraanse 
Revolutie’ van Chávez het ijkpunt voor 
het politieke alternatief van de anders-
globalisten. Voor Dessers en Lievens be-
lichaamt Chávez ‘een heruitvinding van 
het socialistisch project’11 dat een radicale 
democratisering veronderstelt. Is dat geen 
al te sprookjesachtig beeld van de Latijns-
Amerikaanse realiteit? De auteurs leven 
vooral op hoop dat ‘een revolutionaire staat 
via een cyclus van constitutionele hervor-
mingen’ kan slagen.12 Die hoop wil ik de-
len, maar vrees dat Chávez’ ‘Bolivariaanse 
revolutie’ vooral moet gezien worden bin-
nen de lange traditie van populistische be-
wegingen in Latijns-Amerika. Tijdens het 
interbellum ambieerden zij de integratie 
van de groeiende arbeiders- en midden-
klasse in een uitgesproken bevoogdend en 
cliëntelistisch politiek systeem. Tegenover 
die sociaaleconomische integratie stond 
echter geen politieke emancipatie. De in-
strumentalisering van de sociale bewegin-
gen, die volgens de auteurs verantwoorde-
lijk zijn voor de opkomst van de huidige 
linkse presidenten, vormt dan ook een reëel 
gevaar. Zonder de politieke emancipatie 
van gemarginaliseerde maatschappelijke 
groepen, blijft Latijns-Amerika gevangen 
in de historische slingerbeweging tussen 
‘linkse’ en ‘rechtse’ populisten. 

Ook buiten Venezuela zijn daar voorbee-
lden van te vinden. In Nicaragua maakt 
die slingerbeweging dat de ‘revolutionair’ 
Daniel Ortega in 2007 terug tot president 
werd gekozen, na bijna twee decennia 
onder liberaal en conservatief bewind (in-
clusief het kleptocratisch intermezzo van 
Arnoldo Alemán eind jaren 1990). Het 

nieuwe links in Nicaragua rond de Mo-
vimiento de Renovación Sandinista (Be-
weging voor Sandinistische Vernieuwing) 
kwam met een eigen presidentskandidaat 
uit onvrede met de populistische koers van 
Ortega en het Frente Sandinista. Ortega 
noemde hen de nieuwe contras, een verwijt 
dat kan tellen in een land dat de burgeroor-
log nog steeds niet heeft verwerkt. Ortega 
ging zo ver de partij buiten de wet te stel-
len met behulp van de liberale partij in een 
poging Nicaragua de facto tot een tweepar-
tijensysteem te maken. Ik denk dan ook dat 
net hervormingsbewegingen als de MRS 
meer betekenen voor de politieke ontvoog-
ding van de gemarginaliseerde bevolking 
dan het links-populisme van Chávez c.s. 

De uitdaging van het ‘gecorrigeerd’ 
liberalisme

Gebroken vitrines geeft vooral een inzicht 
in de beweging en de debatten die haar 
animeren. Tegelijkertijd is het een sterk en 
overtuigend pleidooi voor een diepgaande 
politisering van de andersglobaliseringsbe-
weging. Daaruit blijkt vooral dat ‘dé’ ‘an-
dersglobaliseringsbeweging’ niet bestaat. 
Hetzelfde geldt voor ‘hét’ ‘neoliberalis-
me’. In zijn eerder geciteerde Open Brief 
pleitte ook Verhofstadt voor ‘ethische glo-
balisering’ en een ‘internationale politieke 
gezagsstructuur op basis van continentale 
samenwerkingsverbanden’, op de recentste 
WEF in Davos werden ook verschillende 
grote NGO’s uitgenodigd en gefilosofeerd 
over ‘sociaal ondernemerschap’, de Wash-
ingtonconsensus ruimde plaats voor een 
meer sociale post-Washingtonconsensus, 
… Als de andersglobaliseringsbeweging 
die pluimen niet op haar hoed wil steken – 
want ze veranderen niets aan de bestaande 
machtsverhoudingen – moet ze die evolu-
ties wel van antwoord dienen. Die vitrine 
blijft vooralsnog intact. 

Noten:

1 Verhofstadt (G.), ‘Pleidooi voor een 
ethische globalisering. Open brief aan 
de antiglobalisten’, in: De Standaard, 
26-09-2001.
2 Geciteerd in Ekstermolengroep, ‘Eén 
strijd of botsende belangen? Andersglo-
baliseren in Vlaanderen’, MO Noord Zuid-
cahier, 2003, 28(4).
3 Idem.



93 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE  2010

﻿  -   ﻿

 Dessers (D.) en Lievens (M.), Gebroken 
vitrines. De andersglobalisten tien jaar na 
Seattle. Gent, Academia Press, 2009, p. 17.
5 Ibid, p. 47.
6 Ibid., p. 62.
7 Ibid., p. 74.
8 Ibid., p. 94.
9 Mestrum (F.), De rattenvanger van 
Hameln. De Wereldbank, armoede en 
ontwikkeling. Berchem, EPO, 2005, 224 p.
10 Dessers (D.) en Lievens (M.), p. 100.
11 Ibid., p. 148.
12 Ibid., p. 155.


