Boeken

Broederschap, of het visioen van Ré-
gis Debray

Régis Debray, Critique de la raison poli-
tique, Gallimard, Paris, 1981.

Ruud Welten

Het lijdt geen twijfel dat Régis Debray na
veertig jaar zoeken bij het kloppende hart
van zijn eigen denken is aangekomen. Het
heeft een naam, en dat is broederschap
(fraternité). Aan de wieg van de linkse
beweging — de Franse Revolutie — ontluikt
de broederschap die de mens zijn eigen
humane waarde geeft, en daarmee de ver-
antwoordelijkheid om deze waarde hoog
in het vaandel te houden. Dit ontluiken
wordt nauwgezet beschreven in Debrays
jongste boek, Het moment broederschapl,
dat zich op ruime publieke belangstelling
in Frankrijk mag verheugen. Debray is zich
ter dege bewust van het risico dat het be-
roep op het oude broederschapsideaal met
zich meebrengt. Het boek wordt sceptisch
ontvangen door postmodernisten, fronsend
door neomarxisten en met belangstelling
door religiegezinden. En vooral deze laat-
ste groep is interessant, want sinds zijn Cri-
tique de la raison politique uit 1981 heeft
Debray de religie op het oog als het bind-
middel van de samenleving. In de heruit-
gave van zijn Critique in 1987 dook plot-
seling een ondertitel op die in de uitgave
van 1981 ontbrak: ‘...ou I'inconscient reli-
gieux’z. Met de cruciale rol van het begrip
‘religie’ in Debray’s denken wordt het
grote verschil van de opvatting van broe-
derschap tussen dat van de Franse Revolu-
tie en dat van Debray duidelijk. Waar de
Franse Revolutie haar naam in het tableau
van de geschiedenis kraste door broeder-
schap te defini€ren als de wedergeboorte
van de mens die zich voorgoed los zou
rukken van de religie, daar is broederschap

188

nri

voor Debray door-en-door religieus. Ging
het in de broederschap van de Revolutie
om de grondvesting van onze humaniteit
in het gegeven dat we één werden in de
strijd — men leze Jean-Paul Sartres leer
van de fraternité-terreur erop na —, daar
grondvest Debray het broederschap in wat
hij het heilige (le sacré) noemt.® De water-
scheiding van politiek en religie volgens
de Franse Revolutie komt bij Debray dus
geheel te vervallen. Dat is interessant wan-
neer we weten dat Debray als regeringsad-
viseur een van belangrijkste architecten
was van Frankrijks laicité-wet uit 2003.*
Debray wil ons doen inzien dat zowel
politiek als religie geboren worden uit een-
zelfde kracht, verre voorbij ‘ideologie’ of
‘geloofsovertuiging’. Broe-derschap is de
naam van deze kracht.

Le moment fraternité is daarmee geen
nieuw moment na de inmiddels bijna niet
meer te tellen boeken van Debray. In Cri-
tique de la raison politique blijkt al dat de
gemeenschap niet op basis van een louter
rationele waarde gegrondvest kan worden.
In zijn kritisch onderzoek naar het begrip

‘ideologie’ komt hij op de voor marxisten
nogal onorthodoxe gedachte dat elke ide-
ologie uiteindelijk religieus gedreven
is. Zowel politiecke ideologieén als reli-
gieuze gedrevenheden worden gekenmerkt
door een afbakening van het eigen ter-
rein, waardoor de gemeenschap gevormd
wordt. Deze afbakening kan ideologisch,
theologisch, moreel, juridisch, maar ook
heel letterlijk door muren of prikkeldraad
een vorm krijgen. Het criterium voor een
dergelijke afbakening wordt gevormd door
het heilige, dat sommeert: ‘tot hier en niet
verder’. Debray beschrijft dit fenomeen al
in zijn Critique. In 1981 kreeg deze analyse
echter weinig gehoor. Religie was immers
opium voor de massa en daarmee basta. De
marxisten hadden weinig op met religie en
de religieuzen weinig met marxisme. In Le
feu sacré. Fonctions du religieux uit 2003
bouwt Debray zijn analyse verder uit.> Het
eerste hoofdstuk van Le feu sacré, ‘frater-
nités’, kan zonder probleem als voorwoord

tot Le moment fraternité gelezen worden.

In Le feu sacré wordt bovendien de basis
gelegd voor een basaal uitgangspunt waar
Le moment fraternité op drijft, te weten
het strikte onderscheid tussen spirituali-
teit en religie. Spiritualiteit wordt geken-
merkt door de eenzame terugtrekking in
zichzelf, ver van het maatschappelijke,
terwijl de religie wordt begrepen als het
gemeenschappelijke, en daarmee de ba-
sis voor het politieke, dus het wereldlijke.
Deze analyse heeft de etymologie aan
haar kant, en Debray verzuimt dan ook
niet te vermelden dat het woord ‘religion’
afkomstig is van het Latijnse ‘religio’ dat
zoveel als ‘samenbinden’ betekent. Goed:
de spirituele mens, de mysticus, zoekt ook
naar een binding, namelijk met God, maar
de unio mystica is niet de verbintenis die
Debray op het oog heeft. De wereld zit niet
te wachten op mensen die genoeg hebben

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



aan de innerlijke ruimte van hun eigen
hoofd. Wordt spiritualiteit tegenwoordig
vaak beschouwd als de werkelijke doorle-
ving die religie haar authenticiteit voelbaar
doet maken, daar beweert Debray precies
het tegenovergestelde: spiritualiteit ver-
wijdert ons van het werkelijk religieuze die
niets anders is dan collectiviteit op basis
van het heilige, kortom: broederschap. Het
gaat om de verbintenis tussen handelende
mensen. De spirituele mens zegt ‘ik’, de
religieuze mens zegt ‘wij’, aldus Debray.
De laatste vindt zijn identiteit niet diep in
zichzelf maar in gemeenschap. Dat wat de
gemeenschap bindt, is het heilige (le sa-
cré). lets (een plaats, een beeld, een gedrag,
een wet, een boek ...) is heilig vanwege
het collectieve menselijk gedrag waarmee
het omgeven is. Dat lijkt een open deur,
maar het is cruciaal voor Debrays analyse:
het heilige fungeert als middelpunt van
dat wat de gemeenschap bindt. Om het te
begrijpen kunnen we echter niet beginnen
in dit middelpunt, maar in het menselijke
gedrag dat het omgeeft. Het heilige (sacré)
laat zich slechts kennen door afbakening
en taboe, door verbod, sanctionering, ge-
bod en jurisprudentie. Het legitimeert het
offer (sacrifice) en verbiedt heiligschennis
(sacrilege). Zo bestaat er geen heilige tekst
zonder mensen die hem heilig verklaren.
Debray spreekt van d’actes humains de
sacralisation. Het heilige is niet iets dat uit
den hoge op ons atkomt en zich openbaart,
eerder is het de transcendentie die opstijgt
uit de collectiviteit. Men sterft niet voor
‘de Fransen’, zei De Gaulle, men sterft
voor Frankrijk. Deze waarde is niet eerst
gegeven, hij ontstaat in de collectiviteit
zonder dat hij ertoe te reduceren is.

Daarmee is Debray geen variatie op
Durkheim, die
en daarmee reduceerde tot sociologische

religie sociologiseerde
categorieén. Openbaring wordt gehuld in
nevelen die wij niettemin allen delen. Het
heilige is geen beginpunt, maar resultaat
van een omgangswijze, een doen. In De-
brays religiebegrip is er dus noch sprake
van een primordiale openbaring of bron,
noch van een spirituele ervaring a la Wil-
liam James. ‘Geef ons ons dagelijks brood
..." is een verklaring van trouw aan de Va-
der, die centraal staat in alle monotheis-
tische religies.

Het wordt duidelijk dat Debray in religie
is geinteresseerd omdat alleen religie het

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

niet-rationele concept van verbroedering
bij uitstek biedt. Wie broederschap wil
begrijpen, moet de sacrale binding begri-
jpen en dus religie. Broederschap is geen
waarde die men ‘kiest’, het is de manifesta-
tie van onze band. Broederschap is de term
die Debray verkiest om de fenomenolo-
gische genese van het maatschappelijke
te beschrijven; een fenomenologie van het
eerste persoonsperspectief meervoud.

Debray start zijn beschrijving dus niet met
het heilige zelf - hij is geen theoloog — maar
met wat hij de ommanteling of ommuring
(enceinte) van het heilige noemt. Het hei-
lige valt of staat met de grenzen ervan die
door het menselijk gedrag bepaald worden.
Wanneer deze ommanteling of ommuring
verdwijnt, verdwijnt daarmee het heilige.
Alleen door de grens kennen we het hart
van het heilige. Deze grens wordt bepaald
door muren, afbakeningen, wetten, gebo-
den, verboden, taboes of bijvoorbeeld door
stilzwijgen. Het heilige is dus met andere
woorden per definitie ontoegankelijk voor
alles en iedereen. Als alles openbaar is,
als alle ruimte voor iedereen is, dan kan er
geen sprake meer zijn van het heilige. Het
heilige is dus gebonden aan plaats en vooral
aan de grenzen die die plaats afbakenen.
Het heilige, aldus Debray, is geen zaak van
heiligen, maar van mensen. Voortbouwend
op de besproken dichotomie van spirituali-
teit en religie, stelt Debray dat het heilige
altijd een ‘wij’ veronderstelt. Wanneer er
een ‘wij’ is, is het heilige er, wanneer dit
‘wij’ oplost, dan vervaagt het heilige. Zoals
er geen ‘private language’ bestaat, zo be-
staat er geen heiligheid van de enkeling.
Voor Debray is de verbintenis constitutief
voor het heilige, en niet het heilige voor
de verbintenis. Deze verbintenis is het mo-
ment dat broederschap heet. Hij spreekt van
een moment, omdat het nooit een abstractie
is, maar zich verwezenlijkt in de mense-
lijke relatie die zichzelf aanduidt als ‘wij’.
Het is het ‘wij’ dat actief is, dat handelt, dat
samenbindt door gedrag. Op de vraag: wat
doet het ‘sacraliser’ of ‘heiligen’ als werk-
woord, antwoordt Debray: het verzamelt,
het brengt bijeen. En dat is precies het La-
tijnse ‘religare’ van ‘religie’. Maar vergis
u niet: dit impliceert geenszins dat Debray
het religieuze beschouwt als een ‘effect’
van broederschap. Integendeel: zonder het
heilige leven we in een samenleving van
slechts horizontale verbintenissen, die geen
enkele duurzaamheid hebben en die slechts

individuen met elkaar in contact brengt (het
economische verkeer of het internet). Het
is duidelijk dat Debray dit niet alleen maar
descriptief, maar ook prescriptief bedoelt:
de werkelijke crisis van onze humaniteit
bestaat erin dat wij niet meer weten wat ons
bindt. Wat we nodig hebben is een ‘réligion
civile’: broederschap. Met het broeder-
schap is het religieuze dus gegeven. Het
heilige zelf blijft absent, maar constitu-
eert juist daarom een verticale verbintenis.
Wij allen delen dezelfde hogere waarde,
dezelfde manier waarop we tegen onze
eindigheid aankijken. Of het nu om het
Amerikaanse ‘one nation under God’ of de
Universele Rechten van de Mens gaat: het
is het heilige dat ons bindt. En dit heilige is
verre van vaag of abstract. Het kent plaat-
sen, gebouwen, tradities en gedragswijzen.
Overtreding wordt gesanctioneerd. Het is
onaantastbaar door de ‘mening’ van het
individu. In onze maatschappij van indivi-
duen gaat het om het ‘ik vind’ en niet om
het ‘wij’. Het heilige is dus beslist geen
resultaat van ‘democratisch overleg’, het
is geen kwestie van een ‘mening’ waar
het individu zich ‘wel in weet te vinden’
voor zolang het duurt. U heeft gelijk: De-
brays broederschap heeft op het eerste ge-
zicht iets benauwends, omdat we ons hoog
geachte ego dienen af te leggen. Maar is dat
niet precies wat we religieus noemen?

Debray blijft een meesterlijk essayist, eer-
der een leerling van Michel Serres dan van
Louis Althusser. Voor Debray is broeder-
schap is een visioen, een hoop op iets dat
ons ontbeert. Is daarmee het marxistische
messianisme getransformeerd naar een sa-
craal messianisme? Le moment fraternité is
een oproep om werkelijk als mensen naar
onszelf te kijken vanuit de verantwoorde-
lijkheid die een gemeenschap met zich
meedraagt. En al is Debray dan minder
militant dan voorheen, het boek is te lezen
als een opstand tegen de ego-cultuur en een
pleidooi voor een nieuw socialisme dat zijn
religiefobie heeft afgelegd.

Noten:

I Le moment fraternité, Gallimard, 2009.

2 Régis Debray, Critique de la raison politique,
Gallimard, Paris, 1981.

3 Jean-Paul Sartre, Critique de la raison dialec-
tique, tome 1, Gallimard, Paris, 1960/85.

4 Régis Debray, L’enseignement du fait reli-

gieux dans I’école laique : rapport au Ministre

891



de I’éducation nationale, La Documentation
frangaise, 2002.
3 Régis Debray, Le feu sacré. Fonctions du

religieux, Gallimard/Fayard, Paris, 2003.

190 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



De gebroken vitrines van de anders-
globalisten

Dessers (D.) en Lievens (M.), Gebroken
vitrines. De andersglobalisten tien jaar na
Seattle. Gent, Academia Press, 2009, 161

p-
Jan Van de Poel

‘Seattle, Goteborg, Genua, ... een verade-
ming in ons postideologisch tijdperk. Als
er niet dat zinloze geweld was, zou je haast
applaudisseren’. ‘De uitdaging waar wij
voor staan is niet de mondialisering af te
remmen, maar ethisch in te bedden’. “Wat
ontbreekt is een politieck wapen om ethische
globalisering af te dwingen, een mondiaal
politiek antwoord dat even krachtig is als
de geglobaliseerde markt waarin we nu al
leven’.! Deze uitspraken lijken zo uit de
mond van een luid toegejuicht spreker op
het laatste Sociale Forum genoteerd. Toch?
Ze komen echter uit de open brief aan de
andersglobalisten van voormalig Belgisch
premier Guy Verhofstadt, iemand die op
datzelfde Sociale Forum op veel minder
gejuich zou kunnen rekenen. Het zegt ech-
ter meer over de beweging dan over de li-
berale ‘numero uno’.

De korte, maar veelbewogen geschiedenis
van de ‘andersglobaleringsbeweging’ lezen
we in het geéngageerde, helder geschreven
en mooi gestructureerde boek van David
Dessers en Matthias Lievens. Het boek
vertelt het verhaal van de gebroken vitrines
in Seattle n.a.v. de ministeriéle conferentie
van de Wereldhandelsorganisatie in 1999,
via het Wereld Sociale Forum in Porto
Alegre en de Europese Sociale Fora van
Firenze, Parijs en Londen tot het ‘ecoso-
cialisme van de 2lIste eeuw’. Naast dat
verhaal bieden de auteurs een filosofisch
en ideologisch canon van de beweging. De
lezer maakt kort kennis met het werk van
John Holloway, Michael Hardt en Anto-
nio Negri, Walden Bello en Boaventure de
Sousa Santos.

De
andersglobaliseringsbeweging

verschillende generaties van de

Centraal in het boek staat de vaak impli-
ciete, soms expliciete hoop van de auteurs
dat de beweging zal uitgroeien tot het his-
torisch subject van de eindstrijd tegen de

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

David Dessers & Matthias Lievens

n Vitrines

Gebroke

o .
De andersglobalisten fien jaar na Seattl

kapitalistische globalisering en de neoli-
berale wereldorde. Cruciaal is dan wel dat
dit historisch subject gedefinieerd wordt.
De ‘beweging der bewegingen’ is zo ver-
scheiden, dat ze haar betekenis verliest. In
de beweging passen zoveel en verschil-
lende actoren, klinken zo veel verschil-
lende stemmen, dat ongeveer elke bewering
over de ‘andersglobalistische beweging’ in
zekere zin waar is — of onwaar, ergens.

Een mogelijk alternatief is daarom de be-
weging vanuit een generatieperspectief te
analyseren. Vandaag kunnen we spreken
van 3 generaties binnen de beweging. Een
eerste generatie wordt gevormd door de
‘traditionele’ arbeidersbeweging en haar
internationale verbanden die al sinds de
jaren *20 van vorige eeuw een feit waren.
Een tweede generatie bestaat uit de nieuwe
sociale bewegingen die in de jaren 1960
ontstonden en thema’s als milieuzorg,
vrouwenrechten, mensenrechten, vrede, de
Noord-Zuidkloof, etc. problematiseerden.
Binnen de andersglobaliseringsbeweging
spelen een aantal grote (internationale)
NGO’s uit de nieuwe sociale bewegingen
— Oxfam, Amnesty Inernational, Friends
of the Earth, Human Rights Watch, etc.
— een centrale rol. Hoewel dit vooral in
het Noorden het geval is, groeit meer re-
cent ook een sterke NGO-beweging in het
Zuiden. De invloedrijke landbouwersco-
alitie Via Campesino is daarvan een goed
voorbeeld. Een derde generatie kunnen we
onderscheiden in de zeer gespecialiseerde

‘neen’-bewegingen vanaf de jaren 1990.
Het gaat om bewegingen tegen financiéle
speculatie, tegen marginalisering van poli-
tieke en economische vluchtelingen, tegen
handelsliberalisering, etc. Deze generatie
creéert een eigen dynamiek gebaseerd op
nieuwe mobilisatiekanalen (internet, fora,
etc.) en actiemiddelen (mailingcampagnes,
‘tophopping’, etc.). Deze laatste generatie
wordt vaak het sterkste geassocieerd met
de andersglobaliseringsbeweging.

Ten minste een aantal van de beschreven
spanningen binnen de beweging kunnen
dan gelezen worden als een generatiecon-
flict. Zo staat de recentste generatie vaak
voor een meer oppositionele, anti-institu-
tionele aanpak dan de meer systeemvrien-
delijke, ‘oudere’ bewegingen. Zo noemde
Luc Voets, directeur van de ABVV-stu-
diedienst, de andersglobaliseringsbewe-
ging ‘het vlees en bloed om onze eisen
kracht bij te zetten en meer druk op de ketel
te zetten’.? Hij zei dat in een panelgesprek
met vertegenwoordigers uit de Vlaamse
Noord-Zuidbeweging, = milieubeweging,
vakbeweging en boerenbond. Uit dat ge-
sprek bleek duidelijk dat de kern van de
Vlaamse ‘civil society’ het andersglobalis-
me als een beweging voor het ‘omvormen
van de neoliberale invulling van globalise-
ring’ ziet.> Hervormen en corrigeren van
de neoliberale recepten vormen de kern van
hun programma. Tegelijkertijd stellen zij
zich grote vragen bij de representativiteit
en de democratische besluitvorming bin-
nen de derde generatie ‘neen-bewegingen’.
Hoewel er geen sprake is van een onover-
brugbare tegenstelling, schuilt hierin toch
een discrepantie die in het boek te weinig
aan bod komt. Het is maar de vraag of in
Seattle ‘na de val van de Berlijnse muur
ook de muren tussen de sociale bewegin-
gen zelf implodeerden’ 4

De politisering van het andersglobalisme

‘De andersglobalisten zijn er tijdens de af-
gelopen tien jaar in het grootste deel van de
wereld nooit in geslaagd om daadwerkelijk
een andere politieke koers af te dwingen’.5
Ontnemen de auteurs ons meteen alle
hoop? De verdiensten van het andersglo-
balisme liggen tot vandaag vooral in het sa-
menbrengen van de meest diverse beweg-
ingen en organisaties in Noord en Zuid en
het bieden van een aanzet tot een gemeen-
schappelijk perspectief. Op het politieke

911



vlak vrees ik dat de auteurs gelijk hebben.
Wanneer de onderhandelingen binnen de
WTO over een verdere handelsliberalise-
ring blokkeren, is dat waarschijnlijk min-
der de verdienste van de beweging dan van
het welbegrepen eigenbelang van de groei-
economieén in de derde wereld zoals China
en Brazili€. Anderzijds wordt het natuur-
lijk moeilijk de impact van de beweging te
evalueren wanneer ze geen concreet eisen-
pakket kan presenteren. Van een anders-
globalistisch equivalent van het ‘algemeen
enkelvoudig stemrecht’ is vooralsnog geen
sprake.

De sociale fora vormen het hart van de
beweging in al haar diversiteit. Of deze
‘broedplaatsen  voor tegenma\cht’6 de
voorhoede vormen voor een andere, poli-
tieke globalisering komen we niet te weten.
De auteurs gaan wel in op de veelgehoorde
kritiek dat de ‘open ruimte’ van dergelijke
fora niet veel meer is dan ‘een hoenderhok
waar elke kip even langs komt om haar ei-
gen eitje te leggen’7. Daartegenover stellen
Dessers en Lievens een soort forum op 2
snelheden. Bewegingen die verder willen
gaan in gezamenlijke besluitvorming en
actie moeten daartoe alle kansen krijgen.
De hoop leeft dan dat daaruit geleidelijk
een gezamenlijke agenda zal groeien. Dat
pleidooi voor sociale fora die de ambitie
koestert een duidelijke, breed gedragen
en politieke agenda te ontwikkelen is zeer
krachtig en verfrissend. Daar waar andere
beschouwingen over de andersglobalisten
de sociale fora als een jaarlijkse alterna-
tieve kermis afdoen, bieden de auteurs
een perspectief voor een sociaal forum dat
wezenlijk politiek relevant is.

Zeer terecht vinden Dessers en Lievens dat
het debat over ‘de verhouding tussen be-
weging en partijen niet in abstracte termen
kan gevoerd worden’. ‘De politiek kan niet
uit de beweging worden gebannen, zo niet
heb je geen beweging meer’.® Ze verwij-
zen daarbij naar de Franse trotskist Daniel
Bensiid. Bensiid vindt de heersende atkeer
van politiek ten voordele van sociaal pro-
test als primaat van de beweging een ‘so-
ciale illusie’. De kritiek gaat zeker op voor
de grote Noord-NGO’s waar ‘politieke
maagdelijkheid’ het alfa en omega zijn.
Hun politieke neutraliteit maakt dat ze vaak
onbewust stilzwijgend in de neoliberale on-
twikkelingsagenda worden ingeschakeld.9
Uit de analyse van de debatten binnen de

192

sociale fora blijkt dat ze vaak focussen op
de vraag of ze ook open moeten staan voor
politici en partijen. De auteurs overtuigen
echter met hun stelling dat de sociale fora
niet open moeten staan voor politiek, maar
politieke fora als dusdanig moeten zijn. Op
welke manier dat moet gebeuren, blijft een
vraagteken. Wanneer de Italiaanse Partito
delle Rifondazione Comunista, een sterke
actor binnen het Italiaanse andersglobalis-
me, in 2006 in de regering van Romano
Prodi stapt, wordt ze verweten ‘de bewe-
ging in zak en as achter zich te laten’.'?
Een beweging die politiek relevant wil zijn,
moet dergelijke keuzes durven en willen
maken, ook al houdt dat risico’s tot recu-
peratie in.

Buiten Europa blijkt de ‘Bolivaraanse
Revolutie’ van Chavez het ijkpunt voor
het politicke alternatief van de anders-
globalisten. Voor Dessers en Lievens be-
lichaamt Chavez ‘een heruitvinding van
het socialistisch project’ ' dat een radicale
democratisering veronderstelt. Is dat geen
al te sprookjesachtig beeld van de Latijns-
Amerikaanse realiteit? De auteurs leven
vooral op hoop dat ‘een revolutionaire staat
via een cyclus van constitutionele hervor-
mingen’ kan slagen.12 Die hoop wil ik de-
len, maar vrees dat Chavez’ ‘Bolivariaanse
revolutie’ vooral moet gezien worden bin-
nen de lange traditie van populistische be-
wegingen in Latijns-Amerika. Tijdens het
interbellum ambieerden zij de integratie
van de groeiende arbeiders- en midden-
klasse in een uitgesproken bevoogdend en
cliéntelistisch politiek systeem. Tegenover
die sociaaleconomische integratie stond
echter geen politieke emancipatie. De in-
strumentalisering van de sociale bewegin-
gen, die volgens de auteurs verantwoorde-
lijk zijn voor de opkomst van de huidige
linkse presidenten, vormt dan ook een reéel
gevaar. Zonder de politiecke emancipatie
van gemarginaliseerde maatschappelijke
groepen, blijft Latijns-Amerika gevangen
in de historische slingerbeweging tussen
‘linkse’ en ‘rechtse’ populisten.

Ook buiten Venezuela zijn daar voorbee-
Iden van te vinden. In Nicaragua maakt
die slingerbeweging dat de ‘revolutionair’
Daniel Ortega in 2007 terug tot president
werd gekozen, na bijna twee decennia
onder liberaal en conservatief bewind (in-
clusief het kleptocratisch intermezzo van
Arnoldo Aleman eind jaren 1990). Het

nieuwe links in Nicaragua rond de Mo-
vimiento de Renovacion Sandinista (Be-
weging voor Sandinistische Vernieuwing)
kwam met een eigen presidentskandidaat
uit onvrede met de populistische koers van
Ortega en het Frente Sandinista. Ortega
noemde hen de nieuwe contras, een verwijt
dat kan tellen in een land dat de burgeroor-
log nog steeds niet heeft verwerkt. Ortega
ging zo ver de partij buiten de wet te stel-
len met behulp van de liberale partij in een
poging Nicaragua de facto tot een tweepar-
tijensysteem te maken. Ik denk dan ook dat
net hervormingsbewegingen als de MRS
meer betekenen voor de politieke ontvoog-
ding van de gemarginaliseerde bevolking
dan het links-populisme van Chévez c.s.
De uitdaging van het ‘gecorrigeerd’
liberalisme

Gebroken vitrines geeft vooral een inzicht
in de beweging en de debatten die haar
animeren. Tegelijkertijd is het een sterk en
overtuigend pleidooi voor een diepgaande
politisering van de andersglobaliseringsbe-
weging. Daaruit blijkt vooral dat ‘dé’ ‘an-
dersglobaliseringsbeweging’ niet bestaat.
Hetzelfde geldt voor ‘hét’ ‘neoliberalis-
me’. In zijn eerder geciteerde Open Brief
pleitte ook Verhofstadt voor ‘ethische glo-
balisering’ en een ‘internationale politieke
gezagsstructuur op basis van continentale
samenwerkingsverbanden’, op de recentste
WEF in Davos werden ook verschillende
grote NGO’s uitgenodigd en gefilosofeerd
over ‘sociaal ondernemerschap’, de Wash-
ingtonconsensus ruimde plaats voor een
meer sociale post-Washingtonconsensus,

. Als de andersglobaliseringsbeweging
die pluimen niet op haar hoed wil steken —
want ze veranderen niets aan de bestaande
machtsverhoudingen — moet ze die evolu-
ties wel van antwoord dienen. Die vitrine
blijft vooralsnog intact.

Noten:
' Verhofstadt (G.), ‘Pleidooi voor een
ethische globalisering. Open brief aan
de antiglobalisten’, in: De Standaard,
26-09-2001.

2 Geciteerd in Ekstermolengroep, ‘Eén
strijd of botsende belangen? Andersglo-
baliseren in Vlaanderen’, MO Noord Zuid-
cahier, 2003, 28(4).

3 Idem.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



Dessers (D.) en Lievens (M.), Gebroken
vitrines. De andersglobalisten tien jaar na
Seattle. Gent, Academia Press, 2009, p. 17.
3 Ibid, p. 47.
® Ibid., p. 62.

7 Ibid., p. 74.

8 Ibid., p. 94.

9 Mestrum (F.), De rattenvanger van
Hameln. De Wereldbank, armoede en
ontwikkeling. Berchem, EPO, 2005, 224 p.
10 Degsers (D.) en Lievens (M.), p. 100.

U bid., p. 148.

12 Ibid., p. 155.

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

93|



