Religiekritiek

Opium of the people, by the people for the people. Christendom, religie en
politiek in de Verenigde Staten

Danny Praet

Religie en politiek zijn in de Verenigde
Staten van Amerika (VS) op een heel apar-
te manier met elkaar verweven.! De stich-
tingsmythe van de VS wil doen geloven dat
het land gesticht is op basis van een idee: op
basis van idealen, met name de idealen van
vrijheid van geweten en vrijheid van ge-
loof. In deze versie van het verleden namen
“The Pilgrim Fathers” in 1620 de Mayflo-
wer richting het Beloofde Land om verlost
te zijn van de specifieke tirannie van een
staatsgodsdienst zoals the Church of Eng-
land. In werkelijkheid zijn de eerste Anglo-
Amerikaanse kolonién natuurlijk gesticht
door het Engelse koningshuis en een aan-
tal handelscompagnieén om de Spaanse
expansie in de Nieuwe Wereld tegen te
gaan en te vermijden dat de Spanjaarden op
economisch en geopolitiek vlak een onaan-
vechtbaar monopolie zouden verwerven.
Het eerste initiatief kwam van Koningin
Elizabeth I (1533-1603), bijgenaamd “the
Virgin Queen”, maar Jamestown, Virginia,
de eerste permanent bewoonde Angelsaksi-
sche nederzetting, zou pas tot stand komen
in 1607, onder haar opvolger koning James
I( 1566-1625).2 Dat de economische factor
bepalend is geweest voor de unieke com-
binatie tussen politiek en religie in de VS
komt reeds in die vroegste vestigingen naar
voren. Noord-Amerika bleek al snel niet
het El Dorado te zijn dat de Spanjaarden
in het Zuiden hadden ontdekt, en men had
gemotiveerde landbouwers en handelaren
nodig om van de kolonisatie een succes te
maken. In de allereerste plannen was reli-
gieuze vrijheid geenszins aan de orde maar
als men de moeilijkheden kon oplossen
door religieuze “dissenters” toe te laten,
dan waren de prioriteiten snel geordend.
De London Company had van de koning
de concessie gekregen voor deze kolonie
en de overtochten van kolonisten, de lokale
organisatie e.d. werden grotendeels over-
gelaten aan handelscompagnieén. Reeds in

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

Veel Amerikanen menen
ook dat moraliteit gefundeerd
moet zijn in geloof.

( )

Virginia was religieuze tolerantie “policy”

en onze documentatie geeft hiervoor zeer
expliciete redenen aan. Zo lezen we in een
brief die de Lords of Trade in London richt-
ten aan de bestuurders van Virginia: “A
free exercise of religion ... is essential to
enriching and improving a trading nation.
It should be ever held sacred in His Majes-
ty’s colonies.” Een gelijkaardige les in het
economische nut van godsdienstvrijheid
ontving trouwens ook Peter Stuyvesant in
Nieuw Amsterdam: de rijkdom van Oud
Amsterdam was te danken aan de aantrek-
kingskracht van een stad die bereid was te
functioneren als een asiel. Vrij verkeer van
personen en goederen noopte tot vrije reli-
gie en het tweede bevorderde het eerste.’
Het gewin heeft in de Verenigde Staten dus
altijd voorop gestaan.

Maar opportunisme en idealisme konden
in de uitzonderlijke omstandigheden van
de kolonisatie van de Nieuwe Wereld con-
vergeren. Heel wat staten zijn gegroeid uit
concessies die aan dissenters de gelegen-
heid gaven om hun religie in vrijheid uit
te oefenen in een apart, “nieuw” gebied.
Deze mensen kwamen niet allemaal uit
de Oude Wereld; ook binnen de reeds be-
staande staten was er van in de vroegste
stadia een dynamiek waarin groepen zich
afscheurden — of verbannen werden ! — en
elders een nieuwe stad of gemeenschap
stichtten om hun politiecke en religieuze
idealen in de praktijk te kunnen brengen.
Zo werd de staat Maryland in 1634 gesticht
om katholieken een plaats te geven. Wil-
liam Penn en een aantal andere “Friends”
of “Quakers”4 kochten in 1681 een conces-
sie en stichtten daar de “Free Society of
Traders.” Er waren vrijwel geen religieuze
restricties voor wie wilde komen wonen en

werken in wat later de staat Pennsylvania
zou worden: men moest het monotheisme
onderschrijven én (daarbinnen) een voor-
stander zijn van religieuze tolerantie. Nog
een derde voorbeeld biedt de staat Rhode
Island. De onmiskenbaar religieuze naam
van haar hoofdstad, Providence, wijst op
een bewogen ontstaansgeschiedenis. Haar
stichter, Roger Williams, was in 1636 door
de Puriteinen en de Massachusetts Bay
Company verbannen uit Boston en Salem,
omwille van zijn protesten tegen de poli-
tieke controle over religieuze aangelegen-
heden. Hij benadrukte, vanuit een oprecht
religieuze overtuiging, dat echt geloof
nooit kan en dus nooit mag afgedwongen
worden en wou een maatschappij waarin
het individuele geweten waarlijk vrij was.
Hij zou de eerste Baptistkerk stichten in
Providence, maar later elke vorm van geor-
ganiseerde godsdienst afwijzen. Hij leerde
de taal van de Indianen en stelde dat hun
religiositeit in de ogen van God misschien
wel evenwaardig was aan het christendom.
Hij kocht zelfs het land waarop hij zijn
nederzetting bouwde van de Indianen. Hijj
nam het dus niet gewoon in bezit en hij had
al helemaal geen concessie van de Engelse
koning of een handelscompagnie. Dit soort
“anarchisme” werd niet getolereerd en om
zijn experiment te redden, maakte hij later
reizen naar Engeland om de nodige toela-
tingen te krijgen. Providence werd een toe-
vluchthaven voor verstotelingen. Ook de
“profetes” Anne Hutchinson, die claimde
persoonlijke revelaties te ontvangen, werd
twee jaar later verbannen uit Massachusetts
en vestigde zich in Rhode Island. In die-
zelfde staat, in Newport, zou later trouwens
de eerste offici€le synagoge van de VS in-
gewijd worden.’

Hoewel religie, politiek en economie altijd
in wisselwerking hebben gestaan in de VS,
is een streven naar vrijheid en autonomie

611



op elk van deze vlakken dus aanwezig ge-
weest en het is moeilijk uit te maken wat
er voor de betrokkenen primeerde. Ons
interesseert hier echter vooral de manier
waarop de geschiedenis is geschreven en
de manier waarop het zelfbeeld van de VS
is geévolueerd. Een belangrijke component
van dat zelfbeeld wordt ook gevormd door
de Burgeroorlog (1861-1864), waarvan
Karl Marx reeds de economische werke-
lijkheid heeft besproken.(j Ook de Seces-
sieoorlog is immers meteen ingepast in
de Amerikaanse vrijheidsmythologie. We
citeren enkel een paar zinnen uit de Get-
tysburg Address, gehouden door Abraham
Lincoln op 19 november 1863 ter herden-
king van deze cruciale veldslag en zijn ca.
58.000 doden en gewonden.7 Hij sprak er
van een natie die gebaseerd zou zijn op een
ideaal en ook een roeping heeft om dat ide-
aal uit te dragen: “a new nation, conceived
in liberty and dedicated to the proposition
that all men are created equal.” De rede-
voering, die integraal gegrift staat op een
van de belangrijkste politieke schrijnen van
de VS, het Lincoln Memorial in Washing-
ton, sloot hij af met de woorden die zo vaak
geciteerd zijn dat men ze wel bijna moet
persifleren: “... we here highly resolve that
these dead shall not have died in vain; that
this nation, under God, shall have a new
birth of freedom, and that government of
the people, by the people, for the people,
shall not perish from the earth.”

Maar de Onafhankelijkheidsoorlog en de
documenten die hieraan ontsproten zijn
— de Onafhankelijkheidsverklaring, de
Grondwet en The Bill of Rights — moeten
het echte startpunt vormen van een be-
spreking van de relatie tussen politiek en
religie in de VS. Hier zijn keuzes gemaakt
die twee basisaspecten van de verhouding
tussen religie en politiek in de VS hebben
bepaald: de enorme diversiteit van het re-
ligieuze landschap, waarin geen enkele
godsdienst staatssteun mag krijgen, en de
religieuze aura waarmee de natie zelf om-
kleed wordt. Politiecke onathankelijkheid
van het Britse Rijk veronderstelde in 1776
uiteraard ook een breuk met de Anglicaan-
se Kerk: sinds 1534 (Act of Supremacy) is
de Britse monarch ook het hoofd van the
Church of England. Bovendien waren Kerk
en Staat in het Britse Rijk zeer nauw met el-
kaar verweven. Na de dood van Cromwell
(t 1658) en de restauratie van de monar-
chie had men even genoeg van de excessen

162

van de Puriteinen. Men wilde verder een
nieuwe burgeroorlog tussen katholieken
en anglicanen vermijden. Daarom is de
zogenaamde Test Act afgekondigd (1673):
enkel anglicanen mochten een publiek
ambt of een militaire functie uitoefenen en
elke kandidaat moest daarom publiekelijk
een aantal pro-anglicaanse en, vooral, een
aantal antikatholieke geloofspunten on-
derschrijven. In het Verenigd Koninkrijk
is deze publieke geloofstest pas afgeschaft
in 1828-9. De Amerikaanse grondwet zal
hiertegen zeer expliciet bepalen dat staats-
beambten aan geen enkele religieuze test
onderworpen mogen worden.®

A wall of separation

Maar we lopen vooruit op de gemaakt keu-
zes. De Onafhankelijkheidsverklaring (4
juli 1776) bevat wel nog verwijzingen naar
een god, maar het is een zeer filosofische,
deistische god die in het begin der tijden
is opgetreden als schepper, maar verder
geen concrete rol meer speelt. Het godde-
lijke principe heeft de natuurwetten en het
natuurrecht ingesteld en hierop kunnen de
mensen dan verder autonoom hun bestuurs-
vorm en hun individuele rechten baseren.
Wanneer een bestuursvorm deze rechten
niet langer garandeert, staat het de mensen
vrij een andere bestuursvorm in te stellen.”
God wordt enkel in die zin aanroepen als
“the Supreme Judge of the World” en de
ondertekenaars betrouwen wel op “the Pro-
tection of divine Providence” maar de in-
vloed van de Verlichting en het Deisme is
al zeer uitgesproken.

Dit is nog veel sterker het geval in de
Grondwet, waar het woord “god” geen
enkele keer vermeld wordt en men geen
enkele referentie naar een opperwezen
aantreft, behalve dan buiten de eigenlijke
tekst, net voor de handtekeningen van de
vertegenwoordigers: in de conventionele,
“notari€éle” aanduiding van het jaartal in

13

de vorm van de frase “...in the year of
our Lord...”'% De originele dertien Sta-
ten ondertekenden The Constitution of the
United States in Philadelphia in mei 1787.
Ongeveer alle ondertekenaars waren lid
van een vrijmetselaarsloge en de mees-
ten waren aanhangers van een deistische,
moreel-rationalistische vorm van christen-
dom. Hoe radicaal deze verlichte vorm van
christendom kon zijn, kan men goed illus-
treren door de figuur van Thomas Jefferson

(1743-1826). Hij was een van de belang-
rijkste auteurs van de Onafhankelijkheids-
verklaring, is de derde president van de VS
geweest (1801-1809), en hij heeft een ei-
gen Bijbelversie uitgebracht. Hierin kwam
de invloed van de Verlichting zo sterk tot
uiting dat hij het leven van Jezus herleidde
tot het brengen van een morele boodschap.
Hij gaf het als titel gewoon The Life and
Morals of Jesus. Elk wonder was uit zijn
bijbeltekst geschrapt: zelfs de verrijzenis
kreeg geen plaats in zijn evangelie. Het ein-
digt met het afsluiten van het graf. Daarna
gaan de betrokkenen weg: point final. Jef-
ferson was een antiklerikaal en een fervent
voorstander van een absolute scheiding tus-
sen Kerk en Staat.

De centrale tekst voor de verhouding tus-
sen Kerk en Staat in de VS vindt men in
het eerste van tien amendementen op de
Grondwet, die bekend staan als de “Bill of
Rights”, en die geratificeerd zijn in 1791.
Het eerste amendment luidt: “Congress
shall make no law respecting an establish-
ment of religion, or prohibiting the free
exercise thereof; or abridging the freedom
of speech, or of the press, or the right of the
people peaceably to assemble, and to peti-
tion the Government for a redress of grie-
vances.” Het expliciet religieuze luik van
het eerste amendement begrijpt men door-
gaans als een combinatie van twee clausu-
les die enerzijds verduidelijken dat de Staat
geen enkele godsdienst tot staatsgodsdienst
mag verheffen (de “non-establisment-clau-
se””) maar ook omgekeerd geen beperkin-
gen mag opleggen aan de vrije uitoefening
van godsdienst (de “free exercise clause”).
De verdere rechten op vrije meningsuiting,
vrije pers en het recht op vrije vereniging
gelden dan natuurlijk ook voor het uiten
van religieuze opvattingen en het organi-
seren van religieuze gemeenschappen. On-
danks dit eerste amendement zijn trouwens
tot 1833 “established churches” blijven
bestaan: niet op het niveau van de fede-
rale overheid maar wel op het niveau van
de afzonderlijke staten. Thomas Jefferson
verduidelijkte reeds in 1802, dus tijdens
zijn presidentschap, dat hij dit amende-
ment interpreteerde als “a wall of separa-
tion between Church and State”. Deze be-
kende zinsnede vinden we in een officieel
antwoord op een vraag van een groepering
van Baptists over het gebruik van (hun)
belastinggeld voor de financiering van
(andere) erediensten: “I contemplate with

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



OPIUM OF THE PEOPLE, BY THE PEOPLE FOR THE PEOPLE. CHRISTENDOM, RELIGIE EN POLITIEK IN DE VERENIGDE STATEN - Danny Praet

sovereign reverence that act of the whole

American people which declared that their
legislature should ‘make no law respecting
an establishment of religion, or prohibiting
the free exercise thereof’, thus building
a wall of separation between Church and
State.”!!

Het eerste amendement is een van de meest
geinterpreteerde zinnen uit de Amerikaanse
rechtsgeschiedenis. 12 Het moge duidelijk
zijn dat tussen de interpretatie van Jeffer-
son en de door Bush ingevoerde en door de
Staat gefinancierde “faith based initiatives”
meer dan een nuance gaapt. Heel wat chris-
tenen zijn zelf tegenstanders van elke vorm
van inmenging door de Staat, maar ande-
ren argumenteren dan weer dat het eerste
amendement niet uitsluit dat de Staat be-
paalde initiatieven zou financieren zolang
er maar geen structurele discriminatie ont-
staat van de ene religieuze groep tegenover
de andere. We gaan hierop later verder in.

Religieuze diversiteit

Hoewel deze interpretaties het land nog
steeds tot op zekere hoogte verdelen, heeft
het principe van de scheiding tussen Kerk
en Staat sterk bijgedragen tot het voortbe-
staan van de VS. En we zullen later argu-
menteren dat het, ogenschijnlijk paradoxaal

JAARGANG 44 NUMMER 1 | LENTE 2010

ook heeft bijgedragen tot de uitzonderlijke
lage graad van ontkerkelijking in de VS.
Godsdienstoorlogen zoals in het oude Eu-
ropa zijn erdoor vermeden. De verschillen-
de stromingen binnen het protestantisme
genereren op zich al een dynamiek die leidt
tot een steeds grotere diversificatie. Zij leg-
gen (elk op hun eigen manier) grote nadruk
op het individuele geloof, kennen thema’s
zoals het priesterschap van alle gelovigen,
zijn vaak georganiseerd als basisgemeen-
schappen, prediken de overbodigheid van
een klerikale en/of supralokale hiérarchie
(cfr. de organisatie van kerken volgens een
“congregational” versus een ‘“‘episcopa-
lian” model) en zo meer ... Voeg daarbij
een enorm uitgebreid territorium, diverse
nationale, etnische en taalkundige achter-
gronden, gecombineerd met de weigering
van de overheid om één bepaalde kerk of
stroming te begunstigen en men begint een
idee te krijgen van de steeds grotere religi-
euze verscheidenheid in de VS.

Het is zeer moeilijk zelfs maar een schat-
ting te geven van het aantal kerken of, beter
gezegd, “denominaties” waarbij men vaak
opsplitsingen heeft van eenzelfde denomi-
natie tussen noord en zuid, op basis van ras
of taal, opsplitsingen op theologische gron-
den en puur lokale organisaties. De schat-
tingen van het aantal denominaties hangen

af van de definitie die men hanteert om
een beweging als een aparte denominatie
of kerk te herkennen, maar het zijn er ze-
ker meer dan duizend. The Encyclopedia
of American Religions, uitgegeven door J.
Gordon Melton (ed.) bespreekt ongeveer
1200 verschillende strekkingen. Een an-
der werk, zoals The Handbook of Denomi-
nations in the United States van Frank S.
Mead, Samuel S. Hill & Craig D. Atwood
(Nashville, Tennessee, 2005) neemt in zijn
twaalfde editie 430 bladzijden de tijd om
een overzicht te geven, terwijl een con-
currerend werk op een gelijkaardig aantal
bladzijden claimt (als enige?) volledigheid
te bieden: The Complete Guide to Christian
Denominations: Understanding the Histo-
ry, Beliefs, and Differences samengesteld
door Ron Rhodes, Eugene (Oregon), 2005.

De duizelingwekkende religieuze diversi-
teit in de VS kan men iets aanschouwelij-
ker maken door even te kijken naar de grote
criteria die men hanteert in de “American
Religious Identification Survey” (ARIS),
waarvan we straks een aantal recente cij-
fers zullen bespreken.13 ARIS werd uitge-
voerd tussen februari en november 2008,
en gepubliceerd in maart 2009. Het rap-
port verwerkt de antwoorden van 54.461
volwassen Amerikanen die men heeft op-
gebeld op zowel vaste lijnen als draagbare

63|



telefoons en geconfronteerd met de vraag
“What is your religion, if any?” ARIS ge-
bruikt dertien grote categorieén die dan
weer uiteenvallen in meer specifieke de-
nominaties, waarvan sommige slechts zeer
losse verbanden zijn. Maar er bestaan heel
wat kerken die eigenlijk niet passen in een
dergelijk schema omdat zij de facto beperkt
zijn tot één bepaalde, lokale congregatie.
Maar om grote groepen te onderscheiden
start men bij (1) de Katholieke Kerk. Zij
vormen eigenlijk de grootste groep. De
VS zijn ideologisch een protestants land —
de elite is weliswaar niet meer uitsluitend
WASP (White Anglo-Saxon Protestant)
— en ook procentueel zijn er meer protes-
tanten dan katholieken, maar de protestan-
ten vormen geen blok. Katholieken tot op
zekere hoogte wel: in 2008 waren zij de
grootste, monolithische groep met 25,1 %
van de volwassen bevolking. Het aantal ka-
tholieken blijft stabiel in de VS door een
continue influx van vooral Mexicaanse en
Zuid-Amerikaanse migranten. In de VS
zijn natuurlijk zowel katholieken van de
Roomse als van de Griekse en de Oosterse
ritus aanwezig, en onderscheidt men ver-
der vele talen en nationale achtergronden
(Hispanics, Italianen, Polen,...), maar die
verschillen zijn niet van dezelfde aard als
het mozaiek waaruit de protestantse be-
volking is opgebouwd. Daarna komen ker-
ken die ARIS omschrijft als (2) Mainline
Christian. Zij verliezen al jaren terrein en
we zouden ze eigenlijk op de derde plaats
moeten vermelden: zij vertegenwoordigen
ongeveer 12,9 % van de bevolking. Dit
zijn in feite een hele reeks protestantse of
Oosters-orthodoxe kerken die als gemeen-
schappelijke kenmerken vooral hebben dat
ze niet katholiek zijn, een zekere ouderdom
kennen, vaak terug gaan op stromingen die
reeds in de Oude Wereld ontstaan zijn, die
een zeker organisatorisch niveau hebben
en die men maatschappelijk tot het esta-
blishment kan rekenen. Het gaat dan over
Methodisten, United Methodist, African

Methodist, Lutheranen, Presbyterianen,
Episcopalian/Anglican, United Church of
Christ/Congregational, — Reformed/Dutch

Reform, Disciples of Christ, Moravian,
Quaker, Orthodox (Greek, Russian, Eas-
tern, Christian). De derde familie vormen
(3) de Baptist Churches. Die zijn meestal
slechts in losse verbanden (conventions)
van kerken gegroepeerd, maar wanneer
men ze allemaal samen neemt, vormen zij

1 64

de tweede grootste familie met 15,8 % van
de bevolking.

Het anticommunisme
van die tijd kreeg een
christelijke legitimatie.

Als belangrijkste verenigingen van Baptist
Churches kent men de Southern Baptist,
American Baptist, Free-Will, Missionary,
of African-American denominations. De
vierde klasse betreft mensen die zich gene-
risch als christenen bestempelen, zelfs als
zeer overtuigde christenen, maar zonder
dat deze overtuiging hen exclusief heeft
doen kiezen voor één welbepaalde kerk.
Samen, en we zullen straks zien hoe men
probeert deze zeer heterogene groep rond
een aantal thema’s “samen” te brengen,
gaat het om 14,2 % van de bevolking. ARIS
omschrijft hen dus als (4) Christian Gene-
ric. Zij bestempelen zichzelf algemeen als
Christian, Protestant, Evangelical/Born
Again Christian, Born Again, Fundamen-
talist, Independent Christian, Missionary
Alliance  Church, Non-Denominational
Christian. De Pinkster-Kerken (3,5 %) zijn
hiervan dus te onderscheiden (5): Pentecos-
tal / Charismatic: Pentecostal, Assemblies
of God, Full Gospel, Four Square Gospel,
Church of God, Holiness, Nazarene, Salva-
tion Army. Onder (6) Protestant Denomina-
tion vindt men dan een aantal stromingen
die in de VS ontstaan zijn of zich gereor-
ganiseerd hebben en die een sterke tot zeer
losse band vertonen met het protestantisme
van Europese origine. Zij hebben ook zeer
wisselende visies op de verhouding tussen
judaisme en christendom, kerk en staat,
christendom en pacifisme (denk aan de
Mennonieten), en zijn dus een wel zeer los-
se groep. Het gaat samen om 3,1 % van de
inwoners. Men onderscheidt The Churches
of Christ, Seventh Day Adventist, Menno-
nite, Brethren, Apostle, Covenant, Chris-
tian Reform, Jehovah’s Witness, Christian
Science, Messianic Jews. Een aparte plaats
krijgen (7) de Mormonen (“The Church of
the Latter Day Saints”), omdat sommigen
hen eigenlijk niet meer beschouwen als
een christelijke stroming, maar zien als
een aparte, nieuwe godsdienst. Er waren
in 2008 volgens de extrapolaties van ARIS
ongeveer 3.158.000 volwassenen die zich-
zelf als Mormoon beschouwden, wat neer-
komt op 1,4 % van de bevolking. Onder de
niet-christelijke godsdiensten onderscheidt
men verder (8) het Judaisme (zonder ver-
dere onderverdeling: 1,2 %). Daarnaast (9)

een hele reeks Eastern Religions (0,9 %):
Buddhist, Hindu, Taoist, Baha’i, Shintoist,
Zoroastrian, Sikh. Als tiende godsdienst,
ook zonder onderverdelingen, komt dan de
Islam met 0,6 %. Wel zeer ruim gespeci-
fieerd maar numeriek van geen enkele be-
tekenis zijn dan (11) de zogenaamde New
Religious Movements and Other Religions:
Scientology, New Age, Eckankar, Spiritua-
list, Unitarian-Universalist, Deist, Wiccan,
Pagan, Druid, Indian Religion, Santeria,
Rastafarian. De mogelijkheden worden
uitgeput met (12): Nones: None, No reli-
gion, Humanistic, Ethical Culture, Agnos-
tic, Atheist, Secular. Het is opvallend dat
het aantal mensen dat geen enkele religie
opgaf, ten opzichte van 1990 bijna verdub-
beld is: 15 % nu tegenover 8,2 % in 1990.
En tenslotte zijn er natuurlijk ook mensen
die weigerden te antwoorden of stelden
dat ze het zelf niet weten: (13) Refused:
Don’t Know. Ook hier een verdubbeling
van 2,3 % naar 5,2 %. Anderzijds zag, over
de verschillende denominaties heen, meer
dan één derde van de ondervraagden (34%)
zichzelf als “Born Again or Evangelical
Christians”.

De recente Gallup-polls komen tot gelijk-
aardige conclusies: 77 % van de bevolking
noemt zich nu christelijk. In 1948, wan-
neer deze polls startten, was dat nog 91%.
Ongeveer 12 % geeft aan geen religie te
hebben. !*

De VS zijn en blijven dus een zeer religi-
eus land. Een rondvraag, gepubliceerd op
28 januari 2009 (“State of the States: Im-
portance of Religion”ls), leert dat 65 %
van de volwassen bevolking in de VS stelt
dat religie belangrijk is voor hun dagelijks
leven. Zelfs in de minst religieuze staten
zoals Vermont en New Hampshire stellen
toch nog respectievelijk 42 en 45 % van de
geinterviewden dat religie een belangrijk
onderdeel van hun dagelijks leven is. Er
zijn trouwens maar vier staten waar minder
dan de helft van de geinterviewden stel-
den dat religie geen belangrijke rol speelt
in hun leven. In Maine en Massachussetts
gaat het om telkens 48 %. In Oregon and
in Vermont kiest ongeveer een vierde van
de bevolking ervoor geen religieuze iden-
tificatie op te geven. In alle andere staten
is religie een essentieel onderdeel van de
identiteit en een dagelijkse realiteit: met
als absolute toppers natuurlijk Mississippi
met 85 %, gevolgd door Alabama (82 %)

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



OPIUM OF THE PEOPLE, BY THE PEOPLE FOR THE PEOPLE. CHRISTENDOM, RELIGIE EN POLITIEK IN DE VERENIGDE STATEN - Danny Praet

en andere staten van “the Bible Belt”. Glo-
baal genomen over de VS is voor 65 % van
de bevolking religie bepalend voor het da-
gelijks leven; voor 34 % niet en slechts 1
% heeft niet geantwoord of wist het niet.
Deze religiositeit kan dus vele vormen aan-
nemen, niet allemaal trouwens georgani-
seerde vormen of zeker niet altijd gekop-
peld aan kerkbezoek. Maar de percentages
van mensen die, bijvoorbeeld, individueel
of als gezin dagelijks bidden of dagelijks
in de Bijbel lezen, zijn ongekend voor de
geindustrialiseerde wereld.

“Civil religion”

De toenemende religieuze diversiteit en de
“wall of separation” begonnen al snel na de
Onathankelijkheid problematisch te wor-
den voor de eenheid van het land. De inwo-
ners waren quasi exclusief christelijk, maar
zelfs toen was er geen eenheid mogelijk
binnen het christendom. In de 19de eeuw
kregen de VS dan te maken met massale
immigraties waardoor groepen ontstonden
die een nationaal-etnische afkomst com-
bineerden met een nationale taal en vooral
een nationale vorm van religie: zo kreeg
men zeer grote groepen van bijv. lerse
katholieken, van Duitse katholieken naast
Duitse lutheranen, van Poolse katholieken
naast Poolse joden, Russische joden naast
Russisch-orthodoxen, Zweedse lutheranen,
enzoverder. Ook de politieke loyaliteit van
al deze groepen baarde kopzorgen: zouden
katholieken in eerste instantie de richtlijnen
volgen van het Vaticaan of van het Con-
gres? John F. Kennedy, de eerste (en enige)
president (1961-1963) met een katholieke
achtergrond, werd nog met deze vraag ge-
confronteerd in verkiezingsdebatten. Om te
vermijden dat de cohesie van de VS verlo-
ren zou gaan, moest men een bindmiddel
ontwikkelen. Het uitroepen van één welbe-
paalde vorm van religie, het verheffen van
één vorm van het christendom tot staats-
kerk bijvoorbeeld, was nu helemaal onmo-
gelijk geworden maar men had iets nodig
dat de vele godsdiensten en denominaties
kon overstijgen. Dus koos men voor een
vorm van “civil religion” waarin het land
zelf het voorwerp werd van religieuze ver-
ering en het staatsburgerschap een religi-
euze aura kreeg.16 Een bijbels messianisme
werd geprojecteerd op de natie zelf. Ame-
rika is het Beloofde Land. Niet enkel in de
christelijke, religieuze zin waarin kleine
splintergroepen hun religieuze utopie in

JAARGANG 44 NUMMER 1 | LENTE 2010

realiteit konden omzetten door in de Nieu-
we Wereld opnieuw te beginnen: ver weg
van staats- en staatskerkcontrole. Het hele
land is het nieuwe Zion: ook in de seculie-
re, politieke en economische zin van “the
American Dream.” Bovendien heeft het
land zich het typische puriteinse thema van
de uitverkorenheid eigen gemaakt: de VS
zijn “God’s own country” en hebben een
missie, een zending in de wereld. Men kan
dus spreken van een politieke Ersatz-religie
die reeds een aantal algemene, onderhuidse
christelijke kenmerken vertoont, maar in de
20ste eeuw, vooral ten tijde van de Koude
Oorlog, zijn daaraan ook expliciet christe-
lijke, of toch monotheistische thema’s toe-
gevoegd. Deze versterking van het christe-
lijke gehalte dient men dan te begrijpen als
reactie tegen het atheistische communisme.

Deze “civil religion” kan men met Manfred
Brocker definiéren als “het geheel van ge-
loofsovertuigingen, symbolen en rituelen
die de burger verbinden met het politicke
gemenebest en dit gemenebest in zijn in-
stellingen en vertegenwoordigers trans-
cendent laat lijken. Het geeft de waarden
aan die boven de menselijke keuzevrijheid
onttrokken zouden moeten zijn en stelt zo-
wel de geschiedenis als de toekomst van de
natie in een openlijk zingevend geheel.”l7
Bovendien beschikt deze religie van de na-
tie ook over een vorm van voorvaderver-
ering (the Pilgrim Fathers en the Founding
Fathers), van heiligen- en martelarenver-
ering, inclusief schrijnen zoals het Lincoln
Memorial, en natuurlijk van riten en sym-
bolen zoals de verering van de vlag en het
alomtegenwoordige volkslied waardoor het
land bij elke sportwedstrijd als een zinge-
vende eenheid geprezen wordt: “the land
of the free and the home of the brave.” De
nationale religie heeft zelfs een politiek-

99, <.

religieus “credo”: “the American’s Creed”,
aangenomen door het congres in 1918 als
een samenvatting van de Amerikaanse de-
mocratie waarin de rol van de individuele
burger omschreven wordt als morele plicht,
ja zelfs als een emotionele plicht tegenover
de waarden, de martelaren en de symbolen
van die natie. Het emotionele element in
de Amerikaanse godsdienst is zeker reeds
van bij de aanvang aanwezig geweest en
het is door de verschillende Awakenings
(Opwekkingsbewegingen) vanaf de acht-
tiende eeuw regelmatig herhaald. Maar in
dit credo hebben, op een zeer merkwaar-
dige manier, elementen uit het politicke

rationalisme van de Verlichting een duide-
lijke romantische, met name emotionele,
religieuze en nationalistische inkleuring
gekregen.

1 believe in the United States of America
as a Government of the People, by the Peo-
ple, for the People;

whose just powers are derived from the
consent of the governed;

A democracy in a republic, a sovereign Na-
tion of many Sovereign States;

a perfect Union, one and inseparable;
established upon those principles of Free-
dom, Equality, Justice, and Humanity

for which American Patriots sacrificed
their Lives and Fortunes.

1 therefore believe it is my duty to my coun-
try to Love it;

to Support its Constitution; to obey its
laws; to Respect its Flag;

and to defend it against all enemies.

Van dagelijks belang, doordat het in scho-
len gereciteerd wordt tegenover het sym-
bool van de natie, de “stars and stripes”, is
de Pledge of allegiance.

I pledge allegiance to the flag of the United
States of America

and to the Republic for which it stands,
one Nation under God,

indivisible, with liberty and justice for all.

Het zinnetje “one nation under God” is pas
toegevoegd in 1954, onder president Eisen-
hower (1953-1961), in volle Koude Oor-
log, als een manifest tegen het atheistische
communisme. Het heeft aanleiding gege-
ven tot heel wat protesten door mensen die
het zien als een inbreuk op de scheiding
van Kerk en Staat.'® Zelfs wanneer men
die frase weglaat, blijft de eed een religi-
euze dimensie behouden. Maar men ziet in
deze periode zeer duidelijk dat de seculiere
politieke Ersatz-religie duidelijk een meer
christelijke of tenminste toch monotheisti-
sche inkleuring krijgt. Ook het nieuwe nati-
onale motto dient in deze context begrepen.
Het oudere motto, dat her en der nog steeds
gebruikt wordt, was in het Latijn gesteld en
was puur seculier: “E pluribus unum - Uit
velen één”. Het was een verwijzing naar
de eenheid van de vele staten en als het al
verwees naar de ideologische en religieuze
diversiteit van de burgers, dan inderdaad
enkel naar die eenheid in de diversiteit. Het
tweede motto — “In God we trust” — dat de

65|



VS pas in 1956 hebben aangenomen, maar
dat iedereen al langer kende van op de dol-
larbiljetten, is ontegensprekelijk religieus
en lijkt zelfs meer specifiek te suggereren
dat het verwijst naar een persoonlijke god:
met name een godheid waarmee een mo-
rele en emotionele band van vertrouwen
iiberhaupt mogelijk is.

De scheiding tussen Kerk en Staat:
het Hooggerechtshof versus the
Evangelicals

Hoewel de jaren *50 dus een expliciete ker-
stening van het politieke discours gezien
hebben of op zijn minst toch een evolutie
in de richting van een vorm van theisme,
ging de scheiding tussen Kerk en Staat op
andere vlakken steeds verder. Dit gebeurde
vooral onder impuls van het Hooggerechts-
hof en op basis van de interpretatie van de
twee religieuze clausules van het Eerste
Amendement. We geven een kort overzicht
van een aantal maatregelen die betrekking
hebben op het Staatsonderwijs. We heb-
ben het enkel over onderwijs dat door de
staat georganiseerd wordt: in privéscholen
doet men wat men wil, maar deze krijgen
dan ook geen staatssubsidiéring. In 1948
werd het verboden godsdienstonderricht te
organiseren in staatsscholen. Vanaf 1962
waren ochtendgebed of Bijbellezing ver-
boden, ook wanneer men hieraan vrijwil-
lig wou participeren. In 1968 besliste men
geen creationisme in de biologielessen te
doceren. In 1980 trok men de conclusie
dat men ook geen religieuze symbolen of
religieuze teksten zoals de 10 Geboden
meer in de klaslokalen mocht ophangen.
Voeg daarbij maatschappelijke en wette-
lijke ontwikkelingen ten voordele van de
gelijkberechtiging van homoseksuelen en
lesbiennes, en uitspraken van het Hoogge-
rechtshof over het recht op abortus (1973)
en men Kkrijgt een reeks van thema’s die
meer en meer christenen begonnen te inter-
preteren als een inmenging van de staat of,
meer bepaald, de “seculiere humanisten”
die volgens hen de staat “gekaapt” hebben,
in de levenssfeer van de christelijke meer-
derheid. Jerry Falwell (1933-2007) maakte
deze analyse en startte in 1979 een organi-
satie genaamd The Moral Majority.

Na de zogenaamde Monkey Trial (het
Scopes-proces in 1925'%) waarin de strijd
tussen Darwinisme en Creationisme een
enorm publiek forum had gekregen en de

166

fundamentalistische opvattingen voor een
groot deel van de publieke opinie bela-
chelijk gemaakt waren, hadden heel wat
fundamentalistische christenen besloten
zich terug te trekken uit de publieke sfeer:
uit het publieke, politieke en intellectuele
leven. Als een soort interne isolationisten
gingen zij zich concentreren op het einde
der tijden en het winnen van zielen zon-
der trachten te wegen op het beleid. Dit
isolationisme zal pas doorbroken worden
in wat men eigenlijk de tweede golf van
het fundamentalisme dient te noemen, met
een beweging die men doorgaans aanduidt
als “the evangelicals” of als “evangelical
Christians.”?® Mensen zoals Billy Gra-
ham (°1918) stuurden het conservatieve
christendom in de VS een andere richting
uit. Strikte fundamentalisten, zoals Bob
(1883-1968),
participatie kiezen, dus spreekt men hier

Jones bleven voor non-
beter van “evangelicals” dan van funda-
mentalisten.”! Vanaf de jaren ’50 startte
Billy Graham zijn Christian Crusades, in
de traditie van de Opwekkingsbewegingen
die het Amerikaanse christendom sinds de
18de eeuw gekend had: hij trok rond, or-
ganiseerde massabijeenkomsten en maakte
gebruik van moderne media. Het anticom-
munisme van die tijd kreeg een christelijke
legitimatie. Dit gebeurde trouwens in zeer
ruime zin: elke vorm van sociaal beleid
werd door deze christenen gezien als een
voorafkondiging van het communisme en
dus van het atheisme. Ook op buitenlands
vlak steunden zij probleemloos de meest
gewelddadige rechtse dictaturen vanuit
een anticommunistische logica. De “evan-
gelicals” hebben de calvinistische ortho-
doxie met haar nadruk op de predestinatie
in feite vervangen door Arminianisme dat
een grotere nadruk legt op de vrije wil en
op het persoonlijke initiatief. Zij geloven
in een natuurlijk bondgenootschap tussen
parlementaire democratie (in eigen land),
vrijemarkteconomie (ja zelfs “wild” kapi-
talisme) en christendom.

De denominaties worden trouwens zelf on-
dernemingen en het christendom wordt een
product: zij gebruiken technieken uit de
moderne marketing en verwerven een gro-
te expertise in fundraising. De afwezigheid
van staatssteun maakt ook het religieuze
landschap tot een onderdeel van het econo-
mische landschap. Clerici zijn athankelijk
van giften en zijn dus verplicht zichzelf
en hun kerken te verkopen, de gelovigen

“waar voor hun geld” te geven en te blij-
ven motiveren. Het element entertainment
voegt zich in de moderne tijden bij de quasi
oneindige keuzemogelijkheden van de reli-
gieuze consumenten tussen diverse kerken
en denominaties die allemaal concurreren
voor hun steun, in spirituele en materiéle
zin. Subsidies door de staat voor een of
meerdere godsdiensten creéren een zoge-
naamde “luie” clerus, maar in de religieuze
supermarkt van de VS moet elke predikant
zijn gelovigen actief werven.”? Het religi-
euze landschap is, zoals we gezien hebben,
enorm versplinterd, maar de meeste men-
seninde VS geloven wel “iets” en de mees-
ten zijn zelfs aanhanger van een vorm van
het christendom. Alleen maakt het weinig
uit welke vorm: dat is in de traditie van het
Amerikaans-religieuze individualisme en
emotionalisme vanuit “economisch” stand-
punt een kwestie van persoonlijke smaak
en vanuit “politiek” standpunt een kwestie
van privacy. Kerken hebben, in een land
waar een zeer grote sociale en economische
mobiliteit bestaat, zowel in aantal mensen
die verhuizen, het aantal keer dat ze in hun
leven verhuizen en in de afstanden die ze
daarbij afleggen, een sociaal integrerende
functie voor nieuwkomers. Voor elke so-
ciale laag, voor elk opleidingsniveau, voor
elk ras, voor elke ideologische achtergrond
bestaat een kerk of een denominatie die on-
geveer dat segment van de bevolking be-
dient en integreert. Te weten tot welke de-
nominatie iemand behoort, is veel minder
belangrijk dan de wetenschap dat iemand
in het sociaal-religieuze weefsel past. Veel
Amerikanen menen ook dat moraliteit ge-
fundeerd moet zijn in geloof. En ook hier
geldt weer een post- of meta-ideologische
visie dat het niet veel uitmaakt welk geloof.
Zoals Eisenhower al zei: “Our government
makes no sense unless it is founded in
a deeply felt religious faith — and I don’t
care what it is.”?> Men kan deze situatie
vergelijken met wat men in de marketing
aanduidt als mass customization:** het zoe-
ken van de optimale verhouding tussen een
massaal productieproces en een gesegmen-
teerde markt waarin men een basisproduct
tegen minimale kosten in het eindstadium
kan aanpassen aan de wensen van de indi-
viduele klant en zo consumptie kan kop-
pelen aan de individuele nood aan eigen-
heid: de consument kan zich, ondanks de
massaproductie, toch individueel profileren
en wel via zijn consumptiepatroon. Op het
menu staan enkel hamburgers, maar de

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



OPIUM OF THE PEOPLE, BY THE PEOPLE FOR THE PEOPLE. CHRISTENDOM, RELIGIE EN POLITIEK IN DE VERENIGDE STATEN - Danny Praet

waitress geeft U een pleroma aan keuzes,
gaande van vier vormen van cuisson, tot
vijf verschillende sauzen op de hamburger
en zelfs tien verschillende dressings op één
en dezelfde salade.

Het belangrijkste politieke aspect van The
Moral Majority was het streven naar een
eenheid binnen de enorme diversiteit van
religieus rechts. Het initiatief van de TV-
predikant bracht diverse strekkingen sa-
men op basis van een gemeenschappelijke
vijand: christelijke bewegingen die qua
theologie (bijvoorbeeld trinitariérs versus
unitariérs, katholieken versus protestanten)
en kerkstructuur (“papisten”, episcopali-
ans, presbyterians, congregationalisten,...)
elkaars tegengestelden zijn, komen in een
soort postideologisch of toch postdogma-
tisch pragmatisme samen om te ageren
tegen specifiecke thema’s zoals abortus,
de holebi-beweging, de evolutieleer, het
ochtendgebed en tegen wat zij in het alge-
meen “secular humanism” noemen. Deze
supra-denominationele wil om te wegen
op de politiek neemt ook een zeer concreet
karakter aan via het Amerikaanse systeem
van “voter registration”. Tegenover politie-
ke kandidaten en verkozenen kan religieus
rechts stellen te beschikken over een groot
potentieel aan stemmers aan wie zij stem-
advies kunnen geven of, zoals dat heet,
objectieve informatie verstrekken over
het stemgedrag en de opvattingen van de
verkozenen en de kandidaten met betrek-
king tot een reeks thema’s die zij willen
aankaarten.

De Evangelicals hebben lang geprobeerd
dit te doen door rechtstreeks te wegen op
de presidentsverkiezingen maar zijn hier-
in ook lang teleurgesteld. De democraat
Jimmy Carter (1977-1981) was weliswaar
een “born again Christian” met Southern
Baptist achtergrond maar zijn buitenlandse
politiek vond men te irenisch en zijn bin-
nenlandse politiek, vooral dan met be-
trekking tot vrouwenrechten en abortus,
te liberaal. Daarom steunden zij actief de
Republikeinse kandidaat Ronald Reagan
(1981-1989): het is in deze periode dat het
reéle politieke potentieel van de “Evange-
licals” begon door te dringen tot de poli-
tieke machthebbers. Maar, eens verkozen,
bleken deze machthebbers niet zomaar be-
reid te luisteren naar de lobbygroepen die
claimden voor hun verkiezing gezorgd te
hebben. Daarom besloot een van de rijkste

JAARGANG 44 NUMMER 1 | LENTE 2010

en machtigste TV-predikanten, Pat Ro-
bertson (° 1930), het hoofd van CBN, the
Christian Broadcasting Network, zelf een
gooi te doen naar de politieke macht door te
trachten in de voorverkiezingen verkozen
te worden als Republikeinse presidentskan-
didaat. Ondanks zijn aanvankelijk succes,
en mede door het plots opduiken van een
aantal financi€le en seksuele schandalen
omtrent predikanten haalde hij het niet.
De kandidaat van het Republikeinse esta-
blishment, Bush Sr. haalde het en hij werd
uiteindelijk ook verkozen tot president
(1989-1993). Door de stunt van Robertson
was het politieke belang van deze christe-
nen echter voor iedereen duidelijk gewor-
den. Men berekende dat men verkozen kon
worden door “only evangelicals”. Dus de
stemmen van katholieken, joden en main-
stream-protestanten waren niet meer strikt
noodzakelijk. Pat Robertson was in 1987

een van de oprichters van de organisatie
die The Moral Majority heeft afgelost. The
Christian Coalition of America. De grote

gangmaker hiervan was lang een jonge
republikeinse “wonder boy”: Ralph Reed
(°1961). In 1995 haalde hij nog de front-
pagina van Time Magazine met het dub-
belzinnige bijschrift “The Right Hand of
God”. Reed is nu, zoals dat heet, wat op de
achtergrond getreden. Onthullingen over
zijn financi€le banden met de fraudeur Jack
Abramoff en zijn rol in een schandaal rond
Native American Casino’s hebben hem de
das omgedaan. Reed had geld aanvaard van
een casino van de ene Indianenstam om op
religieuze gronden campagne te gaan voe-
ren tegen de zonde van het gokken; wat in
werkelijkheid specifiek gericht was tegen
het openen van een casino door een riva-
liserende stam. Bij zijn gooi naar een per-
soonlijk politiek mandaat in Georgia kon
hij bij de kiezers niet bepaald op genade
rekenen.”> Maar Reed is wel verantwoor-
delijk geweest voor het opstellen van chris-
telijk-conservatieve adressenlijsten met,
naar verluidt, ca. 2,5 miljoen adressen. Dit
combineerde hij met een bewuste poging

Foreword by David Limbaugh, NYT Best-Selling Author

How Would

A Christian Perspective
on the Issues

D. James Kennedy, PhD
and Jerry Newcombe

67|



om zo veel mogelijk een machtsbasis uit
te bouwen van onderuit, door het constru-
eren van een rechts-religieuze “grassroots
beweging” en door in eerste instantie aan-
wezig te zijn in lokale raden en besturen,
om van daaruit ook de hogere niveaus te
veroveren.

Bush Senior wist Robertson dus de pas af
te snijden. Hij is een episcopelian van een
sociaal elitaire en cultureel-cerebrale Oost-
kustdynastie. Bush Sr. en het republikeinse
establishment ontgoochelden hun nieuwe
achterban met een daadwerkelijke politiek
waarin de “evangelicals” eigenlijk geen
enkel punt van hun agenda gerealiseerd za-
gen. Mede door de ontgoocheling van dit
deel van de republikeinse achterban kreeg
de democraat Bill Clinton (1993-2000),
een Southern Baptist, maar politiek en
moreel gesproken een “liberal”, het vol-
gende presidentschap. De bekering en de
expliciete Zelfstilering26 van Bush Jr. als
een born again evangelical en als een “ver-
loren zoon” (2000-2008) kon de “evan-
gelicals” opnieuw warm maken voor de
Republikeinse partij. Maar hun steun heeft
— zoals men weet — in 2000 niet bepaald
een “land slide” veroorzaakt en Bush werd
niet zozeer verkozen dan wel benoemd ten
koste van Al Gore. We gaan de resterende
bladzijde ons hier toegekend niet gebruiken
om een overzicht te geven van de band tus-
sen religie en politiek zoals die zich in de
Bush-administratie heeft ontplooid. Dat is
voldoende bekend: de persoonlijke religio-
siteit van Bush Jr., de religieuze sessies in
het Witte Huis, de bijbelstudiegroepen, de
gebeden aan de start van kabinetsraden, het
benoemen van gelijkgezinden op belang-
rijke posten, en zoverder. Maar men moet
wel stellen dat zelfs na acht jaar Bush de
“checks and balances” van de VS eigen-
lijk hebben gewerkt en er niet zo heel veel
werkelijk veranderd is. De binnenlandse
strijdpunten van de “evangelicals” zijn nog
steeds niet in hun voordeel beslecht: abor-
tus is nog steeds legaal, de religieuze poli-
tiek in de openbare scholen en in de open-
bare instellingen is nog niet veranderd. Wel
heeft de Bush-administratie zwaar gewo-
gen op de financiéle aspecten van een aan-
tal religieus-ethische kwesties. In negatieve
zin door in de VS zelf fondsen te schrap-
pen voor, bijvoorbeeld, stamcelonderzoek
of abortusklinieken of, in het buitenland,
door bij ontwikkelingshulp christelijk ge-
inspireerde programma’s te ondersteunen,

168

zoals programma’s die tegen AIDS ont-
houding promoten boven het uitdelen van
condooms. Maar de voornaamste concrete
bijdrage tot een grotere interactie tussen
staat en religie was natuurlijk de financie-
ring van sociale programma’s op religieuze
grondslag, de zogenaamde Faith-based Ini-
tiatives. We kunnen deze maatregelen hier
niet bespreken, maar willen enkel nog de
aandacht vestigen op het feit dat één jaar
Obama ook op dat vlak niet geresulteerd
heeft in een radicale breuk met het verle-
den. Over de Amerikaanse religiositeit en
het irrationele messianistische verwach-
tingspatroon rond deze presidentskandidaat
kan men uiteraard een apart artikel schrij-
ven, maar we willen hier enkel opmerken
dat hij de veel besproken faith-based ini-
tiatives gewoon lijkt verder te zetten. Er
is een kleine naamswijziging gebeurd die
misschien wijst op een accentverschuiving.
De initiatieven worden nu beheerd door
The office of faith-based and neighborhood
partnerships maar dit bureau krijgt nog al-
tijd advies van een raad van 25 vooral reli-

gieuze gezagsdragers.27

Wel lijkt het alsof de Bush-jaren opnieuw
een groep Amerikaanse christenen, en ver-
moedelijk een grote groep rechtse christe-
nen, overtuigd heeft van de onwenselijk-
heid van een nauwe band tussen religie en
politiek. Het Pew Research Centre for the
People and the Press legde midden vorig
jaar de volgende stelling voor: “Kerken en
religieuze organisaties moeten zich bij po-
litieke kwesties afzijdig houden en mogen
hun opvattingen over dagdagelijkse sociale
en politicke kwesties niet naar buiten bren-
gen.”28 In 2004 was slechts 44 % van de
ondervraagden van oordeel dat kerken zich
politiek afzijdig moesten houden. In 2008
antwoordde 52 % dat zij tegen inmenging
waren. De omgekeerde visie, namelijk dat
kerken wel dagdagelijkse sociale en poli-
tieke standpunten moeten innemen, is ge-
daald van 51 naar 45. Bovendien werd deze
stelling gekoppeld aan een vraag om zich
bekend te maken als democraat, als repu-
blikein of als onbeslist, en daaruit blijkt dat
de omslag van een meerderheids- naar een
minderheidsstandpunt te verklaren is als
een omslag binnen de groep van zelfver-
klaarde republikeinen. De visie van de de-
mocraten is in die vier jaar ongeveer gelijk
gebleven: 51-52 % tegen. Maar bij de onbe-
sliste stemmers zien we dat de meerderheid
nu tegen is: in 2004: 45 %, maar in 2008

al 55%. Bij de zelfverklaarde republikeinen
was in 2004 slechts 37 % tegen inmenging
van religie in politiek. In 2008 was dat 51
% geworden. De Bush-jaren hebben er dus
voor gezorgd dat een meerderheid van de
bevolking gekant is tegen een nauwe band
tussen politiek en religie.

Noten:

"k verwijs ook graag naar een ruimere histo-
rische behandeling van de verhouding tussen
politiek en religie in de VS die zal verschijnen
onder de titel “Omega: eschatologie, christelijk
fundamentalisme en de VS-politiek” in het
boek Christendom en Filosofie, uitgegeven door
Danny Praet & Nel Grillaert. Het betreft een
bundel gebaseerd op de eerste lezingenreeks
van het Centrum voor de Studie van Christelijke
Tradities (CSCT) van de Universiteit Gent: te
verschijnen begin 2010 bij Academia Press te
Gent.

2 We spreken over de Engelse kolonisatie om-
dat hier de grondslag is gelegd voor de relatie
tussen religie en politiek in de VS. De oudste
christelijke vestiging op het latere territorium
van de VS was natuurlijk katholiek en Spaans,
in Florida, waar San Agustin (Saint Augustine)
gesticht is in 1565. Florida werd pas aan de VS
toegevoegd in 1845, maar voor alle staten die
van een Spaanse, Mexicaanse, Franse of Rus-
sische hegemonie overgingen tot de VS geldt
dat daar ook de oude verhouding tussen Kerk en
Staat ophield te bestaan.

3 Withrop S. Hudson, Religion in America.

An historical account of the development of
American religious life. New York, 1965, p.

11 voor verdere verwijzingen. Zie voor alle
aspecten van de religieuze geschiedenis van

de VS ook de 1192 pagina’s van Sydney E.
Ahlstrom, A religious history of the American
People. Second edition with a new foreword
and concluding chapter by David E. Hall. New
Haven & London, 2004, hier met name I, 7, p.
99-119: “Empire, commerce, and religion: a
survey of early colonization.”

4 De officiéle naam van deze denominatie

is de Society of Friends, heden de Religious
Society of Friends. De hoofdstad van Pennsyl-
vania, Philadelphia (“Stad van de Broederlijke
Liefde”), is uiteraard ook een verwijzing naar
het christelijke egalitarisme van deze strekking,
die teruggaat op George Fox (1624-1691). Fox
en zijn volgelingen leggen de nadruk op “het
innerlijke licht”: hun oorspronkelijke naam was
trouwens “Kinderen van het Licht”. Centraal
staat hun geloof in de aanwezigheid van de

Heilige Geest in elke mens. Ten opzichte van

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



OPIUM OF THE PEOPLE, BY THE PEOPLE FOR THE PEOPLE. CHRISTENDOM, RELIGIE EN POLITIEK IN DE VERENIGDE STATEN - Danny Praet

de “mainstream” protestantse Bijbelgerichtheid
stellen zij de Heilige Geest als inspiratiebron
van de Schrift dus nog hoger dan de autoriteit
van de Bijbel. ‘Quaker’ is een geuzennaam,
spottend gegeven door een rechter die door

Fox aangemaand werd te beven voor de Wrake
Gods, of als spot voor de lichamelijk-emotione-
le uitbarstingen tijdens de stille bijeenkomsten,
waarbij de leden samen in stilte wachten tot
iemand de gave van de Geest krijgt en geroepen
wordt te getuigen. Quakers verwerpen door-
gaans elke priesterlijke hiérarchie, en zijn zeer
vaak in conflict gekomen met de overheden: ve-
len zijn als martelaren gestorven omdat ze wei-
gerden eden af te leggen, belastingen te betalen
of legerdienst te vervullen. Deze veelzijdige
autonomie van de gelovigen en hun vrijwillige
gemeenschappen hebben uiteraard gezorgd voor
een groot aantal afsplitsingen — schisma’s — bin-
nen deze beweging. Afsplitsingen zijn dan ge-
motiveerd door het wel of niet instellen van een
clerus, discussies over de verhouding tussen de
autoriteit van de Bijbel en het Innerlijke Licht,
enzoverder. Men schat het aantal “Friends”

in de VS nu nog rond de honderdduizend. Zie
Ahlstrom, o.c. (nr. 3), pp. 206- 213.

3 Ahlstrom, o.c. (nr. 3), pp. 166-167 voor
Williams en Hutchinson; pp. 572-573 voor het
judaisme. Er waren al ca. 1654 joden vanuit
Brazili€ naar Nieuw Amsterdam gekomen; de
families die in 1763 het synagogegebouw lieten
inwijden, kwamen rechtstreeks uit Nederland.

® In twee artikels voor Die Presse: “Der
nordamerikanische Biirgerkrieg”, No. 293,

25 Oktober, 1861 en “Der Biirgerkrieg in den
Vereinigten Staaten”, Die Presse, Nr. 306, 7
November 1861.

7 Een Nederlandse vertaling van deze (zeer
korte) speech vindt men in J.P. Guépin (ed.),
Schokkende redevoeringen. Amsterdam, 1990,
p. 563.

8 Met name in artikel 6 van de Grondwet: “The
Senators and Representatives before mentioned,
and the members of the several State Legislatu-
res and all executive and judicial Officers, both
of the United States and of the several States,
shall be bound by Oath or Affirmation, to sup-
port this Constitution; but no religious test shall
ever be required as a qualification to any office
or public trust under the United States.”

7 we verwijzen naar het begin van de Verkla-
ring: “When in the course of human events, it
becomes necessary for one people to dissolve
the political bands which have connected them
with another, and to assume among the powers
of the earth, the separate and equal station to
which the Laws of Nature and of Nature’s God

entitle them, a decent respect to the opinions

JAARGANG 44 NUMMER 1 | LENTE 2010

of Mankind requires that they should declare
the causes which impel them to the separation.
We hold these Truths to be self-evident, that all
Men are created equal, that they are endowed
by their Creator with certain unalienable rights,
that among these are Life, Liberty, and the
Pursuit of Happiness, that to secure these rights,
governments are instituted among men, deriving
their just powers from the consent of the go-
verned, that whenever any form of government
becomes destructive of these ends, it is the right
of the people to alter or to abolish it, and to
institute new government, laying its foundation
on such principles, and organizing its powers in
such form, as to them shall seem most likely to
effect their safety and happiness.”

19 “Done in convention by the unanimous
consent of the States present, the seventeenth
day of September in the Year of our Lord one
thousand seven hundred and eighty seven and
of the Independence of the United States of
America the twelfth in witness whereof we have
hereunto subscribed our names, ...”

1 Geciteerd in Garry Wills, Head and Heart.
American Christianities. New York, 2007, p.
199-200, met verdere verwijzing naar Merill

D. Peterson (ed.), Thomas Jefferson: Writings.
(Library of America, 1984), p. 510. Zie ook
van Garry Wills: Under God: Religion and
American Politics, New York 1990.

12 Zie Reinder Bruinsma, Geloven in Amerika.
Kerken, geschiedenis en geloof van christenen
in de Verenigde Staten. Zoetermeer, 1998, pp.
199-201 met verdere verwijzingen.

13 Het rapport, samengesteld door Barry A.
Kosmin & Ariela Keysar kan men online
raadplegen op deze URL: http://b27.cc.trincoll.
edu/weblogs/AmericanReligionSurvey-ARIS/
reports/pla_belong.html

14 Frank Newport, “This Easter, Smaller Per-
centage of Americans Are Christian.” Gallup
Poll Briefing, 4/10/2009, p. 1.

15 Zie http://www.gallup.com/poll/122075/
Religious-Identity-States-Differ-Widely.aspx

10 Ben van de cerste besprekingen vindt men
bij Sidney E. Mead, The lively experiment: the
shaping of Christianity in America. New York,
1963. Robert N. Bellah, “Civil Religion in
America.” in: Journal of the American Academy
of Arts and Sciences 96 (1), Winter 1967,

p. 1-21; zie ook zijn The Broken Covenant:
American Civil Religion in Time of Trial.
Chicago, 1992. Zie ook het algemene werk van
Emilio Gentile, de Italiaanse specialist van de
religiositeit van totalitaire regimes: Le religioni
della politica: Fra democrazie e totalitarismi.
Roma & Bari, 2001. (Engelse vertaling: Politics

as religion. Princeton, NJ, 2006), en zijn studie

van de VS: La democrazia di Dio. La religione
americana nell’era dell’impero e del terrore.
Ibidem, 2008.

17 Manfred Brocker, “Einleitung” in: id. (ed.),
God Bless America. Politik und Religion in den
USA. Darmstadt, 2005, p. 9.

18 In de zaak Newdow versus US Congress, zie
Manfred Brocker, “Die verfassungsrechterliche
Dimension: Religionsfreiheit und das Verhiltnis
von Kirche und Staat.” in: id. (ed.), God Bless
America, p. 50-67 voor een goed overzicht van
allerlei disputen.

19 Zie hierover de bijdragen van Stefaan Blan-
cke en Johan Braeckman: *“’You can’t make a
monkey out of me’. Over het creationisme, van
het apenproces tot Intelligent Design” te ver-
schijnen in Danny Praet & Nel Grillaert (ed.),
Christendom en filosofie. Gent: Academia Press,
2010 en ruimer “Het zweepstaartje als gids tot
God: Intelligent Design.” in Danny Praet & Nel
Grillaert (ed.), Christendom en de wetenschap-
pen. Gent: Academia Press, 2010.

20 Zie William Martin, With God on our side.
The rise of the religious right in America.

New York, 1996; revised edition 2005 voor

de politieke strategie van religieus rechts tot
G.W. Bush. Voor een algemene analyse van
zijn ethiek: Peter Singer, De president van
goed en kwaad. De ethiek van George W. Bush.
Rotterdam, 2004; specifiek over de religieuze
inspiratie en aspiraties van deze president: § 5,
“De kracht van het geloof.”, pp. 99-121.

21 Wij gaan de term ook niet vertalen omdat
“evangelicalen” of “evangelischen” voor ons
vreemd klinken.

2 Zie de bijdrage van Freddy Mortier, “De
onwaarschijnlijkheid, overbodigheid en scha-
delijkheid van theisme” te verschijnen in de
CSCT-bundel Christendom en filosofie, Gent:
Academia Press, 2010, voor een aantal interes-
sante beschouwingen rond de beperkte graad
van secularisering in de VS.

2 Geciteerd bij Garry Wills, o.c. (ar. 11), p.
453.

24 Met dank aan mijn goede vriend Jim Barbour
van Elon University, North Carolina: econo-
mieprofessor met een grote interesse voor de
geschiedenis van het christendom, voor het
koppelen van dit marketingconcept aan het
Amerikaanse religieuze landschap, tijdens een
discussie “in situ”.

% Zie James Carney, “The Rise and Fall of
Ralph Reed.” in Time Magazine, 23/07/2006.
26 Zie de kritische kanttekeningen van Craig
Unger, De ondergang van de familie Bush. Roe-
selare, 2008, pp. 90-97 bij de officiéle versie
dat deze bekering in 1985 door Billy Graham

zou gerealiseerd zijn. Andere kritische werken:

69|



Kevin Philips, American dynasty. Aristocracy,
fortune and the politics of deceit in the house of
Bush. New York & London, 2004.

Yzie http://www.whitehouse.gov/
administration/eop/ofbnp/about

B De stelling: “Churches and other houses of
worship should keep out of political matters and
not express their views on day-to-day social and
political matters.” Zie http://people-press.org/
report/445/religion-politics

170 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



