
61 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE  2010

Opium  of  the  people,  by  the  people  for  the  people.  Christendom,  religie  en  
politiek  in  de  Verenigde  Staten 

Danny Praet

Religiekritiek

Religie en politiek zijn in de Verenigde 
Staten van Amerika (VS) op een heel apar-
te manier met elkaar verweven.1 De stich-
tingsmythe van de VS wil doen geloven dat 
het land gesticht is op basis van een idee: op 
basis van idealen, met name de idealen van 
vrijheid van geweten en vrijheid van ge-
loof. In deze versie van het verleden namen 
“The Pilgrim Fathers” in 1620 de Mayflo-
wer richting het Beloofde Land om verlost 
te zijn van de specifieke tirannie van een 
staatsgodsdienst zoals the Church of Eng-
land. In werkelijkheid zijn de eerste Anglo-
Amerikaanse koloniën natuurlijk gesticht 
door het Engelse koningshuis en een aan-
tal handelscompagnieën om de Spaanse 
expansie in de Nieuwe Wereld tegen te 
gaan en te vermijden dat de Spanjaarden op 
economisch en geopolitiek vlak een onaan-
vechtbaar monopolie zouden verwerven. 
Het eerste initiatief kwam van Koningin 
Elizabeth I (1533-1603), bijgenaamd “the 
Virgin Queen”, maar Jamestown, Virginia, 
de eerste permanent bewoonde Angelsaksi-
sche nederzetting, zou pas tot stand komen 
in 1607, onder haar opvolger koning James 
I (1566-1625).2 Dat de economische factor 
bepalend is geweest voor de unieke com-
binatie tussen politiek en religie in de VS 
komt reeds in die vroegste vestigingen naar 
voren. Noord-Amerika bleek al snel niet 
het El Dorado te zijn dat de Spanjaarden 
in het Zuiden hadden ontdekt, en men had 
gemotiveerde landbouwers en handelaren 
nodig om van de kolonisatie een succes te 
maken. In de allereerste plannen was reli-
gieuze vrijheid geenszins aan de orde maar 
als men de moeilijkheden kon oplossen 
door religieuze “dissenters” toe te laten, 
dan waren de prioriteiten snel geordend. 
De London Company had van de koning 
de concessie gekregen voor deze kolonie 
en de overtochten van kolonisten, de lokale 
organisatie e.d. werden grotendeels over-
gelaten aan handelscompagnieën. Reeds in 

Virginia was religieuze tolerantie “policy” 
en onze documentatie geeft hiervoor zeer 
expliciete redenen aan. Zo lezen we in een 
brief die de Lords of Trade in London richt-
ten aan de bestuurders van Virginia: “A 
free exercise of religion … is essential to 
enriching and improving a trading nation. 
It should be ever held sacred in His Majes-
ty’s colonies.” Een gelijkaardige les in het 
economische nut van godsdienstvrijheid 
ontving trouwens ook Peter Stuyvesant in 
Nieuw Amsterdam: de rijkdom van Oud 
Amsterdam was te danken aan de aantrek-
kingskracht van een stad die bereid was te 
functioneren als een asiel. Vrij verkeer van 
personen en goederen noopte tot vrije reli-
gie en het tweede bevorderde het eerste.3 
Het gewin heeft in de Verenigde Staten dus 
altijd voorop gestaan.

Maar opportunisme en idealisme konden 
in de uitzonderlijke omstandigheden van 
de kolonisatie van de Nieuwe Wereld con-
vergeren. Heel wat staten zijn gegroeid uit 
concessies die aan dissenters de gelegen-
heid gaven om hun religie in vrijheid uit 
te oefenen in een apart, “nieuw” gebied. 
Deze mensen kwamen niet allemaal uit 
de Oude Wereld; ook binnen de reeds be-
staande staten was er van in de vroegste 
stadia een dynamiek waarin groepen zich 
afscheurden – of verbannen werden ! – en 
elders een nieuwe stad of gemeenschap 
stichtten om hun politieke en religieuze 
idealen in de praktijk te kunnen brengen. 
Zo werd de staat Maryland in 1634 gesticht 
om katholieken een plaats te geven. Wil-
liam Penn en een aantal andere “Friends” 
of “Quakers”4 kochten in 1681 een conces-
sie en stichtten daar de “Free Society of 
Traders.” Er waren vrijwel geen religieuze 
restricties voor wie wilde komen wonen en 

werken in wat later de staat Pennsylvania 
zou worden: men moest het monotheïsme 
onderschrijven én (daarbinnen) een voor-
stander zijn van religieuze tolerantie. Nog 
een derde voorbeeld biedt de staat Rhode 
Island. De onmiskenbaar religieuze naam 
van haar hoofdstad, Providence, wijst op 
een bewogen ontstaansgeschiedenis. Haar 
stichter, Roger Williams, was in 1636 door 
de Puriteinen en de Massachusetts Bay 
Company verbannen uit Boston en Salem, 
omwille van zijn protesten tegen de poli-
tieke controle over religieuze aangelegen-
heden. Hij benadrukte, vanuit een oprecht 
religieuze overtuiging, dat echt geloof 
nooit kan en dus nooit mag afgedwongen 
worden en wou een maatschappij waarin 
het individuele geweten waarlijk vrij was. 
Hij zou de eerste Baptistkerk stichten in 
Providence, maar later elke vorm van geor-
ganiseerde godsdienst afwijzen. Hij leerde 
de taal van de Indianen en stelde dat hun 
religiositeit in de ogen van God misschien 
wel evenwaardig was aan het christendom. 
Hij kocht zelfs het land waarop hij zijn 
nederzetting bouwde van de Indianen. Hij 
nam het dus niet gewoon in bezit en hij had 
al helemaal geen concessie van de Engelse 
koning of een handelscompagnie. Dit soort 
“anarchisme” werd niet getolereerd en om 
zijn experiment te redden, maakte hij later 
reizen naar Engeland om de nodige toela-
tingen te krijgen. Providence werd een toe-
vluchthaven voor verstotelingen. Ook de 
“profetes” Anne Hutchinson, die claimde 
persoonlijke revelaties te ontvangen, werd 
twee jaar later verbannen uit Massachusetts 
en vestigde zich in Rhode Island. In die-
zelfde staat, in Newport, zou later trouwens 
de eerste officiële synagoge van de VS in-
gewijd worden.5 

Hoewel religie, politiek en economie altijd 
in wisselwerking hebben gestaan in de VS, 
is een streven naar vrijheid en autonomie 

Veel Amerikanen menen 
ook dat moraliteit gefundeerd 

moet zijn in geloof.



I 62 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

op elk van deze vlakken dus aanwezig ge-
weest en het is moeilijk uit te maken wat 
er voor de betrokkenen primeerde. Ons 
interesseert hier echter vooral de manier 
waarop de geschiedenis is geschreven en 
de manier waarop het zelfbeeld van de VS 
is geëvolueerd. Een belangrijke component 
van dat zelfbeeld wordt ook gevormd door 
de Burgeroorlog (1861-1864), waarvan 
Karl Marx reeds de economische werke-
lijkheid heeft besproken.6 Ook de Seces-
sieoorlog is immers meteen ingepast in 
de Amerikaanse vrijheidsmythologie. We 
citeren enkel een paar zinnen uit de Get-
tysburg Address, gehouden door Abraham 
Lincoln op 19 november 1863 ter herden-
king van deze cruciale veldslag en zijn ca. 
58.000 doden en gewonden.7 Hij sprak er 
van een natie die gebaseerd zou zijn op een 
ideaal en ook een roeping heeft om dat ide-
aal uit te dragen: “a new nation, conceived 
in liberty and dedicated to the proposition 
that all men are created equal.” De rede-
voering, die integraal gegrift staat op een 
van de belangrijkste politieke schrijnen van 
de VS, het Lincoln Memorial in Washing-
ton, sloot hij af met de woorden die zo vaak 
geciteerd zijn dat men ze wel bijna moet 
persifleren: “… we here highly resolve that 
these dead shall not have died in vain; that 
this nation, under God, shall have a new 
birth of freedom, and that government of 
the people, by the people, for the people, 
shall not perish from the earth.” 

Maar de Onafhankelijkheidsoorlog en de 
documenten die hieraan ontsproten zijn 
– de Onafhankelijkheidsverklaring, de 
Grondwet en The Bill of Rights – moeten 
het echte startpunt vormen van een be-
spreking van de relatie tussen politiek en 
religie in de VS. Hier zijn keuzes gemaakt 
die twee basisaspecten van de verhouding 
tussen religie en politiek in de VS hebben 
bepaald: de enorme diversiteit van het re-
ligieuze landschap, waarin geen enkele 
godsdienst staatssteun mag krijgen, en de 
religieuze aura waarmee de natie zelf om-
kleed wordt. Politieke onafhankelijkheid 
van het Britse Rijk veronderstelde in 1776 
uiteraard ook een breuk met de Anglicaan-
se Kerk: sinds 1534 (Act of Supremacy) is 
de Britse monarch ook het hoofd van the 
Church of England. Bovendien waren Kerk 
en Staat in het Britse Rijk zeer nauw met el-
kaar verweven. Na de dood van Cromwell 
(† 1658) en de restauratie van de monar-
chie had men even genoeg van de excessen 

van de Puriteinen. Men wilde verder een 
nieuwe burgeroorlog tussen katholieken 
en anglicanen vermijden. Daarom is de 
zogenaamde Test Act afgekondigd (1673): 
enkel anglicanen mochten een publiek 
ambt of een militaire functie uitoefenen en 
elke kandidaat moest daarom publiekelijk 
een aantal pro-anglicaanse en, vooral, een 
aantal antikatholieke geloofspunten on-
derschrijven. In het Verenigd Koninkrijk 
is deze publieke geloofstest pas afgeschaft 
in 1828-9. De Amerikaanse grondwet zal 
hiertegen zeer expliciet bepalen dat staats-
beambten aan geen enkele religieuze test 
onderworpen mogen worden.8 

A wall of separation

Maar we lopen vooruit op de gemaakt keu-
zes. De Onafhankelijkheidsverklaring (4 
juli 1776) bevat wel nog verwijzingen naar 
een god, maar het is een zeer filosofische, 
deïstische god die in het begin der tijden 
is opgetreden als schepper, maar verder 
geen concrete rol meer speelt. Het godde-
lijke principe heeft de natuurwetten en het 
natuurrecht ingesteld en hierop kunnen de 
mensen dan verder autonoom hun bestuurs-
vorm en hun individuele rechten baseren. 
Wanneer een bestuursvorm deze rechten 
niet langer garandeert, staat het de mensen 
vrij een andere bestuursvorm in te stellen.9 
God wordt enkel in die zin aanroepen als 
“the Supreme Judge of the World” en de 
ondertekenaars betrouwen wel op “the Pro-
tection of divine Providence” maar de in-
vloed van de Verlichting en het Deïsme is 
al zeer uitgesproken. 

Dit is nog veel sterker het geval in de 
Grondwet, waar het woord “god” geen 
enkele keer vermeld wordt en men geen 
enkele referentie naar een opperwezen 
aantreft, behalve dan buiten de eigenlijke 
tekst, net voor de handtekeningen van de 
vertegenwoordigers: in de conventionele, 
“notariële” aanduiding van het jaartal in 
de vorm van de frase “…in the year of 
our Lord…”10 De originele dertien Sta-
ten ondertekenden The Constitution of the 
United States in Philadelphia in mei 1787. 
Ongeveer alle ondertekenaars waren lid 
van een vrijmetselaarsloge en de mees-
ten waren aanhangers van een deïstische, 
moreel-rationalistische vorm van christen-
dom. Hoe radicaal deze verlichte vorm van 
christendom kon zijn, kan men goed illus-
treren door de figuur van Thomas Jefferson 

(1743-1826). Hij was een van de belang-
rijkste auteurs van de Onafhankelijkheids-
verklaring, is de derde president van de VS 
geweest (1801-1809), en hij heeft een ei-
gen Bijbelversie uitgebracht. Hierin kwam 
de invloed van de Verlichting zo sterk tot 
uiting dat hij het leven van Jezus herleidde 
tot het brengen van een morele boodschap. 
Hij gaf het als titel gewoon The Life and 
Morals of Jesus. Elk wonder was uit zijn 
bijbeltekst geschrapt: zelfs de verrijzenis 
kreeg geen plaats in zijn evangelie. Het ein-
digt met het afsluiten van het graf. Daarna 
gaan de betrokkenen weg: point final. Jef-
ferson was een antiklerikaal en een fervent 
voorstander van een absolute scheiding tus-
sen Kerk en Staat.

De centrale tekst voor de verhouding tus-
sen Kerk en Staat in de VS vindt men in 
het eerste van tien amendementen op de 
Grondwet, die bekend staan als de “Bill of 
Rights”, en die geratificeerd zijn in 1791. 
Het eerste amendment luidt: “Congress 
shall make no law respecting an establish-
ment of religion, or prohibiting the free 
exercise thereof; or abridging the freedom 
of speech, or of the press, or the right of the 
people peaceably to assemble, and to peti-
tion the Government for a redress of grie-
vances.” Het expliciet religieuze luik van 
het eerste amendement begrijpt men door-
gaans als een combinatie van twee clausu-
les die enerzijds verduidelijken dat de Staat 
geen enkele godsdienst tot staatsgodsdienst 
mag verheffen (de “non-establisment-clau-
se”) maar ook omgekeerd geen beperkin-
gen mag opleggen aan de vrije uitoefening 
van godsdienst (de “free exercise clause”). 
De verdere rechten op vrije meningsuiting, 
vrije pers en het recht op vrije vereniging 
gelden dan natuurlijk ook voor het uiten 
van religieuze opvattingen en het organi-
seren van religieuze gemeenschappen. On-
danks dit eerste amendement zijn trouwens 
tot 1833 “established churches” blijven 
bestaan: niet op het niveau van de fede-
rale overheid maar wel op het niveau van 
de afzonderlijke staten. Thomas Jefferson 
verduidelijkte reeds in 1802, dus tijdens 
zijn presidentschap, dat hij dit amende-
ment interpreteerde als “a wall of separa-
tion between Church and State”. Deze be-
kende zinsnede vinden we in een officieel 
antwoord op een vraag van een groepering 
van Baptists over het gebruik van (hun) 
belastinggeld voor de financiering van 
(andere) erediensten: “I contemplate with 



63 I JAARGANG  44  NUMMER  1  I  LENTE  2010

Opium  of  the  people,  by  the  people  for  the  people.  Christendom,  religie  en  politiek  in  de  Verenigde  Staten   -   Danny Praet

sovereign reverence that act of the whole 
American people which declared that their 
legislature should ‘make no law respecting 
an establishment of religion, or prohibiting 
the free exercise thereof’, thus building 
a wall of separation between Church and 
State.”11 

Het eerste amendement is een van de meest 
geïnterpreteerde zinnen uit de Amerikaanse 
rechtsgeschiedenis.12 Het moge duidelijk 
zijn dat tussen de interpretatie van Jeffer-
son en de door Bush ingevoerde en door de 
Staat gefinancierde “faith based initiatives” 
meer dan een nuance gaapt. Heel wat chris-
tenen zijn zelf tegenstanders van elke vorm 
van inmenging door de Staat, maar ande-
ren argumenteren dan weer dat het eerste 
amendement niet uitsluit dat de Staat be-
paalde initiatieven zou financieren zolang 
er maar geen structurele discriminatie ont-
staat van de ene religieuze groep tegenover 
de andere. We gaan hierop later verder in.

Religieuze diversiteit

Hoewel deze interpretaties het land nog 
steeds tot op zekere hoogte verdelen, heeft 
het principe van de scheiding tussen Kerk 
en Staat sterk bijgedragen tot het voortbe-
staan van de VS. En we zullen later argu-
menteren dat het, ogenschijnlijk paradoxaal

ook heeft bijgedragen tot de uitzonderlijke 
lage graad van ontkerkelijking in de VS. 
Godsdienstoorlogen zoals in het oude Eu-
ropa zijn erdoor vermeden. De verschillen-
de stromingen binnen het protestantisme 
genereren op zich al een dynamiek die leidt 
tot een steeds grotere diversificatie. Zij leg-
gen (elk op hun eigen manier) grote nadruk 
op het individuele geloof, kennen thema’s 
zoals het priesterschap van alle gelovigen, 
zijn vaak georganiseerd als basisgemeen-
schappen, prediken de overbodigheid van 
een klerikale en/of supralokale hiërarchie 
(cfr. de organisatie van kerken volgens een 
“congregational” versus een “episcopa-
lian” model) en zo meer … Voeg daarbij 
een enorm uitgebreid territorium, diverse 
nationale, etnische en taalkundige achter-
gronden, gecombineerd met de weigering 
van de overheid om één bepaalde kerk of 
stroming te begunstigen en men begint een 
idee te krijgen van de steeds grotere religi-
euze verscheidenheid in de VS. 

Het is zeer moeilijk zelfs maar een schat-
ting te geven van het aantal kerken of, beter 
gezegd, “denominaties” waarbij men vaak 
opsplitsingen heeft van eenzelfde denomi-
natie tussen noord en zuid, op basis van ras 
of taal, opsplitsingen op theologische gron-
den en puur lokale organisaties. De schat-
tingen van het aantal denominaties hangen 

af van de definitie die men hanteert om 
een beweging als een aparte denominatie 
of kerk te herkennen, maar het zijn er ze-
ker meer dan duizend. The Encyclopedia 
of American Religions, uitgegeven door J. 
Gordon Melton (ed.) bespreekt ongeveer 
1200 verschillende strekkingen. Een an-
der werk, zoals The Handbook of Denomi-
nations in the United States van Frank S. 
Mead, Samuel S. Hill & Craig D. Atwood 
(Nashville, Tennessee, 2005) neemt in zijn 
twaalfde editie 430 bladzijden de tijd om 
een overzicht te geven, terwijl een con-
currerend werk op een gelijkaardig aantal 
bladzijden claimt (als enige?) volledigheid 
te bieden: The Complete Guide to Christian 
Denominations: Understanding the Histo-
ry, Beliefs, and Differences samengesteld 
door Ron Rhodes, Eugene (Oregon), 2005.

De duizelingwekkende religieuze diversi-
teit in de VS kan men iets aanschouwelij-
ker maken door even te kijken naar de grote 
criteria die men hanteert in de “American 
Religious Identification Survey” (ARIS), 
waarvan we straks een aantal recente cij-
fers zullen bespreken.13 ARIS werd uitge-
voerd tussen februari en november 2008, 
en gepubliceerd in maart 2009. Het rap-
port verwerkt de antwoorden van 54.461 
volwassen Amerikanen die men heeft op-
gebeld op zowel vaste lijnen als draagbare 



I 64 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

telefoons en geconfronteerd met de vraag 
“What is your religion, if any?” ARIS ge-
bruikt dertien grote categorieën die dan 
weer uiteenvallen in meer specifieke de-
nominaties, waarvan sommige slechts zeer 
losse verbanden zijn. Maar er bestaan heel 
wat kerken die eigenlijk niet passen in een 
dergelijk schema omdat zij de facto beperkt 
zijn tot één bepaalde, lokale congregatie. 
Maar om grote groepen te onderscheiden 
start men bij (1) de Katholieke Kerk. Zij 
vormen eigenlijk de grootste groep. De 
VS zijn ideologisch een protestants land – 
de elite is weliswaar niet meer uitsluitend 
WASP (White Anglo-Saxon Protestant) 
– en ook procentueel zijn er meer protes-
tanten dan katholieken, maar de protestan-
ten vormen geen blok. Katholieken tot op 
zekere hoogte wel: in 2008 waren zij de 
grootste, monolithische groep met 25,1 % 
van de volwassen bevolking. Het aantal ka-
tholieken blijft stabiel in de VS door een 
continue influx van vooral Mexicaanse en 
Zuid-Amerikaanse migranten. In de VS 
zijn natuurlijk zowel katholieken van de 
Roomse als van de Griekse en de Oosterse 
ritus aanwezig, en onderscheidt men ver-
der vele talen en nationale achtergronden 
(Hispanics, Italianen, Polen,…), maar die 
verschillen zijn niet van dezelfde aard als 
het mozaïek waaruit de protestantse be-
volking is opgebouwd. Daarna komen ker-
ken die ARIS omschrijft als (2) Mainline 
Christian. Zij verliezen al jaren terrein en 
we zouden ze eigenlijk op de derde plaats 
moeten vermelden: zij vertegenwoordigen 
ongeveer 12,9 % van de bevolking. Dit 
zijn in feite een hele reeks protestantse of 
Oosters-orthodoxe kerken die als gemeen-
schappelijke kenmerken vooral hebben dat 
ze niet katholiek zijn, een zekere ouderdom 
kennen, vaak terug gaan op stromingen die 
reeds in de Oude Wereld ontstaan zijn, die 
een zeker organisatorisch niveau hebben 
en die men maatschappelijk tot het esta-
blishment kan rekenen. Het gaat dan over 
Methodisten, United Methodist, African 
Methodist, Lutheranen, Presbyterianen, 
Episcopalian/Anglican, United Church of 
Christ/Congregational, Reformed/Dutch 
Reform, Disciples of Christ, Moravian, 
Quaker, Orthodox (Greek, Russian, Eas-
tern, Christian). De derde familie vormen 
(3) de Baptist Churches. Die zijn meestal 
slechts in losse verbanden (conventions) 
van kerken gegroepeerd, maar wanneer 
men ze allemaal samen neemt, vormen zij 

de tweede grootste familie met 15,8 % van 
de bevolking. 

Als belangrijkste verenigingen van Baptist 
Churches kent men de Southern Baptist, 
American Baptist, Free-Will, Missionary, 
of African-American denominations. De 
vierde klasse betreft mensen die zich gene-
risch als christenen bestempelen, zelfs als 
zeer overtuigde christenen, maar zonder 
dat deze overtuiging hen exclusief heeft 
doen kiezen voor één welbepaalde kerk. 
Samen, en we zullen straks zien hoe men 
probeert deze zeer heterogene groep rond 
een aantal thema’s “samen” te brengen, 
gaat het om 14,2 % van de bevolking. ARIS 
omschrijft hen dus als (4) Christian Gene-
ric. Zij bestempelen zichzelf algemeen als 
Christian, Protestant, Evangelical/Born 
Again Christian, Born Again, Fundamen-
talist, Independent Christian, Missionary 
Alliance Church, Non-Denominational 
Christian. De Pinkster-Kerken (3,5 %) zijn 
hiervan dus te onderscheiden (5): Pentecos-
tal / Charismatic: Pentecostal, Assemblies 
of God, Full Gospel, Four Square Gospel, 
Church of God, Holiness, Nazarene, Salva-
tion Army. Onder (6) Protestant Denomina-
tion vindt men dan een aantal stromingen 
die in de VS ontstaan zijn of zich gereor-
ganiseerd hebben en die een sterke tot zeer 
losse band vertonen met het protestantisme 
van Europese origine. Zij hebben ook zeer 
wisselende visies op de verhouding tussen 
judaïsme en christendom, kerk en staat, 
christendom en pacifisme (denk aan de 
Mennonieten), en zijn dus een wel zeer los-
se groep. Het gaat samen om 3,1 % van de 
inwoners. Men onderscheidt The Churches 
of Christ, Seventh Day Adventist, Menno-
nite, Brethren, Apostle, Covenant, Chris-
tian Reform, Jehovah’s Witness, Christian 
Science, Messianic Jews. Een aparte plaats 
krijgen (7) de Mormonen (“The Church of 
the Latter Day Saints”), omdat sommigen 
hen eigenlijk niet meer beschouwen als 
een christelijke stroming, maar zien als 
een aparte, nieuwe godsdienst. Er waren 
in 2008 volgens de extrapolaties van ARIS 
ongeveer 3.158.000 volwassenen die zich-
zelf als Mormoon beschouwden, wat neer-
komt op 1,4 % van de bevolking. Onder de 
niet-christelijke godsdiensten onderscheidt 
men verder (8) het Judaïsme (zonder ver-
dere onderverdeling: 1,2 %). Daarnaast (9) 

een hele reeks Eastern Religions (0,9 %): 
Buddhist, Hindu, Taoist, Baha’i, Shintoist, 
Zoroastrian, Sikh. Als tiende godsdienst, 
ook zonder onderverdelingen, komt dan de 
Islam met 0,6 %. Wel zeer ruim gespeci-
fieerd maar numeriek van geen enkele be-
tekenis zijn dan (11) de zogenaamde New 
Religious Movements and Other Religions: 
Scientology, New Age, Eckankar, Spiritua-
list, Unitarian-Universalist, Deist, Wiccan, 
Pagan, Druid, Indian Religion, Santeria, 
Rastafarian. De mogelijkheden worden 
uitgeput met (12): Nones: None, No reli-
gion, Humanistic, Ethical Culture, Agnos-
tic, Atheist, Secular. Het is opvallend dat 
het aantal mensen dat geen enkele religie 
opgaf, ten opzichte van 1990 bijna verdub-
beld is: 15 % nu tegenover 8,2 % in 1990. 
En tenslotte zijn er natuurlijk ook mensen 
die weigerden te antwoorden of stelden 
dat ze het zelf niet weten: (13) Refused: 
Don’t Know. Ook hier een verdubbeling 
van 2,3 % naar 5,2 %. Anderzijds zag, over 
de verschillende denominaties heen, meer 
dan één derde van de ondervraagden (34%) 
zichzelf als “Born Again or Evangelical 
Christians”.

De recente Gallup-polls komen tot gelijk-
aardige conclusies: 77 % van de bevolking 
noemt zich nu christelijk. In 1948, wan-
neer deze polls startten, was dat nog 91%. 
Ongeveer 12 % geeft aan geen religie te 
hebben.14 

De VS zijn en blijven dus een zeer religi-
eus land. Een rondvraag, gepubliceerd op 
28 januari 2009 (“State of the States: Im-
portance of Religion”15), leert dat 65 % 
van de volwassen bevolking in de VS stelt 
dat religie belangrijk is voor hun dagelijks 
leven. Zelfs in de minst religieuze staten 
zoals Vermont en New Hampshire stellen 
toch nog respectievelijk 42 en 45 % van de 
geïnterviewden dat religie een belangrijk 
onderdeel van hun dagelijks leven is. Er 
zijn trouwens maar vier staten waar minder 
dan de helft van de geïnterviewden stel-
den dat religie geen belangrijke rol speelt 
in hun leven. In Maine en Massachussetts 
gaat het om telkens 48 %. In Oregon and 
in Vermont kiest ongeveer een vierde van 
de bevolking ervoor geen religieuze iden-
tificatie op te geven. In alle andere staten 
is religie een essentieel onderdeel van de 
identiteit en een dagelijkse realiteit: met 
als absolute toppers natuurlijk Mississippi 
met 85 %, gevolgd door Alabama (82 %) 

Het anticommunisme 
van die tijd kreeg een 

christelijke legitimatie.



65 I JAARGANG  44  NUMMER  1  I  LENTE  2010

Opium  of  the  people,  by  the  people  for  the  people.  Christendom,  religie  en  politiek  in  de  Verenigde  Staten   -   Danny Praet

en andere staten van “the Bible Belt”. Glo-
baal genomen over de VS is voor 65 % van 
de bevolking religie bepalend voor het da-
gelijks leven; voor 34 % niet en slechts 1 
% heeft niet geantwoord of wist het niet. 
Deze religiositeit kan dus vele vormen aan-
nemen, niet allemaal trouwens georgani-
seerde vormen of zeker niet altijd gekop-
peld aan kerkbezoek. Maar de percentages 
van mensen die, bijvoorbeeld, individueel 
of als gezin dagelijks bidden of dagelijks 
in de Bijbel lezen, zijn ongekend voor de 
geïndustrialiseerde wereld.

“Civil religion”

De toenemende religieuze diversiteit en de 
“wall of separation” begonnen al snel na de 
Onafhankelijkheid problematisch te wor-
den voor de eenheid van het land. De inwo-
ners waren quasi exclusief christelijk, maar 
zelfs toen was er geen eenheid mogelijk 
binnen het christendom. In de 19de eeuw 
kregen de VS dan te maken met massale 
immigraties waardoor groepen ontstonden 
die een nationaal-etnische afkomst com-
bineerden met een nationale taal en vooral 
een nationale vorm van religie: zo kreeg 
men zeer grote groepen van bijv. Ierse 
katholieken, van Duitse katholieken naast 
Duitse lutheranen, van Poolse katholieken 
naast Poolse joden, Russische joden naast 
Russisch-orthodoxen, Zweedse lutheranen, 
enzoverder. Ook de politieke loyaliteit van 
al deze groepen baarde kopzorgen: zouden 
katholieken in eerste instantie de richtlijnen 
volgen van het Vaticaan of van het Con-
gres? John F. Kennedy, de eerste (en enige) 
president (1961-1963) met een katholieke 
achtergrond, werd nog met deze vraag ge-
confronteerd in verkiezingsdebatten. Om te 
vermijden dat de cohesie van de VS verlo-
ren zou gaan, moest men een bindmiddel 
ontwikkelen. Het uitroepen van één welbe-
paalde vorm van religie, het verheffen van 
één vorm van het christendom tot staats-
kerk bijvoorbeeld, was nu helemaal onmo-
gelijk geworden maar men had iets nodig 
dat de vele godsdiensten en denominaties 
kon overstijgen. Dus koos men voor een 
vorm van “civil religion” waarin het land 
zelf het voorwerp werd van religieuze ver-
ering en het staatsburgerschap een religi-
euze aura kreeg.16 Een bijbels messianisme 
werd geprojecteerd op de natie zelf. Ame-
rika is het Beloofde Land. Niet enkel in de 
christelijke, religieuze zin waarin kleine 
splintergroepen hun religieuze utopie in 

realiteit konden omzetten door in de Nieu-
we Wereld opnieuw te beginnen: ver weg 
van staats- en staatskerkcontrole. Het hele 
land is het nieuwe Zion: ook in de seculie-
re, politieke en economische zin van “the 
American Dream.” Bovendien heeft het 
land zich het typische puriteinse thema van 
de uitverkorenheid eigen gemaakt: de VS 
zijn “God’s own country” en hebben een 
missie, een zending in de wereld. Men kan 
dus spreken van een politieke Ersatz-religie 
die reeds een aantal algemene, onderhuidse 
christelijke kenmerken vertoont, maar in de 
20ste eeuw, vooral ten tijde van de Koude 
Oorlog, zijn daaraan ook expliciet christe-
lijke, of toch monotheïstische thema’s toe-
gevoegd. Deze versterking van het christe-
lijke gehalte dient men dan te begrijpen als 
reactie tegen het atheïstische communisme.

Deze “civil religion” kan men met Manfred 
Brocker definiëren als “het geheel van ge-
loofsovertuigingen, symbolen en rituelen 
die de burger verbinden met het politieke 
gemenebest en dit gemenebest in zijn in-
stellingen en vertegenwoordigers trans-
cendent laat lijken. Het geeft de waarden 
aan die boven de menselijke keuzevrijheid 
onttrokken zouden moeten zijn en stelt zo-
wel de geschiedenis als de toekomst van de 
natie in een openlijk zingevend geheel.”17 
Bovendien beschikt deze religie van de na-
tie ook over een vorm van voorvaderver-
ering (the Pilgrim Fathers en the Founding 
Fathers), van heiligen- en martelarenver-
ering, inclusief schrijnen zoals het Lincoln 
Memorial, en natuurlijk van riten en sym-
bolen zoals de verering van de vlag en het 
alomtegenwoordige volkslied waardoor het 
land bij elke sportwedstrijd als een zinge-
vende eenheid geprezen wordt: “the land 
of the free and the home of the brave.” De 
nationale religie heeft zelfs een politiek-
religieus “credo”: “the American’s Creed”, 
aangenomen door het congres in 1918 als 
een samenvatting van de Amerikaanse de-
mocratie waarin de rol van de individuele 
burger omschreven wordt als morele plicht, 
ja zelfs als een emotionele plicht tegenover 
de waarden, de martelaren en de symbolen 
van die natie. Het emotionele element in 
de Amerikaanse godsdienst is zeker reeds 
van bij de aanvang aanwezig geweest en 
het is door de verschillende Awakenings 
(Opwekkingsbewegingen) vanaf de acht-
tiende eeuw regelmatig herhaald. Maar in 
dit credo hebben, op een zeer merkwaar-
dige manier, elementen uit het politieke 

rationalisme van de Verlichting een duide-
lijke romantische, met name emotionele, 
religieuze en nationalistische inkleuring 
gekregen.

I believe in the United States of America 
as a Government of the People, by the Peo-
ple, for the People; 
whose just powers are derived from the 
consent of the governed; 
A democracy in a republic, a sovereign Na-
tion of many Sovereign States;
a perfect Union, one and inseparable; 
established upon those principles of Free-
dom, Equality, Justice, and Humanity 
for which American Patriots sacrificed 
their Lives and Fortunes.
I therefore believe it is my duty to my coun-
try to Love it; 
to Support its Constitution; to obey its 
laws; to Respect its Flag; 
and to defend it against all enemies.

Van dagelijks belang, doordat het in scho-
len gereciteerd wordt tegenover het sym-
bool van de natie, de “stars and stripes”, is 
de Pledge of allegiance.

I pledge allegiance to the flag of the United 
States of America 
and to the Republic for which it stands, 
one Nation under God, 
indivisible, with liberty and justice for all. 

Het zinnetje “one nation under God” is pas 
toegevoegd in 1954, onder president Eisen-
hower (1953-1961), in volle Koude Oor-
log, als een manifest tegen het atheïstische 
communisme. Het heeft aanleiding gege-
ven tot heel wat protesten door mensen die 
het zien als een inbreuk op de scheiding 
van Kerk en Staat.18 Zelfs wanneer men 
die frase weglaat, blijft de eed een religi-
euze dimensie behouden. Maar men ziet in 
deze periode zeer duidelijk dat de seculiere 
politieke Ersatz-religie duidelijk een meer 
christelijke of tenminste toch monotheïsti-
sche inkleuring krijgt. Ook het nieuwe nati-
onale motto dient in deze context begrepen. 
Het oudere motto, dat her en der nog steeds 
gebruikt wordt, was in het Latijn gesteld en 
was puur seculier: “E pluribus unum - Uit 
velen één”. Het was een verwijzing naar 
de eenheid van de vele staten en als het al 
verwees naar de ideologische en religieuze 
diversiteit van de burgers, dan inderdaad 
enkel naar die eenheid in de diversiteit. Het 
tweede motto – “In God we trust” – dat de 



I 66 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

VS pas in 1956 hebben aangenomen, maar 
dat iedereen al langer kende van op de dol-
larbiljetten, is ontegensprekelijk religieus 
en lijkt zelfs meer specifiek te suggereren 
dat het verwijst naar een persoonlijke god: 
met name een godheid waarmee een mo-
rele en emotionele band van vertrouwen 
überhaupt mogelijk is.  

De scheiding tussen Kerk en Staat: 
het Hooggerechtshof versus the 
Evangelicals

Hoewel de jaren ’50 dus een expliciete ker-
stening van het politieke discours gezien 
hebben of op zijn minst toch een evolutie 
in de richting van een vorm van theïsme, 
ging de scheiding tussen Kerk en Staat op 
andere vlakken steeds verder. Dit gebeurde 
vooral onder impuls van het Hooggerechts-
hof en op basis van de interpretatie van de 
twee religieuze clausules van het Eerste 
Amendement. We geven een kort overzicht 
van een aantal maatregelen die betrekking 
hebben op het Staatsonderwijs. We heb-
ben het enkel over onderwijs dat door de 
staat georganiseerd wordt: in privéscholen 
doet men wat men wil, maar deze krijgen 
dan ook geen staatssubsidiëring. In 1948 
werd het verboden godsdienstonderricht te 
organiseren in staatsscholen. Vanaf 1962 
waren ochtendgebed of Bijbellezing ver-
boden, ook wanneer men hieraan vrijwil-
lig wou participeren. In 1968 besliste men 
geen creationisme in de biologielessen te 
doceren. In 1980 trok men de conclusie 
dat men ook geen religieuze symbolen of 
religieuze teksten zoals de 10 Geboden 
meer in de klaslokalen mocht ophangen. 
Voeg daarbij maatschappelijke en wette-
lijke ontwikkelingen ten voordele van de 
gelijkberechtiging van homoseksuelen en 
lesbiennes, en uitspraken van het Hoogge-
rechtshof over het recht op abortus (1973) 
en men krijgt een reeks van thema’s die 
meer en meer christenen begonnen te inter-
preteren als een inmenging van de staat of, 
meer bepaald, de “seculiere humanisten” 
die volgens hen de staat “gekaapt” hebben, 
in de levenssfeer van de christelijke meer-
derheid. Jerry Falwell (1933-2007) maakte 
deze analyse en startte in 1979 een organi-
satie genaamd The Moral Majority.

Na de zogenaamde Monkey Trial (het 
Scopes-proces in 192519) waarin de strijd 
tussen Darwinisme en Creationisme een 
enorm publiek forum had gekregen en de 

fundamentalistische opvattingen voor een 
groot deel van de publieke opinie bela-
chelijk gemaakt waren, hadden heel wat 
fundamentalistische christenen besloten 
zich terug te trekken uit de publieke sfeer: 
uit het publieke, politieke en intellectuele 
leven. Als een soort interne isolationisten 
gingen zij zich concentreren op het einde 
der tijden en het winnen van zielen zon-
der trachten te wegen op het beleid. Dit 
isolationisme zal pas doorbroken worden 
in wat men eigenlijk de tweede golf van 
het fundamentalisme dient te noemen, met 
een beweging die men doorgaans aanduidt 
als “the evangelicals” of als “evangelical 
Christians.”20 Mensen zoals Billy Gra-
ham (°1918) stuurden het conservatieve 
christendom in de VS een andere richting 
uit. Strikte fundamentalisten, zoals Bob 
Jones (1883-1968), bleven voor non-
participatie kiezen, dus spreekt men hier 
beter van “evangelicals” dan van funda-
mentalisten.21 Vanaf de jaren ’50 startte 
Billy Graham zijn Christian Crusades, in 
de traditie van de Opwekkingsbewegingen 
die het Amerikaanse christendom sinds de 
18de eeuw gekend had: hij trok rond, or-
ganiseerde massabijeenkomsten en maakte 
gebruik van moderne media. Het anticom-
munisme van die tijd kreeg een christelijke 
legitimatie. Dit gebeurde trouwens in zeer 
ruime zin: elke vorm van sociaal beleid 
werd door deze christenen gezien als een 
voorafkondiging van het communisme en 
dus van het atheïsme. Ook op buitenlands 
vlak steunden zij probleemloos de meest 
gewelddadige rechtse dictaturen vanuit 
een anticommunistische logica. De “evan-
gelicals” hebben de calvinistische ortho-
doxie met haar nadruk op de predestinatie 
in feite vervangen door Arminianisme dat 
een grotere nadruk legt op de vrije wil en 
op het persoonlijke initiatief. Zij geloven 
in een natuurlijk bondgenootschap tussen 
parlementaire democratie (in eigen land), 
vrijemarkteconomie (ja zelfs “wild” kapi-
talisme) en christendom.

De denominaties worden trouwens zelf on-
dernemingen en het christendom wordt een 
product: zij gebruiken technieken uit de 
moderne marketing en verwerven een gro-
te expertise in fundraising. De afwezigheid 
van staatssteun maakt ook het religieuze 
landschap tot een onderdeel van het econo-
mische landschap. Clerici zijn afhankelijk 
van giften en zijn dus verplicht zichzelf 
en hun kerken te verkopen, de gelovigen 

“waar voor hun geld” te geven en te blij-
ven motiveren. Het element entertainment 
voegt zich in de moderne tijden bij de quasi 
oneindige keuzemogelijkheden van de reli-
gieuze consumenten tussen diverse kerken 
en denominaties die allemaal concurreren 
voor hun steun, in spirituele en materiële 
zin. Subsidies door de staat voor een of 
meerdere godsdiensten creëren een zoge-
naamde “luie” clerus, maar in de religieuze 
supermarkt van de VS moet elke predikant 
zijn gelovigen actief werven.22 Het religi-
euze landschap is, zoals we gezien hebben, 
enorm versplinterd, maar de meeste men-
sen in de VS geloven wel “iets” en de mees-
ten zijn zelfs aanhanger van een vorm van 
het christendom. Alleen maakt het weinig 
uit welke vorm: dat is in de traditie van het 
Amerikaans-religieuze individualisme en 
emotionalisme vanuit “economisch” stand-
punt een kwestie van persoonlijke smaak 
en vanuit “politiek” standpunt een kwestie 
van privacy. Kerken hebben, in een land 
waar een zeer grote sociale en economische 
mobiliteit bestaat, zowel in aantal mensen 
die verhuizen, het aantal keer dat ze in hun 
leven verhuizen en in de afstanden die ze 
daarbij afleggen, een sociaal integrerende 
functie voor nieuwkomers. Voor elke so-
ciale laag, voor elk opleidingsniveau, voor 
elk ras, voor elke ideologische achtergrond 
bestaat een kerk of een denominatie die on-
geveer dat segment van de bevolking be-
dient en integreert. Te weten tot welke de-
nominatie iemand behoort, is veel minder 
belangrijk dan de wetenschap dat iemand 
in het sociaal-religieuze weefsel past. Veel 
Amerikanen menen ook dat moraliteit ge-
fundeerd moet zijn in geloof. En ook hier 
geldt weer een post- of meta-ideologische 
visie dat het niet veel uitmaakt welk geloof. 
Zoals Eisenhower al zei: “Our government 
makes no sense unless it is founded in 
a deeply felt religious faith – and I don’t 
care what it is.”23 Men kan deze situatie 
vergelijken met wat men in de marketing 
aanduidt als mass customization:24 het zoe-
ken van de optimale verhouding tussen een 
massaal productieproces en een gesegmen-
teerde markt waarin men een basisproduct 
tegen minimale kosten in het eindstadium 
kan aanpassen aan de wensen van de indi-
viduele klant en zo consumptie kan kop-
pelen aan de individuele nood aan eigen-
heid: de consument kan zich, ondanks de 
massaproductie, toch individueel profileren 
en wel via zijn consumptiepatroon. Op het 
menu staan enkel hamburgers, maar de 



67 I JAARGANG  44  NUMMER  1  I  LENTE  2010

Opium  of  the  people,  by  the  people  for  the  people.  Christendom,  religie  en  politiek  in  de  Verenigde  Staten   -   Danny Praet

waitress geeft U een pleroma aan keuzes, 
gaande van vier vormen van cuisson, tot 
vijf verschillende sauzen op de hamburger 
en zelfs tien verschillende dressings op één 
en dezelfde salade. 

Het belangrijkste politieke aspect van The 
Moral Majority was het streven naar een 
eenheid binnen de enorme diversiteit van 
religieus rechts. Het initiatief van de TV-
predikant bracht diverse strekkingen sa-
men op basis van een gemeenschappelijke 
vijand: christelijke bewegingen die qua 
theologie (bijvoorbeeld trinitariërs versus 
unitariërs, katholieken versus protestanten) 
en kerkstructuur (“papisten”, episcopali-
ans, presbyterians, congregationalisten,…) 
elkaars tegengestelden zijn, komen in een 
soort postideologisch of toch postdogma-
tisch pragmatisme samen om te ageren 
tegen specifieke thema’s zoals abortus, 
de holebi-beweging, de evolutieleer, het 
ochtendgebed en tegen wat zij in het alge-
meen “secular humanism” noemen. Deze 
supra-denominationele wil om te wegen 
op de politiek neemt ook een zeer concreet 
karakter aan via het Amerikaanse systeem 
van “voter registration”. Tegenover politie-
ke kandidaten en verkozenen kan religieus 
rechts stellen te beschikken over een groot 
potentieel aan stemmers aan wie zij stem-
advies kunnen geven of, zoals dat heet, 
objectieve informatie verstrekken over 
het stemgedrag en de opvattingen van de 
verkozenen en de kandidaten met betrek-
king tot een reeks thema’s die zij willen 
aankaarten.

De Evangelicals hebben lang geprobeerd 
dit te doen door rechtstreeks te wegen op 
de presidentsverkiezingen maar zijn hier-
in ook lang teleurgesteld. De democraat 
Jimmy Carter (1977-1981) was weliswaar 
een “born again Christian” met Southern 
Baptist achtergrond maar zijn buitenlandse 
politiek vond men te irenisch en zijn bin-
nenlandse politiek, vooral dan met be-
trekking tot vrouwenrechten en abortus, 
te liberaal. Daarom steunden zij actief de 
Republikeinse kandidaat Ronald Reagan 
(1981-1989): het is in deze periode dat het 
reële politieke potentieel van de “Evange-
licals” begon door te dringen tot de poli-
tieke machthebbers. Maar, eens verkozen, 
bleken deze machthebbers niet zomaar be-
reid te luisteren naar de lobbygroepen die 
claimden voor hun verkiezing gezorgd te 
hebben. Daarom besloot een van de rijkste 

en machtigste TV-predikanten, Pat Ro-
bertson (° 1930), het hoofd van CBN, the 
Christian Broadcasting Network, zelf een 
gooi te doen naar de politieke macht door te 
trachten in de voorverkiezingen verkozen 
te worden als Republikeinse presidentskan-
didaat. Ondanks zijn aanvankelijk succes, 
en mede door het plots opduiken van een 
aantal financiële en seksuele schandalen 
omtrent predikanten haalde hij het niet. 
De kandidaat van het Republikeinse esta-
blishment, Bush Sr. haalde het en hij werd 
uiteindelijk ook verkozen tot president 
(1989-1993). Door de stunt van Robertson 
was het politieke belang van deze christe-
nen echter voor iedereen duidelijk gewor-
den. Men berekende dat men verkozen kon 
worden door “only evangelicals”. Dus de 
stemmen van katholieken, joden en main-
stream-protestanten waren niet meer strikt 
noodzakelijk. Pat Robertson was in 1987 
een van de oprichters van de organisatie 
die The Moral Majority heeft afgelost. The 
Christian Coalition of America. De grote 

gangmaker hiervan was lang een jonge 
republikeinse “wonder boy”: Ralph Reed 
(°1961). In 1995 haalde hij nog de front-
pagina van Time Magazine met het dub-
belzinnige bijschrift “The Right Hand of 
God”. Reed is nu, zoals dat heet, wat op de 
achtergrond getreden. Onthullingen over 
zijn financiële banden met de fraudeur Jack 
Abramoff en zijn rol in een schandaal rond 
Native American Casino’s hebben hem de 
das omgedaan. Reed had geld aanvaard van 
een casino van de ene Indianenstam om op 
religieuze gronden campagne te gaan voe-
ren tegen de zonde van het gokken; wat in 
werkelijkheid specifiek gericht was tegen 
het openen van een casino door een riva-
liserende stam. Bij zijn gooi naar een per-
soonlijk politiek mandaat in Georgia kon 
hij bij de kiezers niet bepaald op genade 
rekenen.25 Maar Reed is wel verantwoor-
delijk geweest voor het opstellen van chris-
telijk-conservatieve adressenlijsten met, 
naar verluidt, ca. 2,5 miljoen adressen. Dit 
combineerde hij met een bewuste poging 



I 68 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

om zo veel mogelijk een machtsbasis uit 
te bouwen van onderuit, door het constru-
eren van een rechts-religieuze “grassroots 
beweging” en door in eerste instantie aan-
wezig te zijn in lokale raden en besturen, 
om van daaruit ook de hogere niveaus te 
veroveren.

Bush Senior wist Robertson dus de pas af 
te snijden. Hij is een episcopelian van een 
sociaal elitaire en cultureel-cerebrale Oost-
kustdynastie. Bush Sr. en het republikeinse 
establishment ontgoochelden hun nieuwe 
achterban met een daadwerkelijke politiek 
waarin de “evangelicals” eigenlijk geen 
enkel punt van hun agenda gerealiseerd za-
gen. Mede door de ontgoocheling van dit 
deel van de republikeinse achterban kreeg 
de democraat Bill Clinton (1993-2000), 
een Southern Baptist, maar politiek en 
moreel gesproken een “liberal”, het vol-
gende presidentschap. De bekering en de 
expliciete zelfstilering26 van Bush Jr. als 
een born again evangelical en als een “ver-
loren zoon” (2000-2008) kon de “evan-
gelicals” opnieuw warm maken voor de 
Republikeinse partij. Maar hun steun heeft 
– zoals men weet – in 2000 niet bepaald 
een “land slide” veroorzaakt en Bush werd 
niet zozeer verkozen dan wel benoemd ten 
koste van Al Gore. We gaan de resterende 
bladzijde ons hier toegekend niet gebruiken 
om een overzicht te geven van de band tus-
sen religie en politiek zoals die zich in de 
Bush-administratie heeft ontplooid. Dat is 
voldoende bekend: de persoonlijke religio-
siteit van Bush Jr., de religieuze sessies in 
het Witte Huis, de bijbelstudiegroepen, de 
gebeden aan de start van kabinetsraden, het 
benoemen van gelijkgezinden op belang-
rijke posten, en zoverder. Maar men moet 
wel stellen dat zelfs na acht jaar Bush de 
“checks and balances” van de VS eigen-
lijk hebben gewerkt en er niet zo heel veel 
werkelijk veranderd is. De binnenlandse 
strijdpunten van de “evangelicals” zijn nog 
steeds niet in hun voordeel beslecht: abor-
tus is nog steeds legaal, de religieuze poli-
tiek in de openbare scholen en in de open-
bare instellingen is nog niet veranderd. Wel 
heeft de Bush-administratie zwaar gewo-
gen op de financiële aspecten van een aan-
tal religieus-ethische kwesties. In negatieve 
zin door in de VS zelf fondsen te schrap-
pen voor, bijvoorbeeld, stamcelonderzoek 
of abortusklinieken of, in het buitenland, 
door bij ontwikkelingshulp christelijk ge-
ïnspireerde programma’s te ondersteunen, 

zoals programma’s die tegen AIDS ont-
houding promoten boven het uitdelen van 
condooms. Maar de voornaamste concrete 
bijdrage tot een grotere interactie tussen 
staat en religie was natuurlijk de financie-
ring van sociale programma’s op religieuze 
grondslag, de zogenaamde Faith-based Ini-
tiatives. We kunnen deze maatregelen hier 
niet bespreken, maar willen enkel nog de 
aandacht vestigen op het feit dat één jaar 
Obama ook op dat vlak niet geresulteerd 
heeft in een radicale breuk met het verle-
den. Over de Amerikaanse religiositeit en 
het irrationele messianistische verwach-
tingspatroon rond deze presidentskandidaat 
kan men uiteraard een apart artikel schrij-
ven, maar we willen hier enkel opmerken 
dat hij de veel besproken faith-based ini-
tiatives gewoon lijkt verder te zetten. Er 
is een kleine naamswijziging gebeurd die 
misschien wijst op een accentverschuiving. 
De initiatieven worden nu beheerd door 
The office of faith-based and neighborhood 
partnerships maar dit bureau krijgt nog al-
tijd advies van een raad van 25 vooral reli-
gieuze gezagsdragers.27 

Wel lijkt het alsof de Bush-jaren opnieuw 
een groep Amerikaanse christenen, en ver-
moedelijk een grote groep rechtse christe-
nen, overtuigd heeft van de onwenselijk-
heid van een nauwe band tussen religie en 
politiek. Het Pew Research Centre for the 
People and the Press legde midden vorig 
jaar de volgende stelling voor: “Kerken en 
religieuze organisaties moeten zich bij po-
litieke kwesties afzijdig houden en mogen 
hun opvattingen over dagdagelijkse sociale 
en politieke kwesties niet naar buiten bren-
gen.”28 In 2004 was slechts 44 % van de 
ondervraagden van oordeel dat kerken zich 
politiek afzijdig moesten houden. In 2008 
antwoordde 52 % dat zij tegen inmenging 
waren. De omgekeerde visie, namelijk dat 
kerken wel dagdagelijkse sociale en poli-
tieke standpunten moeten innemen, is ge-
daald van 51 naar 45. Bovendien werd deze 
stelling gekoppeld aan een vraag om zich 
bekend te maken als democraat, als repu-
blikein of als onbeslist, en daaruit blijkt dat 
de omslag van een meerderheids- naar een 
minderheidsstandpunt te verklaren is als 
een omslag binnen de groep van zelfver-
klaarde republikeinen. De visie van de de-
mocraten is in die vier jaar ongeveer gelijk 
gebleven: 51-52 % tegen. Maar bij de onbe-
sliste stemmers zien we dat de meerderheid 
nu tegen is: in 2004: 45 %, maar in 2008 

al 55%. Bij de zelfverklaarde republikeinen 
was in 2004 slechts 37 % tegen inmenging 
van religie in politiek. In 2008 was dat 51 
% geworden. De Bush-jaren hebben er dus 
voor gezorgd dat een meerderheid van de 
bevolking gekant is tegen een nauwe band 
tussen politiek en religie. 

Noten:

1 Ik verwijs ook graag naar een ruimere histo-

rische behandeling van de verhouding tussen 

politiek en religie in de VS die zal verschijnen 

onder de titel “Omega: eschatologie, christelijk 

fundamentalisme en de VS-politiek” in het 

boek Christendom en Filosofie, uitgegeven door 

Danny Praet & Nel Grillaert. Het betreft een 

bundel gebaseerd op de eerste lezingenreeks 

van het Centrum voor de Studie van Christelijke 

Tradities (CSCT) van de Universiteit Gent: te 

verschijnen begin 2010 bij Academia Press te 

Gent.
2 We spreken over de Engelse kolonisatie om-

dat hier de grondslag is gelegd voor de relatie 

tussen religie en politiek in de VS. De oudste 

christelijke vestiging op het latere territorium 

van de VS was natuurlijk katholiek en Spaans, 

in Florida, waar San Agustín (Saint Augustine) 

gesticht is in 1565. Florida werd pas aan de VS 

toegevoegd in 1845, maar voor alle staten die 

van een Spaanse, Mexicaanse, Franse of Rus-

sische hegemonie overgingen tot de VS geldt 

dat daar ook de oude verhouding tussen Kerk en 

Staat ophield te bestaan.
3 Withrop S. Hudson, Religion in America. 

An historical account of the development of 

American religious life. New York, 1965, p. 

11 voor verdere verwijzingen. Zie voor alle 

aspecten van de religieuze geschiedenis van 

de VS ook de 1192 pagina’s van Sydney E. 

Ahlstrom, A religious history of the American 

People. Second edition with a new foreword 

and concluding chapter by David E. Hall. New 

Haven & London, 2004, hier met name I, 7, p. 

99-119: “Empire, commerce, and religion: a 

survey of early colonization.”
4 De officiële naam van deze denominatie 

is de Society of Friends, heden de Religious 

Society of Friends. De hoofdstad van Pennsyl-

vania, Philadelphia (“Stad van de Broederlijke 

Liefde”), is uiteraard ook een verwijzing naar 

het christelijke egalitarisme van deze strekking, 

die teruggaat op George Fox (1624-1691). Fox 

en zijn volgelingen leggen de nadruk op “het 

innerlijke licht”: hun oorspronkelijke naam was 

trouwens “Kinderen van het Licht”. Centraal 

staat hun geloof in de aanwezigheid van de 

Heilige Geest in elke mens. Ten opzichte van 



69 I JAARGANG  44  NUMMER  1  I  LENTE  2010

Opium  of  the  people,  by  the  people  for  the  people.  Christendom,  religie  en  politiek  in  de  Verenigde  Staten   -   Danny Praet

de “mainstream” protestantse Bijbelgerichtheid 

stellen zij de Heilige Geest als inspiratiebron 

van de Schrift dus nog hoger dan de autoriteit 

van de Bijbel. ‘Quaker’ is een geuzennaam, 

spottend gegeven door een rechter die door 

Fox aangemaand werd te beven voor de Wrake 

Gods, of als spot voor de lichamelijk-emotione-

le uitbarstingen tijdens de stille bijeenkomsten, 

waarbij de leden samen in stilte wachten tot 

iemand de gave van de Geest krijgt en geroepen 

wordt te getuigen. Quakers verwerpen door-

gaans elke priesterlijke hiërarchie, en zijn zeer 

vaak in conflict gekomen met de overheden: ve-

len zijn als martelaren gestorven omdat ze wei-

gerden eden af te leggen, belastingen te betalen 

of legerdienst te vervullen. Deze veelzijdige 

autonomie van de gelovigen en hun vrijwillige 

gemeenschappen hebben uiteraard gezorgd voor 

een groot aantal afsplitsingen – schisma’s – bin-

nen deze beweging. Afsplitsingen zijn dan ge-

motiveerd door het wel of niet instellen van een 

clerus, discussies over de verhouding tussen de 

autoriteit van de Bijbel en het Innerlijke Licht, 

enzoverder. Men schat het aantal “Friends” 

in de VS nu nog rond de honderdduizend. Zie 

Ahlstrom, o.c. (nr. 3), pp. 206- 213.
5 Ahlstrom, o.c. (nr. 3), pp. 166-167 voor 

Williams en Hutchinson; pp. 572-573 voor het 

judaïsme. Er waren al ca. 1654 joden vanuit 

Brazilië naar Nieuw Amsterdam gekomen; de 

families die in 1763 het synagogegebouw lieten 

inwijden, kwamen rechtstreeks uit Nederland.
6 In twee artikels voor Die Presse: “Der 

nordamerikanische Bürgerkrieg”, No. 293, 

25 Oktober, 1861 en “Der Bürgerkrieg in den 

Vereinigten Staaten”, Die Presse, Nr. 306, 7 

November 186l.
7 Een Nederlandse vertaling van deze (zeer 

korte) speech vindt men in J.P. Guépin (ed.), 

Schokkende redevoeringen. Amsterdam, 1990, 

p. 563.
8 Met name in artikel 6 van de Grondwet:  “The 

Senators and Representatives before mentioned, 

and the members of the several State Legislatu-

res and all executive and judicial Officers, both 

of the United States and of the several States, 

shall be bound by Oath or Affirmation, to sup-

port this Constitution; but no religious test shall 

ever be required as a qualification to any office 

or public trust under the United States.”
9 We verwijzen naar het begin van de Verkla-

ring: “When in the course of human events, it 

becomes necessary for one people to dissolve 

the political bands which have connected them 

with another, and to assume among the powers 

of the earth, the separate and equal station to 

which the Laws of Nature and of Nature’s God 

entitle them, a decent respect to the opinions 

of Mankind requires that they should declare 

the causes which impel them to the separation. 

We hold these Truths to be self-evident, that all 

Men are created equal, that they are endowed 

by their Creator with certain unalienable rights, 

that among these are Life, Liberty, and the 

Pursuit of Happiness, that to secure these rights, 

governments are instituted among men, deriving 

their just powers from the consent of the go-

verned, that whenever any form of government 

becomes destructive of these ends, it is the right 

of the people to alter or to abolish it, and to 

institute new government, laying its foundation 

on such principles, and organizing its powers in 

such form, as to them shall seem most likely to 

effect their safety and happiness.”
10 “Done in convention by the unanimous 

consent of the States present, the seventeenth 

day of September in the Year of our Lord one 

thousand seven hundred and eighty seven and 

of the Independence of the United States of 

America the twelfth in witness whereof we have 

hereunto subscribed our names, …”
11 Geciteerd in Garry Wills, Head and Heart. 

American Christianities. New York, 2007, p. 

199-200, met verdere verwijzing naar Merill 

D. Peterson (ed.), Thomas Jefferson: Writings. 

(Library of America, 1984), p. 510.  Zie ook 

van Garry Wills: Under God: Religion and 

American Politics, New York 1990.
12 Zie Reinder Bruinsma, Geloven in Amerika. 

Kerken, geschiedenis en geloof van christenen 

in de Verenigde Staten. Zoetermeer, 1998, pp. 

199-201 met verdere verwijzingen. 
13 Het rapport, samengesteld door Barry A. 

Kosmin & Ariela Keysar kan men online 

raadplegen op deze URL: http://b27.cc.trincoll.

edu/weblogs/AmericanReligionSurvey-ARIS/

reports/p1a_belong.html
14 Frank Newport, “This Easter, Smaller Per-

centage of Americans Are Christian.” Gallup 

Poll Briefing, 4/10/2009, p. 1.
15 Zie http://www.gallup.com/poll/122075/

Religious-Identity-States-Differ-Widely.aspx
16 Een van de eerste besprekingen vindt men 

bij Sidney E. Mead, The lively experiment: the 

shaping of Christianity in America. New York, 

1963. Robert N. Bellah, “Civil Religion in 

America.” in: Journal of the American Academy 

of Arts and Sciences 96 (1), Winter 1967, 

p. 1–21; zie ook zijn The Broken Covenant: 

American Civil Religion in Time of Trial. 

Chicago, 1992. Zie ook het algemene werk van 

Emilio Gentile, de Italiaanse specialist van de 

religiositeit van totalitaire regimes: Le religioni 

della politica: Fra democrazie e totalitarismi. 

Roma & Bari, 2001. (Engelse vertaling: Politics 

as religion. Princeton, NJ, 2006), en zijn studie 

van de VS: La democrazia di Dio. La religione 

americana nell’era dell’impero e del terrore. 

Ibidem, 2008.
17 Manfred Brocker, “Einleitung” in: id. (ed.), 

God Bless America. Politik und Religion in den 

USA. Darmstadt, 2005, p. 9.
18 In de zaak Newdow versus US Congress, zie 

Manfred Brocker, “Die verfassungsrechterliche 

Dimension: Religionsfreiheit und das Verhältnis 

von Kirche und Staat.” in: id. (ed.), God Bless 

America, p. 50-67 voor een goed overzicht van 

allerlei disputen. 
19 Zie hierover de bijdragen van Stefaan Blan-

cke en Johan Braeckman: “’You can’t make a 

monkey out of me’. Over het creationisme, van 

het apenproces tot Intelligent Design” te ver-

schijnen in Danny Praet & Nel Grillaert (ed.), 

Christendom en filosofie. Gent: Academia Press, 

2010 en ruimer “Het zweepstaartje als gids tot 

God: Intelligent Design.” in Danny Praet & Nel 

Grillaert (ed.), Christendom en de wetenschap-

pen. Gent: Academia Press, 2010.
20 Zie William Martin, With God on our side. 

The rise of the religious right in America. 

New York, 1996; revised edition 2005 voor 

de politieke strategie van religieus rechts tot 

G.W. Bush. Voor een algemene analyse van 

zijn ethiek: Peter Singer, De president van 

goed en kwaad. De ethiek van George W. Bush. 

Rotterdam, 2004; specifiek over de religieuze 

inspiratie en aspiraties van deze president: § 5, 

“De kracht van het geloof.”, pp. 99-121.
21 Wij gaan de term ook niet vertalen omdat 

“evangelicalen” of “evangelischen” voor ons 

vreemd klinken.
22 Zie de bijdrage van Freddy Mortier, “De 

onwaarschijnlijkheid, overbodigheid en scha-

delijkheid van theïsme” te verschijnen in de 

CSCT-bundel Christendom en filosofie, Gent: 

Academia Press, 2010, voor een aantal interes-

sante beschouwingen rond de beperkte graad 

van secularisering in de VS.
23 Geciteerd bij Garry Wills, o.c. (nr. 11), p. 

453.
24 Met dank aan mijn goede vriend Jim Barbour 

van Elon University, North Carolina: econo-

mieprofessor met een grote interesse voor de 

geschiedenis van het christendom, voor het 

koppelen van dit marketingconcept aan het 

Amerikaanse religieuze landschap, tijdens een 

discussie “in situ”.   
25 Zie James Carney, “The Rise and Fall of 

Ralph Reed.” in Time Magazine, 23/07/2006.
26 Zie de kritische kanttekeningen van Craig 

Unger, De ondergang van de familie Bush. Roe-

selare, 2008, pp. 90-97 bij de officiële versie 

dat deze bekering in 1985 door Billy Graham 

zou gerealiseerd zijn. Andere kritische werken: 



I 70 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Kevin Philips, American dynasty. Aristocracy, 

fortune and the politics of deceit in the house of 

Bush. New York & London, 2004.
27Zie http://www.whitehouse.gov/

administration/eop/ofbnp/about
28 De stelling: “Churches and other houses of 

worship should keep out of political matters and 

not express their views on day-to-day social and 

political matters.” Zie http://people-press.org/

report/445/religion-politics


