
71 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE 2010

Socrates  als  criticus

Guy Quintelier

Kopstukken Filosofie

Hoe komt het dat een 
filosoof door zijn tijdgenoten 

ter dood wordt gebracht?

Volgens Hegel is Socrates de meest be-
langrijke figuur in de geschiedenis van de 
wijsbegeerte − zeker de meest interessante 
in de filosofie van de oudheid − hij is een 
wereldhistorische figuur1. Hij is namelijk 
het prototype van een filosoof. 

Socrates, die tussen 469 en 3992 in Athe-
ne3 leefde4, is echter door zijn stadsgeno-
ten op een definitieve wijze het zwijgen 
opgelegd5. Hij werd na een proces wegens 
godslastering, verachting van de staats-
godsdienst en het misleiden van jongelin-
gen6 veroordeeld tot het drinken van de 
gifbeker7.

Het is niet uitzonderlijk dat een filosoof 
veroordeeld wordt. Ook andere filosofen, 
namelijk Anaxagoras, Protagoras en Aris-
toteles, zijn veroordeeld en uit hun stad 
verbannen.8

Een gelijkaardige veroordeling en terecht-
stelling onderging ook de in onze christe-
lijke cultuur nog meer bekende Jezus van 
Nazareth, die tussen 6 en 4 vóór Christus in 
Bethlehem of Nazareth9 geboren is.

Zo kan men verschillende parallellen trek-
ken tussen Jezus van Nazareth – die vol-
gens sommigen naar eigen zeggen de zoon 
van god is – en de meer dan 4 eeuwen 
eerder levende Socrates uit Athene − die 
door Plato toch iets meer bescheiden als 
een geschenk vanwege de god aan Athene 
beschouwd werd10. (In de Middeleeuwen 
spraken sommige christenen zelfs over de 
heilige Socrates.11) 

Volgende parallellen tussen Socrates en Je-
zus vallen zeker op:

 - Ze hebben zelf niets geschreven: er 
werd over hen geschreven door men-
sen die hen al of niet persoonlijk hebben 

gekend: evangelisten, apocriefe schrijvers, 
… voor de ene; bij Socrates voornamelijk 
Plato, Xenophon en enkele minder beken-
de schrijvers12. Over Socrates werden ook 
komedies geschreven; de bekendste is De 
Wolken van Aristophanes. 

 - Tussen de verschillende auteurs over 
deze historische figuren zijn er duidelijke 
verschillen in de presentatie van de desbe-
treffende persoon.

 - Beiden spraken zich voornamelijk uit 
over een moraal voor het leven, over de 
manier waarop men het beste zou leven. 
Socrates interesseerde zich niet in een filo-
sofie van de natuur, die door velen van zijn 
voorgangers wel beoefend werd. Dit thema 
interesseerde ook Jezus van Nazareth niet.

 - Beiden werden door hun tijdgenoten na 
een rechtspraak ter dood gebracht.

*

Het feit dat Socrates zelf niets geschreven 
heeft, en zij die over hem geschreven heb-
ben mekaar dikwijls tegenspreken, maakt 
het juist moeilijk om vast te stellen wat 
Socrates nu juist zelf wel zou beweerd heb-
ben.13 Dit is het zogenaamde ‘Socratische 
probleem’ − wat is afkomstig van Socrates 
zelf en wat van de auteurs die over hem 
schreven?14 En is wat andere auteurs over 
hem schrijven wel waarheidsgetrouw?15 
Maar is het zo noodzakelijk om te weten 
wat Socrates juist bedoelde? Wat zijn be-
weringen waren? 

Voor ons mensen is het toch belangrijker te 
zien welke inzichten er verworven zijn en 
gepresenteerd worden? Wat de betekenis 

van die inzichten voor ons leven – ons 
denken en ons handelen– kunnen hebben? 
Wat daarvoor de argumenten zijn? Of die 
inzichten en argumenten ervoor nu ko-
men van Socrates of ‘Jefke Pipia’ is toch 
niet zozeer van belang. Socrates interes-
seerde zich trouwens ook in de meningen 
van de filosofisch niet-gevormde, ‘gewone’ 
mensen.

*

Hoe komt het dat een filosoof door zijn tijd-
genoten ter dood wordt gebracht? En niet 
alleen Socrates en Jezus (die je toch ook als 
een ‘filosoof’ of beter misschien een soort 
sofist, een wijze, kunt beschouwen), maar 
anderen werden ook ter dood gebracht of 
verbannen, − al of niet drastisch het zwij-
gen opgelegd. Hoe komt dat? 

Dat heeft te maken met wat filosofie in feite 
is. 

En aangezien Socrates het prototype van 
een filosoof is, kunnen we via Socrates 
reeds heel wat over filosofie leren. Maar 
ook omgekeerd geldt het: als ik hier ga 
uitleggen wat filosofie is, zul je zien dat ik 
daarbij al serieus wat over ‘Socrates’ als 
prototype van de filosoof zoals hij voor-
namelijk in de geschriften van Plato naar 
voren komt, vertel.

Filosofie is principiële (negatieve, zakelij-
ke) kritiek op bestaande wantoestanden.16

Dat betekent dat er maar gefilosofeerd 
wordt wanneer er wantoestanden bestaan, 
en mensen zich daarvan bewust moeten 
zijn. Dat wil zeggen dat ze daarvoor gevoe-
lig moeten zijn. Sommige (rechtse) mensen 
willen niet bewust geconfronteerd worden 
met bestaande wantoestanden. Ze vluchten 
liever in de veiligheid van hun cocon. Het 



I 72 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

“eerste zaak”, datgene wat letterlijk ‘als 
eerste genomen’ wordt.

Het woord ‘kritiek’ in de definitie van wijs-
begeerte wijst op het feit dat men juist de 
realiteit zodanig bekijkt, zodanig uit elkaar 
legt, uiteenlegt, dat men doorstoot tot de 
principiële oorzaken. Socrates meent juist 
dat mensen ethisch verkeerd handelen, 
omdat ze geen kennis hebben van de juiste 
morele principes. Volgens hem is deugd 
kennis. Vanaf het moment dat men inzicht, 
kennis verwerft in het juiste principe, kan 
men volgens Socrates niet anders dan vol-
gens dit juiste principe handelen. Socrates 
ontkent de mogelijkheid dat een persoon 
tegen beter weten in handelt.

De bepaling van wijsbegeerte kan nog ver-
fijnd worden. Voor echt filosofische kritiek 
is het voldoende dat zij negatief is. Als we 
weten welk principe oorzaak van de wan-
toestanden is, dan weten we wat er moet 
veranderd worden, indien we die wantoe-
standen willen opheffen. En we weten dus 
ook dat het alternatieve principe een ont-
kenning moet zijn van het heersende, ge-
bruikte principe. Maar een filosoof moet 
niet helemaal zeggen welk nieuw principe 
er nu moet gevolgd worden; zijn kritiek 
blijft geldig ook al kan hij niet juist aandui-
den wat het alternatief is, en hoe men het 
kan bereiken. Of zoals Plato stelde: je moet 
zelf geen soep kunnen maken, om vast te 
stellen dat de soep slecht is. (Zijn of haar 
kritische analyse kan natuurlijk wel op zijn 
consistentie en zijn realiteitszin bekeken 
worden.)  Filosofie is negatieve principiële 
kritiek. Dat valt op in vele van de dialogen 
van Plato waarin het optreden van Socrates 
centraal staat: Socrates ondervraagt kri-
tisch de traditionele en bekende meningen 
van anderen over morele begrippen, en de 
dialoog eindigt dikwijls ‘onbeslist’: de me-
ningen van de anderen over die begrippen 
zijn onhoudbaar gebleken, maar een betere 
invulling van die begrippen geeft Socrates 
dikwijls niet.17 Daarom ook dat het moei-
lijk is de leer van Socrates uiteen te zet-
ten. Socrates gaf enkel negatieve kritiek 
op bestaande meningen over een bepaald 
meestal moreel onderwerp. Een filosoof 
moet geen alternatief naar voren brengen 
voor het bekritiseerde principe: de keuze 
voor het alternatieve principe moet demo-
cratisch zijn. De filosoof legt een nieuw 
principe niet op, hij stelt enkel dat de tot 
nu toe gebruikte principes niet voldoen, hij 

behoort dan ook tot de taken van een filo-
soof om mensen voor bestaande wantoe-
standen gevoelig te maken – te sensibilise-
ren heet dat in het ‘Nederlands’ – en hen op 
te roepen daaraan iets te doen. 

Hoe kan men daaraan iets doen? Door de 
oorzaken van de wantoestanden weg te ne-
men. Maar niet alle oorzaken zijn weg te 
nemen. Er zijn oorzaken waaraan mensen 
iets kunnen doen, en andere waaraan je 
niets kan doen – die los van je al of niet 
ingrijpen zich toch doorzetten, die je als 
mens niet (of nog niet) kan beheersen – 
bijvoorbeeld het feit dat de aarde op astro-
nomisch vlak mettertijd te ver van de zon 
komt te staan, zodanig dat menselijk leven 
en leven in het algemeen op de aarde on-
mogelijk wordt.

Maar vele wantoestanden die we als men-
sen aanvoelen, kunnen wel door mensen 
afgeschaft worden. Sommige zijn zelfs ver-
oorzaakt door het al of niet bewuste gedrag 
van mensen. De oorzaken van die wantoe-
standen zijn dan gewoontehandelingen en 
de daarbij achterliggende opvattingen die 
mensen al of niet bewust gebruiken, en 
die dus beginselen zijn waaruit die wan-
toestanden zijn ontstaan. Als je een ander 
woord voor beginsel wil, dat is “principe”. 
Aristoteles bepaalde ‘principe’ – maar hij 
sprak geen Latijn en noemde het in zijn 
taal ‘archè’: ‘het eerste waaruit iets bestaat, 
ontstaat of gekend wordt’ – het Griekse ‘ar- 
chè’ vinden we ook nog in onze taal terug: 
onze architecten zijn diegenen die de be-
ginselen (archai) van het bouwen kennen, 
de ‘aartsbisschop’ is de eerste bisschop, ar-
cheologie de kennis van het eerste, ... Een 
principe is de ‘oor-zaak’, de ‘oer-zaak’, de 

 Fresco uit een Romeinse villa uit de tweede eeuw na C. nabij Ephese



73 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE 2010

Socrates  als  criticus  -   Guy Quintelier

kan wel suggereren wat mogelijks een al-
ternatief principe is.

De filosofische principiële, kritische ana-
lyse tracht ook zakelijk te zijn. D.w.z. zoals 
Socrates volgens Plato ook doet: hij gaat 
zakelijk op de meningen van de anderen in; 
hij veroordeelt ze niet op morele gronden. 
Niet: “Jij bent een slechterik, en daarom 
is alles wat je zegt verkeerd.” Om het een 
beetje karikaturaal voor te stellen: er zijn 
mensen die beweren dat 2 + 2 niet 4 is, om-
dat Hitler, “die smeerlap”, dat ooit gezegd 
heeft. Of er zijn mensen die het hele werk 
van Freud, Marx of Aristoteles, belachelijk 
vinden en niet de moeite waard om zich 
ermee te confronteren, omdat ze zich over 
sommige zaken vergist hebben. Weet je, 
het is gebleken dat Einstein op school eens 
een rekenfout gemaakt heeft … betekent 
dat dan dat men al zijn werk als verkeerd 
moet beschouwen? Als je aan de conclusies 
van een denken wil ontsnappen, dan moet 
je (tenminste een van) de denkstappen die 
tot die conclusie leiden, ontkrachten. Een 
loutere morele veroordeling van de denker 
volstaat niet. 

Filosofie gaat over de zakelijkheid van be-
weringen en de argumenten ervoor, niet 
over morele veroordelingen. Zakelijkheid, 
zeg ik, dat is niet gelijk aan objectiviteit. 
Ik wil hier toch dat ‘fenomenologisch’ on-
derscheid maken: Objectiviteit betekent dat 
je elke persoonlijke betrokkenheid op het 
‘object’ dat je bestudeert, afbreekt. Je moet 
het ‘object’ waarnemen zonder enige per-
soonlijke betrokkenheid erbij. Daarom dat 
men als hoogste objectieve wetenschappe-
lijkheid mathematische modellen ziet. De 
wiskunde is de meest ‘objectieve’ kennis 
die we hebben. In deze objectieve benade-
ring verdwijnt de werkelijke zaak; ze wordt 
vervangen door mathematische formules. 
Zakelijkheid daarentegen ontstaat juist 
omdat we voor die ‘objecten’ gevoelig blij-
ven, vertrekkende van onze lichamelijke 
en psychische gevoeligheden. Om het met 
een voorbeeld te illustreren: Als een ob-
jectieve wetenschapper àls objectieve we-
tenschapper een kamer betreedt en hij wil 
de temperatuur ervan weten, dan kijkt hij 
naar de thermometer − een ‘mathematisch’ 
meetinstrument − en zegt hij: ha, het is 22 
graden Celsius. Bij een zakelijke benade-
ring gaat men uit van de eigen lichamelijke 
gevoeligheid. Als de ene persoon de kamer 
betreedt, dan voelt die misschien voor hem 

koud aan, en hij gaat zorgen dat die kamer 
warmer wordt. En voor een ander persoon 
is die kamer juist te warm, en hij zet het 
venster open. De warmte of de koude van 
die kamer is geen loutere fantasie of inbeel-
ding van die persoon die daarbinnen treedt, 
die kamer zelf is voor hem of haar koud of 
warm. Die komt zakelijk zo over.

Deze ‘fenomenologische’ beschouwing 
botst wel met de uitweg uit de wantoestan-
den, die Socrates volgens Plato voorstaat: 
hij meent dat wantoestanden nu juist be-
staan omdat de mensen te veel betrokken 
zijn op de leefwereld, deze te veel vanuit 
hun eigen lichamelijke gevoeligheden 
benaderen. Dat ze te veel verhalen met 
persoonlijke belevenissen van zichzelf of 
anderen vertellen, wanneer hij vraagt naar 
wat volgens jou bijvoorbeeld ‘rechtvaar-
digheid’ is. Neen, zegt hij: het komt erop 
aan vast te stellen wat het begrip op zich-
zelf betekent. Wat is dat, rechtvaardigheid? 
Het begrip ‘rechtvaardigheid’ op zichzelf: 
een begrip dat men overal en altijd zou 
kunnen gebruiken, los van elke situatie 
en elke persoon, om vast te stellen, wat 
nu juist rechtvaardig is en wat niet. Maar, 
zoals reeds gesteld, komt Socrates zo goed 
als nooit tot een definitie van zo’n ethisch 
begrip dat helemaal los van de leefwereld 
en belevingswereld staat. We moeten op 
zoek naar een ander weten dan dat weten 
dat voldoet aan het Socratisch-Platoons-
Aristotelisch wetensideaal, waarbinnen de 
lichamelijke gevoeligheid wordt ontvlucht. 
We hebben een relevanter weten nodig dat 
wel vertrekt van de menselijke gevoelig-
heid, van de menselijke behoeften, belan-
gen en doelstellingen.

Als filosofie deze negatieve, zakelijke prin-
cipiële kritiek op bestaande wantoestanden 
is, dan is het niet verwonderlijk dat een 
filosoof botst met heersende meningen. 
Want enkele van die heersende meningen 
zijn juist oorzaak van bestaande, door men-
sen veroorzaakte wantoestanden. Want 
sommige wantoestanden zouden juist niet 
bestaan, als daarachter niet principes lig-
gen die door het merendeel van de mensen 
in feite al of niet bewust worden aanvaard. 
Men tracht soms nog aan die verantwoor-
delijkheid te ontsnappen door te stellen 
dat het anderen zijn die die wantoestanden 
veroorzaken: bijvoorbeeld de machtheb-
bers, de kapitalisten, de joden, de Walen, 
de moslims, de terroristen, … Het zijn 

altijd de anderen, maar nooit de door mij 
gehanteerde beginselen. Maar het ligt toch 
niet aan het feit dat die anderen van ons in 
sommige kenmerken verschillen, dat ze 
oorzaak van wantoestanden zijn. Het moet 
toch aan de principes zelf liggen die som-
mige mensen gebruiken, … Bijvoorbeeld: 
kapitalisten zijn niet de oorzaak van be-
staande wantoestanden, maar de oorzaak 
ervan is wel het door hen gebruikte prin-
cipe van de kapitalistische productiewijze. 
Trouwens, Marx en Engels zeggen zelf dat 
het kapitalisme zonder kapitalisten kan be-
staan, namelijk wanneer de functies van de 
kapitalisten worden overgenomen door bij-
voorbeeld bezoldigde staatsbedienden. Het 
toeschuiven van de verantwoordelijkheid 
op de anderen betekent toch maar dat men 
zijn eigen principes niet kritisch wil bevra-
gen, … Goede filosofie is altijd zelfkritisch. 
Daardoor verschilt een filosoof ook van een 
dogmaticus die zijn eigen principes niet wil 
bevragen. Beiden zijn wel kritisch: ook de 
dogmaticus is kritisch, … namelijk alleen 
tegenover de anderen. Een criticus is bo-
vendien ook zelfkritisch: hij stelt principes 
in vraag die ook in zijn eigen vel snijden. 
Om een voorbeeld te geven: persoonlijk 
denk ik dat het harmonie-ideaal oorzaak 
van de bestaande wantoestanden is, het feit 
dat mensen harmonie idealiseren veroor-
zaakt juist wantoestanden. Ik ga dat nu niet 
uitleggen, maar die stelling snijdt ook in 
mijn eigen vel. Ik heb ook graag harmonie 
in mijn leven.   

*

De filosoof als criticus botst met de heer-
sende meningen − meningen die volgens de 
filosoof wantoestanden veroorzaken. Deze 
meningen zijn opvattingen die heersen bij 
de massa. Een filosoof leeft dus in conflict 
met de heersende principes die wantoestan-
den veroorzaken.

Het is daarom dat Socrates ter dood is 
veroordeeld.18 In Plato’s Apologie van 
Socrates wordt juist deze botsing met de 
publieke opinie als grote oorzaak van de 
veroordeling van Socrates genoemd. Hij 
kon het niet halen tegen de heersende pu-
blieke opinie. 

Laten we daarom Plato’s Apologie van na-
bij bekijken.



I 74 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Socrates maakt in zijn verdedigingsrede 
onderscheid maken tussen twee soorten 
aanklagers – de vroegste aanklagers en de 
jongste aanklagers die voor zijn verdedi-
gingsrede hun aanklacht juist geuit en bear-
gumenteerd hebben. Wie waren de jongste 
aanklagers? “In het proces van Socrates 
was de voornaamste aanklager Anytus, een 
der toenmalige leiders van de democrati-
sche partij. Geslepen als hij was, zocht hij 
(en kocht hij wellicht, zoals een scholiast 
verzekert) de steun van een talentloos maar 
pretentieus jong dichter, Meletus, die de 
schriftelijke aanklacht ter griffie van de ko-
ning-archon (archoon basileus) neerlegde. 
Als derde aanklager trad op Lyco, een retor 
van zekere faam.”19 

De beargumenteerde aanklacht, de rede-
voering waarmee Socrates werd aange-
klaagd,  is niet bewaard gebleven.

In zijn verdedigingsrede stelt Socrates: 
“Vooreerst dan, Atheners, is het mijn 
plicht me te verdedigen tegen de eerste − 
valse − aanklachten en tegen mijn eerste 
aanklagers, vervolgens tegen aanklachten 
en aanklagers van latere datum. (b) Velen 
immers zijn er opgestaan om mij bij u aan 
te klagen, vroeger ook al, sinds ettelijke ja-
ren; en geen ziertje waarheid hebben zij ge-
sproken. Hen vrees ik meer dan Anytus en 
consoorten, al zijn ook dezen niet zonder 
gevaar. Maar, mijne heren, méér te vrezen 
zijn de anderen, bij wie de meesten onder 
u, van kindsbeen af, in de leer zijn gegaan 
en die u overtuigden en mij zwart maakten 
− al evenzeer <als de huidige aanklagers> 
tegen de waarheid in: ‘er is een zekere So-
crates, een geleerde, die de hemelverschijn-
selen navorst, die alles doorgrond heeft wat 
er onder de aarde is, en die recht weet te 
praten wat krom is’. (c) Door die reputatie 
rond te strooien, Atheners, zijn zij de aan-
klagers die ik moet vrezen. Want wie zoiets 
hoort, doet de mening op dat onderzoekers 
van dat slag ook geen goden vereren. Ver-
volgens zijn die beschuldigers talrijk, en 
geruime tijd reeds zijn ze met hun aankla-
gerswerk bezig; en ten derde konden zij 
u bepraten toen ge op een leeftijd waart 
waarop ge bij uitstek ontvankelijk moest 
zijn: sommigen onder u waren kinderen 
nog, of aankomende jongens. ’t Was letter-
lijk een proces bij verstek, waarbij niemand 
mijn verdediging opnam.” (Plato, Stepha-
nuspaginering20:  18a-c)

Deze oude aanklacht, deze roddel en las-
ter, deze negatieve publieke opinie over 
hem heeft Socrates nog meer te vrezen dan 
de jongste aanklacht. Daarvoor zijn drie 
redenen:

a) Onderzoekers van de hemel en het on-
dergrondse vereren geen goden. Wie zich 
niet bij de aarde houdt, betreedt het terrein 
van het buitenaardse, wat enkel toebehoort 
aan de goden.

b) De beschuldigers zijn talrijk en reeds 
lang bezig met hun aanklagerswerk. Het 
is dus een heersende publieke opinie. So-
crates als criticus komt daarmee in botsing, 
en wordt daarom aangeklaagd. Hij kan er 
dus niet onderuit. De oude aanklacht houdt 
in dat hij niet zomaar de heersende opinies 
aanvaardt, en wanneer hij zich tegen deze 
aanklacht keert, keert hij zich weer tegen 
een heersende opinie. Zijn verdediging is 
voor hem dus onbegonnen werk.

c) De menigte is gemakkelijk te bepraten, 
zeker als men appelleert aan lagere en niet 
helemaal beteugelde instincten. Dat leert 
ons toch de massapsychologie (toch bij Le-
bon en Freud). Kinderen zijn makkelijk te 
manipuleren – vraag dat maar aan K3 en 
konsoorten.

Socrates kon zich ook vroeger, vóór zijn 
proces, moeilijk tegen zijn eerste aankla-
gers verdedigen, “omdat het onmogelijk 
was de namen van die lui te weten te ko-
men of hen te noemen tenzij, ja, als ’t net 
een blijspeldichter betrof”. (18 c-d) Dus 
de anonieme massa, ofwel de wel gekende 
blijspeldichters die door hun manier van 
handelen – iemand belachelijk maken  – 
ook moeilijk te weerleggen zijn. De ons in 
dit verband meest bekende komediedichter 
is Aristophanes (cfr De Wolken)21.

Afgunst en lasterzucht zijn het moeilijk-
ste te bekampen. Het is vechten tegen 
schimmen, en een kruisverhoor afnemen 
zonder dat er iemand antwoordt, is zeker 
onmogelijk.

De oudste aanklacht, die gebaseerd is op 
een ‘lasterlijk vooroordeel’ en ‘afgunst’, is 
de voornaamste, – waarvan Socrates weet 
dat hij die het meeste te vrezen heeft. 

Het is dus zeker belangrijk om tenminste 
deze oudste aanklacht van nabij te bekijken.

“Wat is de beschuldiging waaruit de las-
tercampagne … is voortgesproten?” (19 a) 
en waarop zich Meletus ook in de jongste 
aanklacht baseert. 

De oudste aanklacht vat Socrates (Plato) 
nog eens samen in 19 b-c. De eerste be-
schuldiging luidt: “het navorsen van wat 
onder de grond en in de hemel gebeurt”. In 
het blijspel van Aristophanes treedt er een 
Socrates op die in de lucht wandelt en met 
zijn hoofd tussen De Wolken verkeert.

Maar Socrates beweert zelf dat hij nooit 
over zo een wetenschap, namelijk een na-
tuurfilosofie, gesproken heeft.22 In de li-
teratuur vind je de bewering dat Socrates 
zich enkel met moraal, dus met de mensen 
op aarde bezighield, en niet met ‘buiten-
aardse zaken’.

(Maar in welke mate is de gekende Pla-
toonse ideeënleer niet van Socrates afkom-
stig23 en  die is toch zo een ‘luchtzweve-
rij’?, namelijk goddelijke kennis los van de 
menselijke leefwereld …)

De twee andere beschuldigingen hangen 
samen: “het doen triomferen van het zwak-
ste argument over het sterkste” (door reto-
rische trucs) en “het aanleren van anderen 
van diezelfde kunsten” (dus van dezelfde 
trucs).

De Dertig Tirannen, die in 404-403, dus 
een vijf jaar voor Socrates’ proces, de lei-
ding van Athene in handen hadden, zouden 
volgens Diogenes Laërtius hem verboden 
hebben de retorica te doceren (zie Dioge-
nes Laërtius, II, 19-20). Socrates is echter 
geen sofist – hij gebruikt hier wel deze term 
niet: hij spreekt over retoren. In de Apolo-
gie verwijst hij naar Gorgias van Leontini, 
Prodicus van Ceos, Hippias van Ellis (19 e) 
en Evenus uit Paros (20 c) als retoren.

Hij probeert niet mensen, voornamelijk 
jonge mannen, te onderwijzen en daarmee 
geld te verdienen. (19 d) Hij bezit ook niet 
die wetenschap (20 c) om bij jongelingen 
“met kennis van zaken hùn natuurlijke mo-
gelijkheden (…) [te] ontwikkelen, namelijk 
als mens en als burger” (20 b).24

In feite geeft hij hierbij kritiek op één van 
zijn jongste aanklagers, de retor Lyco.

*



75 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE 2010

Socrates  als  criticus  -   Guy Quintelier

Socrates stelt zelf de vraag of die laster-
praatjes en het geroddel niet zouden weg-
gebleven zijn, ‘indien hij deed zoals ieder-
een’, ‘indien hij niets zou doen waardoor 
hij zich van de anderen onderscheidde’ 
(20c). Socrates wil daarom zijn best doen 
om aan te tonen wat hem “eigenlijk zowel 
die naam ‹van geleerde› als die verdacht-
making heeft bezorgd”, waarom men hem 
beschouwde als een uitzonderlijk geleerde 
die zich van de andere mensen onder-
scheidde. Het is “door niets anders dan 
door een zekere wetenschap” die hij bezit. 
Die wetenschap verschilt van de weten-
schap van “die andere heerschappen over 
wie ik het daareven had” – die behoren tot 
de door ons zo genoemde ‘sofisten’ – na-
melijk “een wetenschap die te hoog is voor 
mensen” (20 d). Socrates bezit niet de we-
tenschap van de sofisten; wie dat beweert, 
is een leugenaar en wil hem bekladden.

Socrates beroept zich op het orakel van 
Delphi waar de Pythia in naam van de god 
Apollo zou gezegd hebben, dat er “geen 
knappere kop” bestond dan Socrates. (De 
Pythia heeft dat medegedeeld aan Chae-
rephon, een zeer ijverige volgeling van 
Socrates, en bovendien − merkwaardig ge-
noeg − vriend van de democratische partij, 

die via Anytus Socrates hier berecht25.) De 
verdachtmaking tegenover Socrates is ont-
staan doordat Socrates zelf twijfelde aan de 
woorden van het orakel, en hij ‘met grote 
tegenzin’ die woorden op hun waarheids
gehalte wou uittesten: bestond er werkelijk 
niemand die geleerder was dan hij?

Op zoek naar een antwoord hierop onder-
vraagt Socrates verschillende mensen met 
verschillende ‘beroepsactiviteiten’: eerst 
een van de mannen die behoren tot diege-
nen die doorgaan voor geleerden, namelijk 
de politici, de staatslieden (zeker wordt 
Anytus, een van zijn jongste aanklagers, 
bedoeld); bij zijn onderzoek deed Socrates 
de volgende indruk over deze man op: “dat 
hij een man was die in de ogen van vele an-
deren, en speciaal in zijn eigen ogen, voor 
geleerd doorging, maar dat hij het niet 
wàs.” (21 c) Socrates toont hem dat ook 
aan, en heeft het bijgevolg bij hem ver-
korven. Socrates stelt nog: “hij verbeeldt 
zich wat te weten, terwijl ik, die het in feite 
evenmin weet, tenminste niet de pretentie 
heb het te weten. Hierin dan toch, al is dat 
ook niet veel, acht ik mezelf geleerder dan 
hem, dat ik me niet verbeeld te weten wat 
ik niet weet.” (21 d) Ook bij een andere, 
die doorgaat als nog meer geleerder dan 

de politici, doet Socrates diezelfde vast-
stelling, en haalt hij bijgevolg een nieuwe 
vijandschap van vele anderen op zijn hals 
(21 e). Socrates deed bij zijn onderzoek de 
volgende ervaring op: “zij die het hoogst 
aangeschreven stonden, waren juist zij, 
docht me, die het meest in gebreke bleven, 
wanneer ik hen mat naar de maatstaf van 
de god [namelijk wie heeft er de knapste 
bol?]; terwijl anderen, die voor minder 
doorgingen, meer aanleg toonden voor juist 
inzicht.” (22 a), zoals de slaaf die inzicht 
verwerft in een geometrische stelling (cfr. 
Plato’s dialoog Meno). Dus: wie pretentie 
heeft, verbergt meestal zijn domheid. 

De uitspraak van het orakel bleek absoluut 
onweerlegbaar. Niet alleen bij zijn onder-
zoek van de politici (tegen Anytus) bleek 
dat; maar ook nog bij de dichters en de hand-
arbeiders. Socrates ondervroeg de dichters 
− waartoe ook Meletus behoorde − naar 
de zin van hun gedichten. Maar blijkbaar 
konden de dichters daar niet goed op ant-
woordden, en kwam Socrates tot de bevin-
ding: “hun oeuvre is geen verstandswerk, 
doch het resultaat van een soort aangebo-
ren begaafdheid; zij zijn geïnspireerden, 
net als de profeten en orakelzangers. Dezen 
ook kunnen immers allerlei voortreffelijke 

De dood van Socrates, door Jacques-Louis David olieverf op doek, Metropolitan Museum of Art, New York



I 76 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

uitspraken doen, maar begrijpen geen snars 
van wat zij zeggen.” (22 c).

Van de handarbeiders, waarvoor ook de 
democraat Anytus opkomt, weet Socrates, 
die weet dat hij niets weet, dat zij “dingen 
verstonden waar [hij] geen verstand van 
had, en in dat opzicht waren ze geleerder 
dan [hij]”26, maar ook bij hen moet hij be-
sluiten “dat zelfs onze goede vrienden de 
vaklui mank gingen aan hetzelfde euvel 
als de dichters: door het feit dat zij zo flink 
hun ambacht uitoefenden, meende ieder 
van hen ook in de andere meest gewichtige 
aangelegenheden de geleerdheid in pacht te 
hebben.” (22 d) ‘Schoenmaker, blijf bij uw 
leest!’27 Xaveer De Win, de vertaler naar 
het Nederlands, ziet hierin terecht een aan-
duiding van het feit dat Socrates de draak 
steekt met de democratische opvatting dat 
iedereen zijn woord mag meepraten waar 
het de politiek betreft. Het zijn de ‘demo-
craten’ die Socrates ter dood veroordelen. 
[Als men onder het volk de massa verstaat, 
komt men tot zo een besluit: de massa wil 
niet tegengesproken worden – omdat ze op 
een ‘onbewust’ niveau redeneert. Het on-
bewuste kent, volgens Freud, geen tegen-
stellingen. Echte democratie houdt echter 
conflicten in.]

Socrates’ ondervraging van zijn stadsge-
noten is een voorbeeld van een ‘socratisch 
gesprek’. Met zijn zogenaamde socrati-
sche methode, die Plato zelf als Socrates’ 
‘maieutiek’ (verloskunde: het beroep van 
Socrates’ moeder) heeft aangeduid, wrikt 
Socrates bij zijn gesprekspartners inzich-
ten los die deze partners reeds in zich had-
den, maar waarvan zij zich nog niet bewust 
waren. De socratische werkwijze is echter 
niet altijd zo positief: ze streelt niet de ij-
delheid van de gesprekspartners; ze komt 
dikwijls neer op een ‘narcistische’ kren-
king. Socrates stelt de arrogantie van zijn 
dialoogpartners aan de kaak (zie Popper, 
p. 280). De pretentie iets te weten wordt 
onderuitgehaald28.

Door zijn onderzoek te voeren en iedereen 
te laten aanvoelen dat hun pretentie iets echt 
te weten, vals is, heeft Socrates zich niet al-
leen veel vijanden op de hals gehaald, maar 
ook de reputatie een geleerde te zijn. “Want 
telkens als ik een ander van onwetendheid 
overtuig, menen de toehoorders dat ikzelf 
op dat stuk een geleerde ben.” (23 a), maar 
dat is hij juist niet. Socrates doet slechts 

aan kritisch afbraakwerk, aan filosofie als 
negatieve kritiek! 

Wat de godheid via het orakel bedoelde, is 
volgens Socrates “dat het de god is die in 
werkelijkheid geleerd is” en “dat de men-
selijke geleerdheid weinig of niets waard 
is” (23a).

De socratische werkwijze is 
echter niet altijd zo positief: ze 
streelt niet de ijdelheid van de 

gesprekspartners; ze komt dikwijls 
neer op een ‘narcistische’ krenking.

Socrates is in de ogen van de god maar de 
geleerdste omdat hij heeft leren inzien dat 
hij “op stuk van geleerdheid waarlijk van 
generlei betekenis is” (23b). Socrates staat 
in dienst van de god om andere mensen ook 
te laten inzien dat ze in feite niet geleerd 
zijn, en dat de ‘echte’ kennis goddelijk van 
aard is en de goden toebehoort.

Socrates wordt ook verweten dat hij de 
jeugd bedierf29. Er zijn jongelui die hem 
imiteren en ook mensen op hun kennis 
ondervragen. Diegenen die ondervraagd 
worden, en waarvan aangetoond wordt dat 
ze niets weten, werden dan kwaad op So-
crates. Toch willen de ondervraagden niet 
aanvaarden dat hun voorgewende kennis in 
feite onkunde is.

Deze laatsten zijn met velen, en daarom 
krijgen hun woorden meer gewicht. 

“Uit hun midden komen Meletus en Any-
tus en Lyco voort, die mij als mikpunt 
genomen hebben: Meletus uit ergernis op-
komend voor de dichters, Anytus voor de 
handwerkslieden en politici, Lyco voor de 
retoren.” (23e-24a) 

Socrates is ervan overtuigd dat hij de ‘al-
omverspreide laster’ moeilijk kan teniet-
doen. Omdat hij de heersende meningen in 
twijfel trekt, moet hij definitief het zwijgen 
worden opgelegd. De kritiek van de filo-
soof mag niet werkzaam zijn.

*

Heb ik jullie nu iets verteld over Socrates? 
Ik weet het niet. Wie was die Socrates? 
Dat is een naam die in sommige teksten 

verschijnt, en de een zegt er dit over en de 
andere soms juist het tegenovergestelde.

Om in feite Socrates te leren kennen – of 
toch tenminste hoe hij voorgesteld wordt 
door een bepaalde auteur − zouden we de 
teksten zelf moeten raadplegen. We zou-
den moeten vertrekken van een bepaald 
thema, dat in een dialoog wordt behandeld. 
Bijvoorbeeld de liefde die het thema vormt 
van het ‘Symposion’ van Plato, waar we 
Socrates tegenkomen die, naast anderen, 
‘filosofeert’ over de liefde. “Zelfs in een 
wereld waarin het bestuderen van de oude 
klassieken zijn culturele superioriteit heeft 
verloren, vinden velen dat deze dialogen 
– waarvan de afwezigheid van technische 
termen in vergelijking met andere teksten 
en de levendigheid van het gesprek de lezer 
naar zijn of haar eigen tweegesprek met de 
tekst trekken – de beste inleiding vormen 
op de filosofie.” (Taylor, p. 131)

*

Geciteerde werken:
Simon Blackburn: Plato’s Politeia. Een 
biografie. Mets & Schilt, Amsterdam; 
Roularta Books, Roeselare, 2008.
Rudolf Boehm [1977 (1974)]: Kritiek der 
grondslagen van onze tijd. Het Wereld-
venster Baarn, 1977.
Rudolf Boehm [2001]: ‘Tragik’. Von 
Oidipus bis Faust. Köningshausen & Neu-
mann, Würzburg, 2001. [Een Nederlandse 
vertaling is verschenen bij IMAVO, Brus-
sel, 2009.]
Luciano de Crescenzo: De geschiedenis 
van de Griekse filosofie. Van de presocra-
ten tot de neoplatonici. Uitgeverij Bert 
Bakker, Amsterdam, 2005.
Kenneth J. Dover: Homoseksualiteit in 
het klassieke Griekenland (vertaling door 
Wim Hottentot), Uitgeverij Bert Bakker, 
Amsterdam, 1989.
G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die 
Geschichte der Philosophie, I in G.W.F. 
Hegel: Werke in zwanzig Bänden, deel 
18, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 
1971.
Diogenes Laërtius: Leven en leer van 
beroemde filosofen. Ambo, Baarn, 1989.
Plato: Apologie, in Plato Verzameld Werk, 
deel 1, De Nederlandsche boekhandel, 
Antwerpen en Ambo, Baarn, 1978.
Plato: Symposium, in Plato Verzameld 
Werk, deel 2, De Nederlandsche boekhan-
del, Antwerpen en Ambo, Baarn, 1978.



77 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE 2010

Socrates  als  criticus  -   Guy Quintelier

Karl Popper: De open samenleving en 
haar vijanden, Lemniscaat, Rotterdam, 
2007.
Peter Schmidt: In de handen van mensen. 
2000 jaar Christus in de westerse cultuur, 
Davidsfonds, Leuven, 2005.
C.C.W. Taylor: Socrates, Kopstukken 
Filosofie, Uitgave van De Morgen, 2005.
Karl Vorländer: Geschiedenis van de 
wijsbegeerte, I, Het Spectrum, Utrecht/
Antwerpen, 1971.

*

Noten:

1 Hegel, p. 441.
2 Socrates werd geboren in het 4de jaar van de 

77ste Olympiade en hij stierf in het 1ste jaar 

van de 95ste Olympiade (Hegel, p. 447 en 516).
3Socrates heeft het grondgebied van Athene 

nooit verlaten, behalve voor drie veldtochten 

met het Atheense leger in de Peloponnesische 

oorlog: de langdurige belegering van Potideia 

(in Thracië) in ongeveer 432, waarbij hij zijn 

lieveling Alcibiades redde; een veldtocht in 

Boeotië nabij Delium in 424, waar hij een an-

dere lieveling, Xenophon, zogezegd zou gered 

hebben; zijn laatste veldtocht maakte hij mee bij 

Amphipolis in Edonis in 422 (zie Hegel, p. 448-

450; Luciano de Crescenzo, p. 228-230, en Tay-

lor, p. 14 en 18). In zijn redevoering in Plato’s 

Symposium geeft Phaedrus juist de raad dat, 

wanneer men een leger samenstelt en opstelt, 

men minaars en geliefden naast elkaar moet 

plaatsen, opdat deze zich dan zullen onthouden 

van alle schande − dus ook van het deserteren 

en wegvluchten uit de strijd (Plato, Symposium, 

178 e – 179 a). Op dit symposium verhaalt Alci-

biades ook Socrates’ gedrag tijdens de expeditie 

tegen Potideia en de vlucht uit Delium (219 e 

– 221 c). Socrates lijkt echter Xenophons leven 

niet gered te hebben: “Aangezien Xenophon 

op dat moment ongeveer zes jaar was, is het 

voorval duidelijk verzonnen en ongetwijfeld 

afgeleid uit het verslag van Alcibiades over de 

heldhaftigheid van Socrates in de eerste cam-

pagne bij Potideia waarbij hij Alcibiades’ leven 

redde toen deze gewond was.” (Taylor, p. 18) 

Uit Socrates’ deelname aan deze verschillende 

veldtochten blijkt dat hij niet arm was: “Het feit 

dat hij in de zware infanterie diende, waarin sol-

daten voor hun eigen wapens en harnas moesten 

zorgen, wijst erop dat hij in redelijk welvarende 

omstandigheden verkeerde. Zijn ascetische 

manier van leven was vermoedelijk meer een 

uiting van een filosofisch standpunt dan de 

weerspiegeling van echte armoede.” (Taylor, p. 

13) Volgens Hegel (p. 448) erfde hij van zijn 

vader een klein vermogen.
4 “Aristoteles zegt dat hij tweemaal gehuwd 

is geweest: zijn eerste vrouw was Xanthippe, 

van wie hij een zoon, Lamprocles had, de 

tweede was Myrto, de dochter van Aritides, de 

Rechtvaardige, die hij zonder bruidsschat kreeg; 

en van haar kreeg hij twee zoons, Sophroniscus 

en Menexenus. Anderen zeggen dat hij eerst 

met Myrto gehuwd is geweest, terwijl sommige 

schrijvers, onder wie Satyrus en Hiëronymus 

van Rhodos, verzekeren dat beiden tegelijkertijd 

met hem gehuwd zijn geweest. Want ze zeggen 

dat Athene mannen te kort kwam en dat de in-

woners, gedreven door de wens de bevolking uit 

te breiden, een besluit hebben genomen waarbij 

aan een burger werd toegestaan één burgeres 

van Athene te trouwen en tevens bij een andere 

kinderen te verwekken. Dat zou Socrates dan 

ook gedaan hebben.” (Diogenes Laërtius, II, 26; 

zie ook de Crescenzo, p. 226-228) In Plato’s 

Apologie vraagt de zeventigjarige Socrates aan 

zijn rechters na zijn dood te letten op zijn nog 

onvolwassen zonen (41 e): hij moet die zonen 

dus op latere leeftijd gekregen hebben. [“Som-

mige opvolgers van Aristoteles waren hem 

(Socrates) vijandig gezind, vooral Aristoxenus, 

wiens kwaadaardige biografie de bron was van 

het verhaal over Socrates’ bigamie.” (Taylor, 

p. 109)]

Volgens Luciano de Crescenzo was het huwe-

lijksleven tussen Xanthippe en Socrates veel 

normaler dan werd aangenomen. Diogenes 

Laërtius verhaalt wel: “Tegen Xanthippe, die 

eerst op hem schold en hem later een bak water 

over zijn hoofd gooide, zei hij: ‘Zei ik al niet 

dat Xanthippe’s donderbui tot een waterplens 

zou leiden? Toen Alcibiades verklaarde dat het 

schelden van Xanthippe niet te verdragen was, 

zei hij: ‘Nu ja, ik ben eraan gewend geraakt 

als aan het voortdurend geratel van een takel.” 

(Diogenes Laërtius, II, 36) 

Hoewel Socrates blijkbaar tweemaal (tege-

lijk) met een vrouw gehuwd was en bij hen 

zonen had, was hij volgens Plato ook duidelijk 

pedofiel. Plato laat in zijn ‘dialoog’ Symposion 

Diotima Socrates vermanen, omdat hij ook nog 

verkikkerd is op te jonge knapen (211 d). 
5 C.C.W. Taylor vergist zich volgens mij wan-

neer hij stelt:  “Maar het beeld van Socrates 

als eerste martelaar en beschermheilige van de 

filosofie, dat in elk tijdperk wordt vernieuwd 

om te getuigen van de toestand van de filosofie 

in dat tijdperk, is niet de schepping van de man 

zelf, maar van degenen die over hem schreven, 

en dan vooral van Plato.” (Taylor, p. 9) Voor 

Socrates zijn namelijk reeds andere filosofen 

verbannen, dus Socrates was zeker niet de 

eerste. Xenophon heeft ook een apologie van 

Socrates geschreven, en zijn werk tracht ook 

Socrates vrij te pleiten van alle bezwaren die 

tegen hem geuit zijn. Het gaat bij Plato zeker 

niet over een verering van Socrates die als een 

held − en bijgevolg als zelf gewild martelaar 

− heel zijn samenleving trotseerde. Het ligt in 

het wezen van de filosofie dat ze botst met de 

heersende meningen in een samenleving, deze 

botsing behoort tot elk tijdperk waarin er werd 

en wordt gefilosofeerd. 
6 “Een oude traditie zegt dat de ware reden 

voor de veroordeling van Socrates van politieke 

aard was, te weten zijn veronderstelde invloed 

op diegenen van zijn metgezellen die berucht 

waren geworden om hun anti-Atheense en 

antidemocratische gedrag, vooral Alcibiades en 

Critias.” (Taylor, p. 23; zie ook p. 36-37)

Socrates zou jongemannen beïnvloed hebben 

“op een zodanige manier dat ze ongevoelig 

worden voor gezag en traditie.” (Dover, p. 60)
7 De jury bij de rechtspraak bestond uit 500 

mannen. “Volgens de Apologie werd met een 

meerderheid van zestig stemmen voor veroorde-

ling gestemd, waarbij vermoedelijk ongeveer 

280 mensen vóór stemden en 220 tegen.” Na de 

pleidooien voor de strafmaat werd Socrates tot 

de doodstraf veroordeeld: “Volgens Diogenes 

Laërtius stemden er tachtig méér voor de dood-

straf dan voor de uitspraak ‘schuldig’, wat een 

verdeling van 360 om 140 aangeeft. Doordat 

Socrates had geweigerd een straf te aanvaarden, 

had klaarblijkelijk een aanzienlijk gedeelte 

van degenen die eerst voor vrijspraak hadden 

gestemd, zich van hem afgewend.” (Taylor, p. 

21) Na de dood van Socrates worden de jongste 

aanklagers ook veroordeeld: “Een paar dagen 

later krijgen de Atheners spijt dat ze Socrates 

hebben veroordeeld: ze sluiten ten teken van 

rouw de gymnasia, de theaters en de worstel-

scholen, ze verbannen Anytus en Lykon en 

veroordelen Meletus ter dood.” (de Crescenzo, 

p. 251, zie ook Diogenes Laërtius, II 43)
8 Boehm [2001], p. 20-21. Luciano de Cres-

cenzo (p. 231) vermeldt ook nog als verbannen 

filosofen de minder bekende Diogenes van 

Apollonia en Diagoras. Ook Plato zou na de 

dood van Socrates in gevaar zijn geweest en 

samen met andere metgezellen van Socrates 

verliet hij Athene (zie Popper, p. 47).
9 Peter Schmidt, p. 30-31 en p. 257, noot 23.
10 Plato, Apologie, 30 d.
11 Taylor, p. 110-112. 
12 Zie Taylor, p. 33 e.v.: Taylor vermeldt Ae-

schines, Antistenes, Crito, Eucleides en Phaedo. 

Taylor wijst er nog op dat er “naast Plato en 

Xenophon ten minste negen door een of andere 



I 78 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

bron worden genoemd als mogelijke schrijvers” 

van ‘socratische gesprekken’ (Taylor, p. 35).
13 “We kunnen er niet aan denken een detailstu-

die te wijden aan Socrates’ filosofische leer: dat 

lijkt trouwens uitgesloten zolang niet met zeker-

heid uit te maken is wie − Plato of Xenophon 

− de ‘leer’ van de Meester juist heeft weergege-

ven. Het is trouwens zeer de vraag of Socrates 

een leer verkondigde. Het lijkt wel zo goed als 

zeker dat de man die voortdurend beweerde 

niets te weten behalve dat hij onwetend was, 

geen systematische doctrine bezat en zeker niet 

verkondigde.” (Xaveer De Win in zijn Inleiding 

tot zijn vertaling van het Verzameld Werk van 

Plato, deel I, p. XVI)
14 Taylor, p. 33. “Wat Plato’s portret van 

Socrates betreft kan er geen scherpe lijn worden 

getrokken tussen de ‘historische’ en de ‘pla-

tonische’ Socrates. De platonische Socrates is 

gewoon de manier waarop Plato Socrates in zijn 

geschriften voorstelt.” (Taylor, p. 54) Volgens 

Karl Popper is Plato zelfs niet de aangewezen 

auteur waarlangs men Socrates kan leren ken-

nen: Plato is volgens hem geen volgeling maar 

een verrader van Socrates (zie Popper, p. 225, 

p. 227 en p. 692, noot 55).
15 “Men zegt dat Socrates, toen hij Plato zijn 

Lysis hoorde voorlezen, heeft uitgeroepen: 

‘Bij Heracles, wat een aantal leugens vertelt 

die jongeman over mij!’ Want Plato heeft heel 

wat in die dialoog geschreven wat Socrates 

nooit persoonlijk zo gezegd heeft.” (Diogenes 

Laërtius, III, 35; p. 108)
16 Rudolf Boehm, [1977 (1974)], § 1.
17 “In al deze dialogen eindigt het gesprek in 

een schijnbare mislukking, terwijl Socrates en 

zijn gesprekspartner(s) erkennen dat zij er niet 

in zijn geslaagd om het antwoord op de centrale 

vraag te vinden. In sommige gevallen zijn er 

aanwijzingen in de tekst over wat het juiste 

antwoord is.” (Taylor, p. 57-58) “In al deze dia-

logen heeft de zoektocht althans ogenschijnlijk 

geen succes, in de zin dat elke dialoog ermee 

eindigt dat Socrates en zijn gesprekspartners 

erkennen dat zij de verklaring van deugd of van 

onderdelen ervan waar zij  naar op zoek waren, 

niet hebben gevonden.” (Taylor, p. 78) “‘Het 

is algemeen bekend dat Socrates gewoon was 

zijn kennis en zijn overtuigingen te verbergen; 

en Plato keurde die gewoonte goed’, schreef 

Augustinus [in De Stad van God, boek VIII, 

hoofdstuk 5]” (Blackburn, p. 10). “Het is te 

simplistisch om te beweren dat Socrates’ werk-

wijze in de vroege dialogen, de zogenaamde 

elenchus, de methode om vragen te stellen zon-

der in antwoorden te voorzien, niets of althans 

niets ‘positiefs’ kan opleveren. Door middel 

van die werkwijze kan worden vastgesteld dat 

een theorie inconsistent is, of dat degenen die 

eraan vasthouden, het bij het verkeerde eind 

hebben, en alles wat daaruit volgt.” (Blackburn, 

p. 166, voetnoot 8) Karl Popper verwijst ook 

nog naar Aristoteles, Sofistische weerleggingen, 

183b7: “Socrates stelde vragen, maar gaf geen 

antwoorden, want hij gaf toe dat hij niets wist.” 

(Popper, p. 701)
18 “Om te kunnen bestaan hebben de mensen 

zekerheden nodig en wanneer die er niet zijn, 

is er altijd wel iemand die ze verzint voor het 

nut van het algemeen. Ideologen, profeten, 

astrologen, sommigen te goeder trouw, som-

migen uit eigenbelang, verschaffen voortdurend 

waarheden om angsten van de gemeenschap te 

verzachten. Als dan een man komt beweren dat 

er niemand is die werkelijk iets weet, wordt die 

man publieke vijand nummer één van de politici 

en de priesters. Die man moet dood!” (de Cres-

cenzo, p. 242) Taylor vat Hegels commentaar 

op Socrates’ veroordeling samen: “Het blijkt 

dan dat de veroordeling van Socrates het gevolg 

is van de botsing tussen de rechtmatige eisen 

van de collectieve (Sittlichkeit) en de individu-

ele moraal (Moralität).” (Taylor, p. 116)
19 Plato, Apologie, p. 260, noot 1 (− de 

noten zijn door de vertaler, Xaveer De Win, 

bijgevoegd).
20 Deze is de in academische kringen gebrui-

kelijke verwijzing naar de uitgave van Henri 

Estienne (Parijs, 1578). Elke bladzijde van deze 

uitgave is nog opgedeeld in 5 delen, vandaar de 

verwijzing van a tot e.
21 Andere blijspeldichters die over Socrates 

hebben geschreven, zijn Ameipsias en Eupolis 

(zie Taylor, p. 14).
22 Popper merkt op dat in sommige dialogen 

van Plato (Phaedo en De Staat) Socrates wel 

wordt voorgesteld als een pythagorese filosoof 

die zich met de natuur bezighield (zie Popper, p. 

695-696). Maar in welke mate klopt deze voor-

stelling door Plato met de historische Socrates?  
23 Sommige Plato-interpreten opperen deze 

mogelijkheid (zie Popper, p. 551). In zijn 

Metaphysica (1078b27-32) zegt Aristoteles bij 

het bespreken van de voorlopers van Plato’s 

ideeënleer het volgende: “Er zijn twee dingen 

die misschien terecht aan Socrates kunnen 

worden toegeschreven: inductieve argumenten 

en algemene definities, want beide houden 

zich bezig met het uitgangspunt van kennis. 

Socrates scheidde het universele of de definities 

niet, maar zij [dat wil zeggen Plato en zijn 

volgelingen] deden dat wel, en ze noemden hen 

de ideeën van dingen.” (Zie Taylor, p. 45-46). 

Volgens Taylor schuift Plato de ideeënleer in 

Socrates’ schoenen: “Het is redelijk om het 

toeschrijven van de ideeënleer aan Socrates 

te beschouwen als een stadium in het proces 

waarin Socrates verandert in een gezaghebben-

de figuur die rechtstreekser voor Plato spreekt 

dan de Socrates uit zijn vroegere geschriften.” 

(Taylor, p. 52).
24 “Het belangrijkste doel van de dialogen 

waarin Socrates tegenover sofisten staat, is 

bijvoorbeeld het contrast naar voren te brengen 

tussen zijn echte manier van filosoferen en hun 

namaakmanier, en om zodoende de onrecht-

vaardigheid te laten zien van de laster die, door 

hem in verband te brengen met de sofisten, zijn 

dood had teweeggebracht.” (Taylor, p. 51)
25 “Tegenwoordig wordt algemeen erkend 

dat Anytus, de democratische leider die de 

aanklagers steunde, geen martelaar van Socrates 

wilde maken. Het doel was hem te verbannen. 

Maar dat plan werd doorkruist door Socrates’ 

weigering om zijn principes geweld aan te 

doen.” (Popper, p. 224)
26 Is dit weer de Socratische ironie?: Socrates 

doet zich voor alsof hij niets van ambachten 

weet (Socrates doet zich voor als eiron, de 

‘onwetende’, vandaar ‘ironie’ − zie Vorlän-

der, p. 60)? Socrates was namelijk “de zoon 

van Sophronikos, een steen- en beeldhouwer; 

zijn moeder is Phainarete, een vroedvrouw.” 

Socrates was, in navolging van zijn vader zelf 

een beeldhouwer, die het in zijn kunst ver heeft 

gebracht: “er werden nog aan hem beeldhouw-

werken van geklede Gratiën toegeschreven, die 

zich op de Akropolis van Athene bevonden”. 

(Hegel, p. 447-448; zie hierover ook Diogenes 

Laërtius, II, 19). 
27 Maar ook de steenhouwer Socrates houdt 

zich niet aan zijn beroepsbezigheid − hij 

gaat filosoferen en andere mensen daarmee 

lastigvallen. 
28 “Alle beschrijvingen van Socrates zijn het 

over één ding eens: hij was bovenal iemand die 

argumenteerde en vragen stelde, iemand die de 

pretentie van mensen dat zij deskundig waren 

op de proef stelde en inconsequenties in hun 

overtuigingen aan het licht bracht.” (Taylor, p. 

17)
29 Hegel stelt dat Socrates, volgens Meletus, 

jongelui trachtte te overtuigen om hem meer 

te gehoorzamen dan hun ouders. “Dit punt van 

de aanklacht had vooral op Anytus betrekking. 

(…) Xenophon vertelt namelijk dat Anytus zich 

vijandig tegenover Socrates ging opstellen, om-

dat Socrates Anytus, die een geacht man was, 

gezegd heeft dat hij zijn zoon niet tot leerlooier 

moest opvoeden, maar op een voor een vrije 

man waardige wijze. − Anytus was zelf een 

leerlooier, hoewel zijn onderneming meestal 

door slaven gedreven werd (…).” (Hegel, p. 

509) 


