Kopstukken Filosofie

Socrates als criticus

Guy Quintelier

Volgens Hegel is Socrates de meest be-
langrijke figuur in de geschiedenis van de
wijsbegeerte — zeker de meest interessante
in de filosofie van de oudheid — hij is een
wereldhistorische ﬁguurl. Hij is namelijk
het prototype van een filosoof.

Socrates, die tussen 469 en 3992 in Athe-
ne’ leefde®, is echter door zijn stadsgeno-
ten op een definitieve wijze het zwijgen
opgelegds. Hij werd na een proces wegens
godslastering, verachting van de staats-
godsdienst en het misleiden van jongelin-
gen(j veroordeeld tot het drinken van de
gifbeker7.

Het is niet uitzonderlijk dat een filosoof
veroordeeld wordt. Ook andere filosofen,
namelijk Anaxagoras, Protagoras en Aris-
toteles, zijn veroordeeld en uit hun stad
verbannen.®

Een gelijkaardige veroordeling en terecht-
stelling onderging ook de in onze christe-
lijke cultuur nog meer bekende Jezus van
Nazareth, die tussen 6 en 4 vo6r Christus in
Bethlehem of Nazareth’ geboren is.

Zo kan men verschillende parallellen trek-
ken tussen Jezus van Nazareth — die vol-
gens sommigen naar eigen zeggen de zoon
van god is — en de meer dan 4 eeuwen
eerder levende Socrates uit Athene — die
door Plato toch iets meer bescheiden als
een geschenk vanwege de god aan Athene
beschouwd werd'’. (In de Middeleeuwen
spraken sommige christenen zelfs over de
heilige Socrates.!!)

Volgende parallellen tussen Socrates en Je-
zus vallen zeker op:

- Ze hebben zelf niets geschreven: er
werd over hen geschreven door men-
sen die hen al of niet persoonlijk hebben

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

Hoe komt het dat een
filosoof door zijn tijdgenoten
ter dood wordt gebracht?

gekend: evangelisten, apocriefe schrijvers,
... voor de ene; bij Socrates voornamelijk
Plato, Xenophon en enkele minder beken-
de schrijverslz. Over Socrates werden ook
komedies geschreven; de bekendste is De
Wolken van Aristophanes.

- Tussen de verschillende auteurs over
deze historische figuren zijn er duidelijke
verschillen in de presentatie van de desbe-
treffende persoon.

- Beiden spraken zich voornamelijk uit
over een moraal voor het leven, over de
manier waarop men het beste zou leven.
Socrates interesseerde zich niet in een filo-
sofie van de natuur, die door velen van zijn
voorgangers wel beoefend werd. Dit thema
interesseerde ook Jezus van Nazareth niet.

- Beiden werden door hun tijdgenoten na
een rechtspraak ter dood gebracht.

Het feit dat Socrates zelf niets geschreven
heeft, en zij die over hem geschreven heb-
ben mekaar dikwijls tegenspreken, maakt
het juist moeilijk om vast te stellen wat
Socrates nu juist zelf wel zou beweerd heb-
ben.' Dit is het zogenaamde ‘Socratische
probleem’ — wat is afkomstig van Socrates
zelf en wat van de auteurs die over hem
schreven?'* En is wat andere auteurs over
hem schrijven wel waarheidsgetrouw?15
Maar is het zo noodzakelijk om te weten
wat Socrates juist bedoelde? Wat zijn be-
weringen waren?

Voor ons mensen is het toch belangrijker te
zien welke inzichten er verworven zijn en
gepresenteerd worden? Wat de betekenis

van die inzichten voor ons leven — ons
denken en ons handelen— kunnen hebben?
Wat daarvoor de argumenten zijn? Of die
inzichten en argumenten ervoor nu ko-
men van Socrates of ‘Jefke Pipia’ is toch
niet zozeer van belang. Socrates interes-
seerde zich trouwens ook in de meningen
van de filosofisch niet-gevormde, ‘gewone’
mensen.

Hoe komt het dat een filosoof door zijn tijd-
genoten ter dood wordt gebracht? En niet
alleen Socrates en Jezus (die je toch ook als
een ‘filosoof” of beter misschien een soort
sofist, een wijze, kunt beschouwen), maar
anderen werden ook ter dood gebracht of
verbannen, — al of niet drastisch het zwij-
gen opgelegd. Hoe komt dat?

Dat heeft te maken met wat filosofie in feite
is.

En aangezien Socrates het prototype van
een filosoof is, kunnen we via Socrates
reeds heel wat over filosofie leren. Maar
ook omgekeerd geldt het: als ik hier ga
uitleggen wat filosofie is, zul je zien dat ik
daarbij al serieus wat over ‘Socrates’ als
prototype van de filosoof zoals hij voor-
namelijk in de geschriften van Plato naar
voren komt, vertel.

Filosofie is principiéle (negatieve, zakelij-

ke) kritiek op bestaande wantoestanden. '®

Dat betekent dat er maar gefilosofeerd
wordt wanneer er wantoestanden bestaan,
en mensen zich daarvan bewust moeten
zijn. Dat wil zeggen dat ze daarvoor gevoe-
lig moeten zijn. Sommige (rechtse) mensen
willen niet bewust geconfronteerd worden
met bestaande wantoestanden. Ze vluchten
liever in de veiligheid van hun cocon. Het

Al



Fresco uit een Romeinse villa uit de tweede eeuw na C. nabij Ephese

behoort dan ook tot de taken van een filo-
soof om mensen voor bestaande wantoe-
standen gevoelig te maken — te sensibilise-
ren heet dat in het ‘Nederlands’ — en hen op
te roepen daaraan iets te doen.

Hoe kan men daaraan iets doen? Door de
oorzaken van de wantoestanden weg te ne-
men. Maar niet alle oorzaken zijn weg te
nemen. Er zijn oorzaken waaraan mensen
iets kunnen doen, en andere waaraan je
niets kan doen — die los van je al of niet
ingrijpen zich toch doorzetten, die je als
mens niet (of nog niet) kan beheersen —
bijvoorbeeld het feit dat de aarde op astro-
nomisch vlak mettertijd te ver van de zon
komt te staan, zodanig dat menselijk leven
en leven in het algemeen op de aarde on-
mogelijk wordt.

172

Maar vele wantoestanden die we als men-
sen aanvoelen, kunnen wel door mensen
afgeschaft worden. Sommige zijn zelfs ver-
oorzaakt door het al of niet bewuste gedrag
van mensen. De oorzaken van die wantoe-
standen zijn dan gewoontehandelingen en
de daarbij achterliggende opvattingen die
mensen al of niet bewust gebruiken, en
die dus beginselen zijn waaruit die wan-
toestanden zijn ontstaan. Als je een ander
woord voor beginsel wil, dat is “principe”.
Aristoteles bepaalde ‘principe’ — maar hij
sprak geen Latijn en noemde het in zijn
taal ‘arché’: ‘het eerste waaruit iets bestaat,
ontstaat of gekend wordt” — het Griekse ‘ar-
che¢’ vinden we ook nog in onze taal terug:
onze architecten zijn diegenen die de be-
ginselen (archai) van het bouwen kennen,
de ‘aartsbisschop’ is de eerste bisschop, ar-
cheologie de kennis van het eerste, ... Een
principe is de ‘oor-zaak’, de ‘oer-zaak’, de

“eerste zaak”, datgene wat letterlijk ‘als
eerste genomen’ wordt.

Het woord ‘kritiek’ in de definitie van wijs-
begeerte wijst op het feit dat men juist de
realiteit zodanig bekijkt, zodanig uit elkaar
legt, uiteenlegt, dat men doorstoot tot de
principi€le oorzaken. Socrates meent juist
dat mensen ethisch verkeerd handelen,
omdat ze geen kennis hebben van de juiste
morele principes. Volgens hem is deugd
kennis. Vanaf het moment dat men inzicht,
kennis verwerft in het juiste principe, kan
men volgens Socrates niet anders dan vol-
gens dit juiste principe handelen. Socrates
ontkent de mogelijkheid dat een persoon
tegen beter weten in handelt.

De bepaling van wijsbegeerte kan nog ver-
fijnd worden. Voor echt filosofische kritiek
is het voldoende dat zij negatief is. Als we
weten welk principe oorzaak van de wan-
toestanden is, dan weten we wat er moet
veranderd worden, indien we die wantoe-
standen willen opheffen. En we weten dus
ook dat het alternatieve principe een ont-
kenning moet zijn van het heersende, ge-
bruikte principe. Maar een filosoof moet
niet helemaal zeggen welk nieuw principe
er nu moet gevolgd worden; zijn kritiek
blijft geldig ook al kan hij niet juist aandui-
den wat het alternatief is, en hoe men het
kan bereiken. Of zoals Plato stelde: je moet
zelf geen soep kunnen maken, om vast te
stellen dat de soep slecht is. (Zijn of haar
kritische analyse kan natuurlijk wel op zijn
consistentie en zijn realiteitszin bekeken
worden.) Filosofie is negatieve principiéle
kritiek. Dat valt op in vele van de dialogen
van Plato waarin het optreden van Socrates
centraal staat: Socrates ondervraagt kri-
tisch de traditionele en bekende meningen
van anderen over morele begrippen, en de
dialoog eindigt dikwijls ‘onbeslist’: de me-
ningen van de anderen over die begrippen
zijn onhoudbaar gebleken, maar een betere
invulling van die begrippen geeft Socrates
dikwijls niet.!” Daarom ook dat het moei-
lijk is de leer van Socrates uiteen te zet-
ten. Socrates gaf enkel negatieve kritiek
op bestaande meningen over een bepaald
meestal moreel onderwerp. Een filosoof
moet geen alternatief naar voren brengen
voor het bekritiseerde principe: de keuze
voor het alternatieve principe moet demo-
cratisch zijn. De filosoof legt een nieuw
principe niet op, hij stelt enkel dat de tot
nu toe gebruikte principes niet voldoen, hij

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



SOCRATES ALS CRITICUS - Guy Quintelier

kan wel suggereren wat mogelijks een al-
ternatief principe is.

De filosofische principiéle, kritische ana-
lyse tracht ook zakelijk te zijn. D.w.z. zoals
Socrates volgens Plato ook doet: hij gaat
zakelijk op de meningen van de anderen in;
hij veroordeelt ze niet op morele gronden.
Niet: “Jij bent een slechterik, en daarom
is alles wat je zegt verkeerd.” Om het een
beetje karikaturaal voor te stellen: er zijn
mensen die beweren dat 2 + 2 niet 4 is, om-
dat Hitler, “die smeerlap”, dat ooit gezegd
heeft. Of er zijn mensen die het hele werk
van Freud, Marx of Aristoteles, belachelijk
vinden en niet de moeite waard om zich
ermee te confronteren, omdat ze zich over
sommige zaken vergist hebben. Weet je,
het is gebleken dat Einstein op school eens
een rekenfout gemaakt heeft ... betekent
dat dan dat men al zijn werk als verkeerd
moet beschouwen? Als je aan de conclusies
van een denken wil ontsnappen, dan moet
je (tenminste een van) de denkstappen die
tot die conclusie leiden, ontkrachten. Een
loutere morele veroordeling van de denker
volstaat niet.

Filosofie gaat over de zakelijkheid van be-
weringen en de argumenten ervoor, niet
over morele veroordelingen. Zakelijkheid,
zeg ik, dat is niet gelijk aan objectiviteit.
Ik wil hier toch dat ‘fenomenologisch’ on-
derscheid maken: Objectiviteit betekent dat
je elke persoonlijke betrokkenheid op het
‘object’ dat je bestudeert, afbreekt. Je moet
het ‘object’ waarnemen zonder enige per-
soonlijke betrokkenheid erbij. Daarom dat
men als hoogste objectieve wetenschappe-
lijkheid mathematische modellen ziet. De
wiskunde is de meest ‘objectieve’ kennis
die we hebben. In deze objectieve benade-
ring verdwijnt de werkelijke zaak; ze wordt
vervangen door mathematische formules.
Zakelijkheid daarentegen ontstaat juist
omdat we voor die ‘objecten’ gevoelig blij-
ven, vertrekkende van onze lichamelijke
en psychische gevoeligheden. Om het met
een voorbeeld te illustreren: Als een ob-
jectieve wetenschapper als objectieve we-
tenschapper een kamer betreedt en hij wil
de temperatuur ervan weten, dan kijkt hij
naar de thermometer — een ‘mathematisch’
meetinstrument — en zegt hij: ha, het is 22
graden Celsius. Bij een zakelijke benade-
ring gaat men uit van de eigen lichamelijke
gevoeligheid. Als de ene persoon de kamer
betreedt, dan voelt die misschien voor hem

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

koud aan, en hij gaat zorgen dat die kamer
warmer wordt. En voor een ander persoon
is die kamer juist te warm, en hij zet het
venster open. De warmte of de koude van
die kamer is geen loutere fantasie of inbeel-
ding van die persoon die daarbinnen treedt,
die kamer zelf is voor hem of haar koud of
warm. Die komt zakelijk zo over.

Deze ‘fenomenologische’ beschouwing
botst wel met de uitweg uit de wantoestan-
den, die Socrates volgens Plato voorstaat:
hij meent dat wantoestanden nu juist be-
staan omdat de mensen te veel betrokken
zijn op de leefwereld, deze te veel vanuit
hun eigen lichamelijke gevoeligheden
benaderen. Dat ze te veel verhalen met
persoonlijke belevenissen van zichzelf of
anderen vertellen, wanneer hij vraagt naar
wat volgens jou bijvoorbeeld ‘rechtvaar-
digheid’ is. Neen, zegt hij: het komt erop
aan vast te stellen wat het begrip op zich-
zelf betekent. Wat is dat, rechtvaardigheid?
Het begrip ‘rechtvaardigheid’ op zichzelf:
een begrip dat men overal en altijd zou
kunnen gebruiken, los van elke situatie
en elke persoon, om vast te stellen, wat
nu juist rechtvaardig is en wat niet. Maar,
zoals reeds gesteld, komt Socrates zo goed
als nooit tot een definitie van zo’n ethisch
begrip dat helemaal los van de leefwereld
en belevingswereld staat. We moeten op
zoek naar een ander weten dan dat weten
dat voldoet aan het Socratisch-Platoons-
Aristotelisch wetensideaal, waarbinnen de
lichamelijke gevoeligheid wordt ontvlucht.
We hebben een relevanter weten nodig dat
wel vertrekt van de menselijke gevoelig-
heid, van de menselijke behoeften, belan-
gen en doelstellingen.

Als filosofie deze negatieve, zakelijke prin-
cipiéle kritiek op bestaande wantoestanden
is, dan is het niet verwonderlijk dat een
filosoof botst met heersende meningen.
Want enkele van die heersende meningen
zijn juist oorzaak van bestaande, door men-
sen veroorzaakte wantoestanden. Want
sommige wantoestanden zouden juist niet
bestaan, als daarachter niet principes lig-
gen die door het merendeel van de mensen
in feite al of niet bewust worden aanvaard.
Men tracht soms nog aan die verantwoor-
delijkheid te ontsnappen door te stellen
dat het anderen zijn die die wantoestanden
veroorzaken: bijvoorbeeld de machtheb-
bers, de kapitalisten, de joden, de Walen,

de moslims, de terroristen, ... Het zijn

altijd de anderen, maar nooit de door mij
gehanteerde beginselen. Maar het ligt toch
niet aan het feit dat die anderen van ons in
sommige kenmerken verschillen, dat ze
oorzaak van wantoestanden zijn. Het moet
toch aan de principes zelf liggen die som-
mige mensen gebruiken, ... Bijvoorbeeld:
kapitalisten zijn niet de oorzaak van be-
staande wantoestanden, maar de oorzaak
ervan is wel het door hen gebruikte prin-
cipe van de kapitalistische productiewijze.
Trouwens, Marx en Engels zeggen zelf dat
het kapitalisme zonder kapitalisten kan be-
staan, namelijk wanneer de functies van de
kapitalisten worden overgenomen door bij-
voorbeeld bezoldigde staatsbedienden. Het
toeschuiven van de verantwoordelijkheid
op de anderen betekent toch maar dat men
zijn eigen principes niet kritisch wil bevra-
gen, ... Goede filosofie is altijd zelfkritisch.
Daardoor verschilt een filosoof ook van een
dogmaticus die zijn eigen principes niet wil
bevragen. Beiden zijn wel kritisch: ook de
dogmaticus is kritisch, ... namelijk alleen
tegenover de anderen. Een criticus is bo-
vendien ook zelfkritisch: hij stelt principes
in vraag die ook in zijn eigen vel snijden.
Om een voorbeeld te geven: persoonlijk
denk ik dat het harmonie-ideaal oorzaak
van de bestaande wantoestanden is, het feit
dat mensen harmonie idealiseren veroor-
zaakt juist wantoestanden. Ik ga dat nu niet
uitleggen, maar die stelling snijdt ook in
mijn eigen vel. Ik heb ook graag harmonie
in mijn leven.

De filosoof als criticus botst met de heer-
sende meningen — meningen die volgens de
filosoof wantoestanden veroorzaken. Deze
meningen zijn opvattingen die heersen bij
de massa. Een filosoof leeft dus in conflict
met de heersende principes die wantoestan-
den veroorzaken.

Het is daarom dat Socrates ter dood is
veroordeeld.'® In Plato’s Apologie van
Socrates wordt juist deze botsing met de
publieke opinie als grote oorzaak van de
veroordeling van Socrates genoemd. Hij
kon het niet halen tegen de heersende pu-
blieke opinie.

Laten we daarom Plato’s Apologie van na-
bij bekijken.

731



Socrates maakt in zijn verdedigingsrede
onderscheid maken tussen twee soorten
aanklagers — de vroegste aanklagers en de
jongste aanklagers die voor zijn verdedi-
gingsrede hun aanklacht juist geuit en bear-
gumenteerd hebben. Wie waren de jongste
aanklagers? “In het proces van Socrates
was de voornaamste aanklager Anytus, een
der toenmalige leiders van de democrati-
sche partij. Geslepen als hij was, zocht hij
(en kocht hij wellicht, zoals een scholiast
verzekert) de steun van een talentloos maar
pretentieus jong dichter, Meletus, die de
schriftelijke aanklacht ter griffie van de ko-
ning-archon (archoon basileus) neerlegde.
Als derde aanklager trad op Lyco, een retor

1
van zekere faam.”"”

De beargumenteerde aanklacht, de rede-
voering waarmee Socrates werd aange-
klaagd, is niet bewaard gebleven.

In zijn verdedigingsrede stelt Socrates:
“Vooreerst dan, Atheners, is het mijn
plicht me te verdedigen tegen de eerste —
valse — aanklachten en tegen mijn eerste
aanklagers, vervolgens tegen aanklachten
en aanklagers van latere datum. (b) Velen
immers zijn er opgestaan om mij bij u aan
te klagen, vroeger ook al, sinds ettelijke ja-
ren; en geen ziertje waarheid hebben zij ge-
sproken. Hen vrees ik meer dan Anytus en
consoorten, al zijn ook dezen niet zonder
gevaar. Maar, mijne heren, méér te vrezen
zijn de anderen, bij wie de meesten onder
u, van kindsbeen af, in de leer zijn gegaan
en die u overtuigden en mij zwart maakten
— al evenzeer <als de huidige aanklagers>
tegen de waarheid in: ‘er is een zekere So-
crates, een geleerde, die de hemelverschijn-
selen navorst, die alles doorgrond heeft wat
er onder de aarde is, en die recht weet te
praten wat krom is’. (c) Door die reputatie
rond te strooien, Atheners, zijn zij de aan-
klagers die ik moet vrezen. Want wie zoiets
hoort, doet de mening op dat onderzoekers
van dat slag ook geen goden vereren. Ver-
volgens zijn die beschuldigers talrijk, en
geruime tijd reeds zijn ze met hun aankla-
gerswerk bezig; en ten derde konden zij
u bepraten toen ge op een leeftijd waart
waarop ge bij uitstek ontvankelijk moest
zijn: sommigen onder u waren kinderen
nog, of aankomende jongens. 't Was letter-
lijk een proces bij verstek, waarbij niemand
mijn verdediging opnam.” (Plato, Stepha-
nuspaginering20: 18a-c)

174

Deze oude aanklacht, deze roddel en las-
ter, deze negatieve publieke opinie over
hem heeft Socrates nog meer te vrezen dan
de jongste aanklacht. Daarvoor zijn drie
redenen:

a) Onderzoekers van de hemel en het on-
dergrondse vereren geen goden. Wie zich
niet bij de aarde houdt, betreedt het terrein
van het buitenaardse, wat enkel toebehoort
aan de goden.

b) De beschuldigers zijn talrijk en reeds
lang bezig met hun aanklagerswerk. Het
is dus een heersende publieke opinie. So-
crates als criticus komt daarmee in botsing,
en wordt daarom aangeklaagd. Hij kan er
dus niet onderuit. De oude aanklacht houdt
in dat hij niet zomaar de heersende opinies
aanvaardt, en wanneer hij zich tegen deze
aanklacht keert, keert hij zich weer tegen
een heersende opinie. Zijn verdediging is
voor hem dus onbegonnen werk.

¢) De menigte is gemakkelijk te bepraten,
zeker als men appelleert aan lagere en niet
helemaal beteugelde instincten. Dat leert
ons toch de massapsychologie (toch bij Le-
bon en Freud). Kinderen zijn makkelijk te
manipuleren — vraag dat maar aan K3 en
konsoorten.

Socrates kon zich ook vroeger, voor zijn
proces, moeilijk tegen zijn eerste aankla-
gers verdedigen, “omdat het onmogelijk
was de namen van die lui te weten te ko-
men of hen te noemen tenzij, ja, als 't net
een blijspeldichter betrof”. (/8 c¢-d) Dus
de anonieme massa, ofwel de wel gekende
blijspeldichters die door hun manier van
handelen — iemand belachelijk maken -
ook moeilijk te weerleggen zijn. De ons in
dit verband meest bekende komediedichter
is Aristophanes (cfr De W()lken)ZI.

Afgunst en lasterzucht zijn het moeilijk-
ste te bekampen. Het is vechten tegen
schimmen, en een kruisverhoor afnemen
zonder dat er iemand antwoordt, is zeker
onmogelijk.

De oudste aanklacht, die gebaseerd is op
een ‘lasterlijk vooroordeel’ en ‘afgunst’, is
de voornaamste, — waarvan Socrates weet
dat hij die het meeste te vrezen heeft.

Het is dus zeker belangrijk om tenminste
deze oudste aanklacht van nabij te bekijken.

“Wat is de beschuldiging waaruit de las-
tercampagne ... is voortgesproten?” (19 a)
en waarop zich Meletus ook in de jongste
aanklacht baseert.

De oudste aanklacht vat Socrates (Plato)
nog eens samen in /9 b-c. De eerste be-
schuldiging luidt: “het navorsen van wat
onder de grond en in de hemel gebeurt”. In
het blijspel van Aristophanes treedt er een
Socrates op die in de lucht wandelt en met
zijn hoofd tussen De Wolken verkeert.

Maar Socrates beweert zelf dat hij nooit
over zo een wetenschap, namelijk een na-
tuurfilosofie, gesproken heeft.?? In de li-
teratuur vind je de bewering dat Socrates
zich enkel met moraal, dus met de mensen
op aarde bezighield, en niet met ‘buiten-
aardse zaken’.

(Maar in welke mate is de gekende Pla-
toonse ideeénleer niet van Socrates atkom-
stig23 en die is toch zo een ‘luchtzweve-
rij’?, namelijk goddelijke kennis los van de
menselijke leefwereld ...)

De twee andere beschuldigingen hangen
samen: “het doen triomferen van het zwak-
ste argument over het sterkste” (door reto-
rische trucs) en “het aanleren van anderen
van diezelfde kunsten” (dus van dezelfde
trucs).

De Dertig Tirannen, die in 404-403, dus
een vijf jaar voor Socrates’ proces, de lei-
ding van Athene in handen hadden, zouden
volgens Diogenes Laértius hem verboden
hebben de retorica te doceren (zie Dioge-
nes Laértius, II, 19-20). Socrates is echter
geen sofist — hij gebruikt hier wel deze term
niet: hij spreekt over retoren. In de Apolo-
gie verwijst hij naar Gorgias van Leontini,
Prodicus van Ceos, Hippias van Ellis (19 ¢)
en Evenus uit Paros (20 ¢) als retoren.

Hij probeert niet mensen, voornamelijk
jonge mannen, te onderwijzen en daarmee
geld te verdienen. (/9 d) Hij bezit ook niet
die wetenschap (20 ¢) om bij jongelingen
“met kennis van zaken hun natuurlijke mo-
gelijkheden (...) [te] ontwikkelen, namelijk
als mens en als burger” (20 b).24

In feite geeft hij hierbij kritiek op één van
zijn jongste aanklagers, de retor Lyco.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



SOCRATES ALS CRITICUS - Guy Quintelier

De dood van Socrates, door Jacques-Louis David olieverf op doek, Metropolitan Museum of Art, New York

Socrates stelt zelf de vraag of die laster-
praatjes en het geroddel niet zouden weg-
gebleven zijn, ‘indien hij deed zoals ieder-
een’, ‘indien hij niets zou doen waardoor
hij zich van de anderen onderscheidde’
(20c¢). Socrates wil daarom zijn best doen
om aan te tonen wat hem “eigenlijk zowel
die naam «van geleerde> als die verdacht-
making heeft bezorgd”, waarom men hem
beschouwde als een uitzonderlijk geleerde
die zich van de andere mensen onder-
scheidde. Het is “door niets anders dan
door een zekere wetenschap” die hij bezit.
Die wetenschap verschilt van de weten-
schap van “die andere heerschappen over
wie ik het daareven had” — die behoren tot
de door ons zo genoemde ‘sofisten’ — na-
melijk “een wetenschap die te hoog is voor
mensen” (20 d). Socrates bezit niet de we-
tenschap van de sofisten; wie dat beweert,
is een leugenaar en wil hem bekladden.

Socrates beroept zich op het orakel van
Delphi waar de Pythia in naam van de god
Apollo zou gezegd hebben, dat er “geen
knappere kop” bestond dan Socrates. (De
Pythia heeft dat medegedeeld aan Chae-
rephon, een zeer ijverige volgeling van
Socrates, en bovendien — merkwaardig ge-
noeg — vriend van de democratische partij,

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

die via Anytus Socrates hier berecht?.) De
verdachtmaking tegenover Socrates is ont-
staan doordat Socrates zelf twijfelde aan de
woorden van het orakel, en hij ‘met grote
tegenzin’ die woorden op hun waarheids-
gehalte wou uittesten: bestond er werkelijk
niemand die geleerder was dan hij?

Op zoek naar een antwoord hierop onder-
vraagt Socrates verschillende mensen met
verschillende ‘beroepsactiviteiten’: eerst
een van de mannen die behoren tot diege-
nen die doorgaan voor geleerden, namelijk
de politici, de staatslieden (zeker wordt
Anytus, een van zijn jongste aanklagers,
bedoeld); bij zijn onderzoek deed Socrates
de volgende indruk over deze man op: “dat
hij een man was die in de ogen van vele an-
deren, en speciaal in zijn eigen ogen, voor
geleerd doorging, maar dat hij het niet
was.” (21 ¢) Socrates toont hem dat ook
aan, en heeft het bijgevolg bij hem ver-
korven. Socrates stelt nog: “hij verbeeldt
zich wat te weten, terwijl ik, die het in feite
evenmin weet, tenminste niet de pretentie
heb het te weten. Hierin dan toch, al is dat
ook niet veel, acht ik mezelf geleerder dan
hem, dat ik me niet verbeeld te weten wat
ik niet weet.” (21 d) Ook bij een andere,
die doorgaat als nog meer geleerder dan

de politici, doet Socrates diezelfde vast-
stelling, en haalt hij bijgevolg een nieuwe
vijandschap van vele anderen op zijn hals
(21 e). Socrates deed bij zijn onderzoek de
volgende ervaring op: “zij die het hoogst
aangeschreven stonden, waren juist zij,
docht me, die het meest in gebreke bleven,
wanneer ik hen mat naar de maatstaf van
de god [namelijk wie heeft er de knapste
bol?]; terwijl anderen, die voor minder
doorgingen, meer aanleg toonden voor juist
inzicht.” (22 a), zoals de slaaf die inzicht
verwerft in een geometrische stelling (cfr.
Plato’s dialoog Meno). Dus: wie pretentie
heeft, verbergt meestal zijn domheid.

De uitspraak van het orakel bleek absoluut
onweerlegbaar. Niet alleen bij zijn onder-
zoek van de politici (tegen Anytus) bleek
dat; maar ook nog bij de dichters en de hand-
arbeiders. Socrates ondervroeg de dichters
— waartoe ook Meletus behoorde — naar
de zin van hun gedichten. Maar blijkbaar
konden de dichters daar niet goed op ant-
woordden, en kwam Socrates tot de bevin-
ding: “hun oeuvre is geen verstandswerk,
doch het resultaat van een soort aangebo-
ren begaafdheid; zij zijn geinspireerden,
net als de profeten en orakelzangers. Dezen
ook kunnen immers allerlei voortreffelijke

751



uitspraken doen, maar begrijpen geen snars
van wat zij zeggen.” (22 ¢).

Van de handarbeiders, waarvoor ook de
democraat Anytus opkomt, weet Socrates,
die weet dat hij niets weet, dat zij “dingen
verstonden waar [hij] geen verstand van
had, en in dat opzicht waren ze geleerder
dan [hij]”26, maar ook bij hen moet hij be-
sluiten “dat zelfs onze goede vrienden de
vaklui mank gingen aan hetzelfde euvel
als de dichters: door het feit dat zij zo flink
hun ambacht uitoefenden, meende ieder
van hen ook in de andere meest gewichtige
aangelegenheden de geleerdheid in pacht te
hebben.” (22 d) ‘Schoenmaker, blijf bij uw
leest!”?” Xaveer De Win, de vertaler naar
het Nederlands, ziet hierin terecht een aan-
duiding van het feit dat Socrates de draak
steekt met de democratische opvatting dat
iedereen zijn woord mag meepraten waar
het de politiek betreft. Het zijn de ‘demo-
craten’ die Socrates ter dood veroordelen.
[Als men onder het volk de massa verstaat,
komt men tot zo een besluit: de massa wil
niet tegengesproken worden — omdat ze op
een ‘onbewust’ niveau redeneert. Het on-
bewuste kent, volgens Freud, geen tegen-
stellingen. Echte democratie houdt echter
conflicten in.]

Socrates’ ondervraging van zijn stadsge-
noten is een voorbeeld van een ‘socratisch
gesprek’. Met zijn zogenaamde socrati-
sche methode, die Plato zelf als Socrates’
‘maieutiek’ (verloskunde: het beroep van
Socrates” moeder) heeft aangeduid, wrikt
Socrates bij zijn gesprekspartners inzich-
ten los die deze partners reeds in zich had-
den, maar waarvan zij zich nog niet bewust
waren. De socratische werkwijze is echter
niet altijd zo positief: ze streelt niet de ij-
delheid van de gesprekspartners; ze komt
dikwijls neer op een ‘narcistische’ kren-
king. Socrates stelt de arrogantie van zijn
dialoogpartners aan de kaak (zie Popper,
p. 280). De pretentie iets te weten wordt
onderuitgehaaldzg.

Door zijn onderzoek te voeren en iedereen
te laten aanvoelen dat hun pretentie iets echt
te weten, vals is, heeft Socrates zich niet al-
leen veel vijanden op de hals gehaald, maar
ook de reputatie een geleerde te zijn. “Want
telkens als ik een ander van onwetendheid
overtuig, menen de toehoorders dat ikzelf
op dat stuk een geleerde ben.” (23 a), maar
dat is hij juist niet. Socrates doet slechts

176

aan kritisch afbraakwerk, aan filosofie als
negatieve kritiek!

Wat de godheid via het orakel bedoelde, is
volgens Socrates “dat het de god is die in
werkelijkheid geleerd is” en “dat de men-
selijke geleerdheid weinig of niets waard
is” (23a).

De socratische werkwijze is
echter niet altijd zo positief: ze
streelt niet de ijdelheid van de
gesprekspartners; ze komt dikwijls
neer op een ‘narcistische’ krenking.

Socrates is in de ogen van de god maar de
geleerdste omdat hij heeft leren inzien dat
hij “op stuk van geleerdheid waarlijk van
generlei betekenis is” (23b). Socrates staat
in dienst van de god om andere mensen ook
te laten inzien dat ze in feite niet geleerd
zijn, en dat de ‘echte’ kennis goddelijk van
aard is en de goden toebehoort.

Socrates wordt ook verweten dat hij de
jeugd bedierf?’. Er zijn jongelui die hem
imiteren en ook mensen op hun kennis
ondervragen. Diegenen die ondervraagd
worden, en waarvan aangetoond wordt dat
ze niets weten, werden dan kwaad op So-
crates. Toch willen de ondervraagden niet
aanvaarden dat hun voorgewende kennis in
feite onkunde is.

Deze laatsten zijn met velen, en daarom
krijgen hun woorden meer gewicht.

“Uit hun midden komen Meletus en Any-
tus en Lyco voort, die mij als mikpunt
genomen hebben: Meletus uit ergernis op-
komend voor de dichters, Anytus voor de
handwerkslieden en politici, Lyco voor de
retoren.” (23e-24a)

Socrates is ervan overtuigd dat hij de ‘al-
omverspreide laster’ moeilijk kan teniet-
doen. Omdat hij de heersende meningen in
twijfel trekt, moet hij definitief het zwijgen
worden opgelegd. De kritiek van de filo-
soof mag niet werkzaam zijn.

Heb ik jullie nu iets verteld over Socrates?
Ik weet het niet. Wie was die Socrates?
Dat is een naam die in sommige teksten

verschijnt, en de een zegt er dit over en de
andere soms juist het tegenovergestelde.

Om in feite Socrates te leren kennen — of
toch tenminste hoe hij voorgesteld wordt
door een bepaalde auteur — zouden we de
teksten zelf moeten raadplegen. We zou-
den moeten vertrekken van een bepaald
thema, dat in een dialoog wordt behandeld.
Bijvoorbeeld de liefde die het thema vormt
van het ‘Symposion’ van Plato, waar we
Socrates tegenkomen die, naast anderen,
‘filosofeert” over de liefde. “Zelfs in een
wereld waarin het bestuderen van de oude
klassieken zijn culturele superioriteit heeft
verloren, vinden velen dat deze dialogen
— waarvan de afwezigheid van technische
termen in vergelijking met andere teksten
en de levendigheid van het gesprek de lezer
naar zijn of haar eigen tweegesprek met de
tekst trekken — de beste inleiding vormen
op de filosofie.” (Taylor, p. 131)

Geciteerde werken:

Simon Blackburn: Plato’s Politeia. Een
biografie. Mets & Schilt, Amsterdam;
Roularta Books, Roeselare, 2008.

Rudolf Boehm [1977 (1974)]: Kritiek der
grondslagen van onze tijd. Het Wereld-
venster Baarn, 1977.

Rudolf Boehm [2001]: ‘Tragik’. Von
Oidipus bis Faust. Koningshausen & Neu-
mann, Wiirzburg, 2001. [Een Nederlandse
vertaling is verschenen bij IMAVO, Brus-
sel, 2009.]

Luciano de Crescenzo: De geschiedenis
van de Griekse filosofie. Van de presocra-
ten tot de neoplatonici. Uitgeverij Bert
Bakker, Amsterdam, 2005.

Kenneth J. Dover: Homoseksualiteit in
het klassieke Griekenland (vertaling door
Wim Hottentot), Uitgeverij Bert Bakker,
Amsterdam, 1989.

G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die
Geschichte der Philosophie, I in G.W.F.
Hegel: Werke in zwanzig Bénden, deel
18, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main,
1971.

Diogenes Laértius: Leven en leer van
beroemde filosofen. Ambo, Baarn, 1989.
Plato: Apologie, in Plato Verzameld Werk,
deel 1, De Nederlandsche boekhandel,
Antwerpen en Ambo, Baarn, 1978.

Plato: Symposium, in Plato Verzameld
Werk, deel 2, De Nederlandsche boekhan-
del, Antwerpen en Ambo, Baarn, 1978.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



SOCRATES ALS CRITICUS - Guy Quintelier

Karl Popper: De open samenleving en
haar vijanden, Lemniscaat, Rotterdam,
2007.

Peter Schmidt: In de handen van mensen.
2000 jaar Christus in de westerse cultuur,
Davidsfonds, Leuven, 2005.

C.C.W. Taylor: Socrates, Kopstukken
Filosofie, Uitgave van De Morgen, 2005.
Karl Vorldnder: Geschiedenis van de
wijsbegeerte, I, Het Spectrum, Utrecht/
Antwerpen, 1971.

Noten:

! Hegel, p. 441.

2 Socrates werd geboren in het 4de jaar van de
77ste Olympiade en hij stierf in het 1ste jaar
van de 95ste Olympiade (Hegel, p. 447 en 516).
3Socrates heeft het grondgebied van Athene
nooit verlaten, behalve voor drie veldtochten
met het Atheense leger in de Peloponnesische
oorlog: de langdurige belegering van Potideia
(in Thraci€) in ongeveer 432, waarbij hij zijn
lieveling Alcibiades redde; een veldtocht in
Boeotié nabij Delium in 424, waar hij een an-
dere lieveling, Xenophon, zogezegd zou gered
hebben; zijn laatste veldtocht maakte hij mee bij
Amphipolis in Edonis in 422 (zie Hegel, p. 448-
450; Luciano de Crescenzo, p. 228-230, en Tay-
lor, p. 14 en 18). In zijn redevoering in Plato’s
Symposium geeft Phaedrus juist de raad dat,
wanneer men een leger samenstelt en opstelt,
men minaars en geliefden naast elkaar moet
plaatsen, opdat deze zich dan zullen onthouden
van alle schande — dus ook van het deserteren
en wegvluchten uit de strijd (Plato, Symposium,
178 e — 179 a). Op dit symposium verhaalt Alci-
biades ook Socrates’ gedrag tijdens de expeditie
tegen Potideia en de vlucht uit Delium (219 e

— 221 c¢). Socrates lijkt echter Xenophons leven
niet gered te hebben: “Aangezien Xenophon

op dat moment ongeveer zes jaar was, is het
voorval duidelijk verzonnen en ongetwijfeld
afgeleid uit het verslag van Alcibiades over de
heldhaftigheid van Socrates in de eerste cam-
pagne bij Potideia waarbij hij Alcibiades’ leven
redde toen deze gewond was.” (Taylor, p. 18)
Uit Socrates’ deelname aan deze verschillende
veldtochten blijkt dat hij niet arm was: “Het feit
dat hij in de zware infanterie diende, waarin sol-
daten voor hun eigen wapens en harnas moesten
zorgen, wijst erop dat hij in redelijk welvarende
omstandigheden verkeerde. Zijn ascetische
manier van leven was vermoedelijk meer een
uiting van een filosofisch standpunt dan de

weerspiegeling van echte armoede.” (Taylor, p.

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

13) Volgens Hegel (p. 448) erfde hij van zijn
vader een klein vermogen.

4 «Aristoteles zegt dat hij tweemaal gehuwd

is geweest: zijn eerste vrouw was Xanthippe,
van wie hij een zoon, Lamprocles had, de
tweede was Myrto, de dochter van Aritides, de
Rechtvaardige, die hij zonder bruidsschat kreeg;
en van haar kreeg hij twee zoons, Sophroniscus
en Menexenus. Anderen zeggen dat hij eerst
met Myrto gehuwd is geweest, terwijl sommige
schrijvers, onder wie Satyrus en Hiéronymus
van Rhodos, verzekeren dat beiden tegelijkertijd
met hem gehuwd zijn geweest. Want ze zeggen
dat Athene mannen te kort kwam en dat de in-
woners, gedreven door de wens de bevolking uit
te breiden, een besluit hebben genomen waarbij
aan een burger werd toegestaan één burgeres
van Athene te trouwen en tevens bij een andere
kinderen te verwekken. Dat zou Socrates dan
ook gedaan hebben.” (Diogenes Laértius, II, 26;
zie ook de Crescenzo, p. 226-228) In Plato’s
Apologie vraagt de zeventigjarige Socrates aan
zijn rechters na zijn dood te letten op zijn nog
onvolwassen zonen (41 e): hij moet die zonen
dus op latere leeftijd gekregen hebben. [“Som-
mige opvolgers van Aristoteles waren hem
(Socrates) vijandig gezind, vooral Aristoxenus,
wiens kwaadaardige biografie de bron was van
het verhaal over Socrates’ bigamie.” (Taylor,
p- 109)]

Volgens Luciano de Crescenzo was het huwe-
lijksleven tussen Xanthippe en Socrates veel
normaler dan werd aangenomen. Diogenes
Laértius verhaalt wel: “Tegen Xanthippe, die
eerst op hem schold en hem later een bak water
over zijn hoofd gooide, zei hij: ‘Zei ik al niet
dat Xanthippe’s donderbui tot een waterplens
zou leiden? Toen Alcibiades verklaarde dat het
schelden van Xanthippe niet te verdragen was,
zei hij: ‘Nu ja, ik ben eraan gewend geraakt

als aan het voortdurend geratel van een takel.”
(Diogenes Laértius, 11, 36)

Hoewel Socrates blijkbaar tweemaal (tege-
lijk) met een vrouw gehuwd was en bij hen
zonen had, was hij volgens Plato ook duidelijk
pedofiel. Plato laat in zijn ‘dialoog’ Symposion
Diotima Socrates vermanen, omdat hij ook nog
verkikkerd is op te jonge knapen (211 d).
SC.ow. Taylor vergist zich volgens mij wan-
neer hij stelt: “Maar het beeld van Socrates

als eerste martelaar en beschermheilige van de
filosofie, dat in elk tijdperk wordt vernieuwd
om te getuigen van de toestand van de filosofie
in dat tijdperk, is niet de schepping van de man
zelf, maar van degenen die over hem schreven,
en dan vooral van Plato.” (Taylor, p. 9) Voor
Socrates zijn namelijk reeds andere filosofen

verbannen, dus Socrates was zeker niet de

eerste. Xenophon heeft ook een apologie van
Socrates geschreven, en zijn werk tracht ook
Socrates vrij te pleiten van alle bezwaren die
tegen hem geuit zijn. Het gaat bij Plato zeker
niet over een verering van Socrates die als een
held — en bijgevolg als zelf gewild martelaar

— heel zijn samenleving trotseerde. Het ligt in
het wezen van de filosofie dat ze botst met de
heersende meningen in een samenleving, deze
botsing behoort tot elk tijdperk waarin er werd
en wordt gefilosofeerd.

6 “Een oude traditie zegt dat de ware reden
voor de veroordeling van Socrates van politieke
aard was, te weten zijn veronderstelde invloed
op diegenen van zijn metgezellen die berucht
waren geworden om hun anti-Atheense en
antidemocratische gedrag, vooral Alcibiades en
Critias.” (Taylor, p. 23; zie ook p. 36-37)
Socrates zou jongemannen beinvloed hebben
“op een zodanige manier dat ze ongevoelig
worden voor gezag en traditie.” (Dover, p. 60)
" De jury bij de rechtspraak bestond uit 500
mannen. “Volgens de Apologie werd met een
meerderheid van zestig stemmen voor veroorde-
ling gestemd, waarbij vermoedelijk ongeveer
280 mensen v6or stemden en 220 tegen.” Na de
pleidooien voor de strafmaat werd Socrates tot
de doodstraf veroordeeld: “Volgens Diogenes
Laértius stemden er tachtig méér voor de dood-
straf dan voor de uitspraak ‘schuldig’, wat een
verdeling van 360 om 140 aangeeft. Doordat
Socrates had geweigerd een straf te aanvaarden,
had klaarblijkelijk een aanzienlijk gedeelte

van degenen die eerst voor vrijspraak hadden
gestemd, zich van hem afgewend.” (Taylor, p.
21) Na de dood van Socrates worden de jongste
aanklagers ook veroordeeld: “Een paar dagen
later krijgen de Atheners spijt dat ze Socrates
hebben veroordeeld: ze sluiten ten teken van
rouw de gymnasia, de theaters en de worstel-
scholen, ze verbannen Anytus en Lykon en
veroordelen Meletus ter dood.” (de Crescenzo,
p- 251, zie ook Diogenes Laértius, II 43)

8 Boehm [2001], p. 20-21. Luciano de Cres-
cenzo (p. 231) vermeldt ook nog als verbannen
filosofen de minder bekende Diogenes van
Apollonia en Diagoras. Ook Plato zou na de
dood van Socrates in gevaar zijn geweest en
samen met andere metgezellen van Socrates
verliet hij Athene (zie Popper, p. 47).

? Peter Schmidt, p. 30-31 en p. 257, noot 23.

10 Plato, Apologie, 30 d.

1 Taylor, p. 110-112.

12 Zie Taylor, p. 33 e.v.: Taylor vermeldt Ae-
schines, Antistenes, Crito, Eucleides en Phaedo.
Taylor wijst er nog op dat er “naast Plato en

Xenophon ten minste negen door een of andere

771



bron worden genoemd als mogelijke schrijvers”
van ‘socratische gesprekken’ (Taylor, p. 35).

13 “We kunnen er niet aan denken een detailstu-
die te wijden aan Socrates’ filosofische leer: dat
lijkt trouwens uitgesloten zolang niet met zeker-
heid uit te maken is wie — Plato of Xenophon

— de ‘leer’ van de Meester juist heeft weergege-
ven. Het is trouwens zeer de vraag of Socrates
een leer verkondigde. Het lijkt wel zo goed als
zeker dat de man die voortdurend beweerde
niets te weten behalve dat hij onwetend was,
geen systematische doctrine bezat en zeker niet
verkondigde.” (Xaveer De Win in zijn Inleiding
tot zijn vertaling van het Verzameld Werk van
Plato, deel I, p. XVI)

14 Taylor, p. 33. “Wat Plato’s portret van
Socrates betreft kan er geen scherpe lijn worden
getrokken tussen de ‘historische’ en de ‘pla-
tonische” Socrates. De platonische Socrates is
gewoon de manier waarop Plato Socrates in zijn
geschriften voorstelt.” (Taylor, p. 54) Volgens
Karl Popper is Plato zelfs niet de aangewezen
auteur waarlangs men Socrates kan leren ken-
nen: Plato is volgens hem geen volgeling maar
een verrader van Socrates (zie Popper, p. 225,
p. 227 en p. 692, noot 55).

15 “Men zegt dat Socrates, toen hij Plato zijn
Lysis hoorde voorlezen, heeft uitgeroepen:

‘Bij Heracles, wat een aantal leugens vertelt

die jongeman over mij!” Want Plato heeft heel
wat in die dialoog geschreven wat Socrates
nooit persoonlijk zo gezegd heeft.” (Diogenes
Laértius, II1, 35; p. 108)

16 Rudolf Boehm, [1977 (1974)], § 1.

17 “In al deze dialogen eindigt het gesprek in
een schijnbare mislukking, terwijl Socrates en
zijn gesprekspartner(s) erkennen dat zij er niet
in zijn geslaagd om het antwoord op de centrale
vraag te vinden. In sommige gevallen zijn er
aanwijzingen in de tekst over wat het juiste
antwoord is.” (Taylor, p. 57-58) “In al deze dia-
logen heeft de zoektocht althans ogenschijnlijk
geen succes, in de zin dat elke dialoog ermee
eindigt dat Socrates en zijn gesprekspartners
erkennen dat zij de verklaring van deugd of van
onderdelen ervan waar zij naar op zoek waren,
niet hebben gevonden.” (Taylor, p. 78) “‘Het

is algemeen bekend dat Socrates gewoon was
zijn kennis en zijn overtuigingen te verbergen;
en Plato keurde die gewoonte goed’, schreef
Augustinus [in De Stad van God, boek VIII,
hoofdstuk 5] (Blackburn, p. 10). “Het is te
simplistisch om te beweren dat Socrates’ werk-
wijze in de vroege dialogen, de zogenaamde
elenchus, de methode om vragen te stellen zon-
der in antwoorden te voorzien, niets of althans
niets ‘positiefs’ kan opleveren. Door middel

van die werkwijze kan worden vastgesteld dat

178

een theorie inconsistent is, of dat degenen die
eraan vasthouden, het bij het verkeerde eind
hebben, en alles wat daaruit volgt.” (Blackburn,
p- 166, voetnoot 8) Karl Popper verwijst ook
nog naar Aristoteles, Sofistische weerleggingen,
183b7: “Socrates stelde vragen, maar gaf geen
antwoorden, want hij gaf toe dat hij niets wist.”
(Popper, p. 701)

18 “Om te kunnen bestaan hebben de mensen
zekerheden nodig en wanneer die er niet zijn,

is er altijd wel iemand die ze verzint voor het
nut van het algemeen. Ideologen, profeten,
astrologen, sommigen te goeder trouw, som-
migen uit eigenbelang, verschaffen voortdurend
waarheden om angsten van de gemeenschap te
verzachten. Als dan een man komt beweren dat
er niemand is die werkelijk iets weet, wordt die
man publieke vijand nummer één van de politici
en de priesters. Die man moet dood!” (de Cres-
cenzo, p. 242) Taylor vat Hegels commentaar
op Socrates’ veroordeling samen: “Het blijkt
dan dat de veroordeling van Socrates het gevolg
is van de botsing tussen de rechtmatige eisen
van de collectieve (Sittlichkeit) en de individu-
ele moraal (Moralitdt).” (Taylor, p. 116)

19 Plato, Apologie, p. 260, noot 1 (- de

noten zijn door de vertaler, Xaveer De Win,
bijgevoegd).

20 Deze is de in academische kringen gebrui-
kelijke verwijzing naar de uitgave van Henri
Estienne (Parijs, 1578). Elke bladzijde van deze
uitgave is nog opgedeeld in 5 delen, vandaar de
verwijzing van a tot e.

21 Andere blijspeldichters die over Socrates
hebben geschreven, zijn Ameipsias en Eupolis
(zie Taylor, p. 14).

2 Popper merkt op dat in sommige dialogen
van Plato (Phaedo en De Staat) Socrates wel
wordt voorgesteld als een pythagorese filosoof
die zich met de natuur bezighield (zie Popper, p.
695-696). Maar in welke mate klopt deze voor-
stelling door Plato met de historische Socrates?
2 Sommige Plato-interpreten opperen deze
mogelijkheid (zie Popper, p. 551). In zijn
Metaphysica (1078b27-32) zegt Aristoteles bij
het bespreken van de voorlopers van Plato’s
ideeénleer het volgende: “Er zijn twee dingen
die misschien terecht aan Socrates kunnen
worden toegeschreven: inductieve argumenten
en algemene definities, want beide houden

zich bezig met het uitgangspunt van kennis.
Socrates scheidde het universele of de definities
niet, maar zij [dat wil zeggen Plato en zijn
volgelingen] deden dat wel, en ze noemden hen
de ideeén van dingen.” (Zie Taylor, p. 45-46).
Volgens Taylor schuift Plato de ideeénleer in
Socrates’ schoenen: “Het is redelijk om het

toeschrijven van de ideeénleer aan Socrates

te beschouwen als een stadium in het proces
waarin Socrates verandert in een gezaghebben-
de figuur die rechtstreekser voor Plato spreekt
dan de Socrates uit zijn vroegere geschriften.”
(Taylor, p. 52).

24 Het belangrijkste doel van de dialogen
waarin Socrates tegenover sofisten staat, is
bijvoorbeeld het contrast naar voren te brengen
tussen zijn echte manier van filosoferen en hun
namaakmanier, en om zodoende de onrecht-
vaardigheid te laten zien van de laster die, door
hem in verband te brengen met de sofisten, zijn
dood had teweeggebracht.” (Taylor, p. 51)

2 “Tegenwoordig wordt algemeen erkend

dat Anytus, de democratische leider die de
aanklagers steunde, geen martelaar van Socrates
wilde maken. Het doel was hem te verbannen.
Maar dat plan werd doorkruist door Socrates’
weigering om zijn principes geweld aan te
doen.” (Popper, p. 224)

26 Is dit weer de Socratische ironie?: Socrates
doet zich voor alsof hij niets van ambachten
weet (Socrates doet zich voor als eiron, de
‘onwetende’, vandaar ‘ironie’ — zie Vorlin-
der, p. 60)? Socrates was namelijk “de zoon
van Sophronikos, een steen- en beeldhouwer;
zijn moeder is Phainarete, een vroedvrouw.”
Socrates was, in navolging van zijn vader zelf
een beeldhouwer, die het in zijn kunst ver heeft
gebracht: “er werden nog aan hem beeldhouw-
werken van geklede Gratién toegeschreven, die
zich op de Akropolis van Athene bevonden”.
(Hegel, p. 447-448; zie hierover ook Diogenes
Laértius, II, 19).

27 Maar ook de steenhouwer Socrates houdt
zich niet aan zijn beroepsbezigheid — hij

gaat filosoferen en andere mensen daarmee
lastigvallen.

2B wAlle beschrijvingen van Socrates zijn het
over één ding eens: hij was bovenal iemand die
argumenteerde en vragen stelde, iemand die de
pretentie van mensen dat zij deskundig waren
op de proef stelde en inconsequenties in hun
overtuigingen aan het licht bracht.” (Taylor, p.
17)

29 Hegel stelt dat Socrates, volgens Meletus,
jongelui trachtte te overtuigen om hem meer

te gehoorzamen dan hun ouders. “Dit punt van
de aanklacht had vooral op Anytus betrekking.
(...) Xenophon vertelt namelijk dat Anytus zich
vijandig tegenover Socrates ging opstellen, om-
dat Socrates Anytus, die een geacht man was,
gezegd heeft dat hij zijn zoon niet tot leerlooier
moest opvoeden, maar op een voor een vrije
man waardige wijze. — Anytus was zelf een
leerlooier, hoewel zijn onderneming meestal
door slaven gedreven werd (...).” (Hegel, p.
509)

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



