In memoriam Claude Lévi-Strauss

Claude Lévi-Strauss (1908-2009)

Rik Pinxten

In 1908 werd Claude Lévi-Strauss in Brus- .

sel geboren. Deze zoon van een joodse za-
kenman zou een onwaarschijnlijke carriere
maken als Franse onderzoeker van de ver-
scheidenheid van de mensheid via zijn vak
en zijn roeping: de culturele antropologie.
Zijn invloed strekte zich uit van de sociale
of culturele antropologie, over de taalkunde
en de semiotiek (studie van tekens), tot alle
sociale wetenschappen en de wijsbegeerte.
Ook de studie van kunst en religie werd in-
dringend beinvloed door de werken die hij
op die domeinen liet verschijnen.

Net voor de Tweede Wereldoorlog re-
ist hij naar Brazilié om daar een exotisch
volk te gaan bestuderen: de Bororo. Daar
aangekomen, beschrijft hij in het literair
hoogstaande boek Les tristes tropiques,
kan hij de eerste Bororo die hij ontmoet,
enkel bekijken en aanraken: hij kent de taal
niet en is plots volledig afhankelijk van
de goodwill en het begrip van die volsla-
gen vreemde man om te kunnen overleven
in het oerwoud. In de lijn van de studies
van die tijd concentreert Lévi-Strauss zich
sterk op de studie van de afstammings- en
socialeverwantschapsrelaties om tot een
inzicht te komen van de functionering van
deze samenleving. Na jaren van worsteling
met zijn observaties en kritische reflectie
over de eeuw van verwantschapsstudies
die hem voorafging, brengt Lévi-Strauss
een baanbrekend werk uit over dit onder-
werp: afstamming en verwantschap, die
zo wezenlijk zijn voor de structurering
en functionering van elke samenleving,
kunnen niet apart gezien worden van een
tweede ordeningsmechanisme, besluit hij.
Ze hangen nauw samen met de voorschrift-
en en praktijken van huwelijk. De theorie
die men moet ontwikkelen over het so-
ciale leven van elke groep, moet de twee
domeinen samen kunnen begrijpen. Dat
is volslagen nieuw, en gaat bijvoorbeeld

JAARGANG 44 NUMMER 11 LENTE 2010

in tegen een sterk Brits (en koloniaal) ge-

domineerde visie tot dan toe. De fameuze
natuur-cultuurtegenstelling speelt daarbij
een fundamentele rol, zegt de auteur, en
wel door de formulering van een taboere-
gel: een regel rond incest. Louter natuur-
lijk zijn een vader en zijn dochter, een mo-
eder en haar zoon, neven en nichten, tantes
en ooms perfect in staat om nakomeling-
schap te hebben. In de dierenwereld zien
we dan ook dat dit vaak gebeurt. In de
mensenwereld niet: bovenop en als sup-
plementaire begrenzing van de biologische
mogelijkheden kent elke menselijke sa-
menleving een culturele regel die bepaalde
types van nakomelingschap, die biologisch
perfect kunnen, uitsluit. Elke cultuur kent
een incestregel, waardoor een dwingende
afstand tussen bepaalde bloedverwanten
wordt ingesteld. Die regels verschillen,
maar er is een regel. Dat vinden we terug
in de huwelijks- en seksuele voorschriften.
Bijvoorbeeld een clanmaatschappij vereni-
gt alle bloedverwanten in één hechte groep
(met een clannaam): seksuele relaties en

dus ook huwelijk binnen de clan is dan
uitgesloten en wordt als incest beschouwd.
Lévi-Strauss stelt dat incest het scharnier-
fenomeen is tussen natuur en cultuur, en zo
dus ook tussen dier en mens.

Net voor de Tweede Wereldoorlog belandt
hij in New York, waar op dat moment een
schitterende groep van Europese weten-
schappers als vluchteling opgevangen
wordt. De jonge Lévi-Strauss wordt diep
beinvloed door de taalkunde van zijn tijd
(vanuit Praag en Moskou in New York
beland) en zal zijn verdere leven trachten
de sterke theoriebouw van de wetenschap
van de menselijke taal te evenaren voor
het veel grotere domein van de studie
van religie, denken, sociale leefvormen
en kunst, en dat niet enkel in onze cultuur
maar door vergelijking tussen fenomenen
uit de honderden culturen die de mens
ontwikkelde. Hij schrijft samen met de
vader van de moderne linguistiek, Roman

Jakobson, onder andere een beroemd ge-

791



bleven structurele analyse van Les Chats
van Baudelaire.

Lévi-Strauss vestigt begrippen die nu nog
gelden: naast de regels als een typisch cul-
turele toevoeging aan de biologische con-
ditie van de mens, is er de koppeling van
afstamming aan huwelijksvoorschriften.
Maar ook op andere vlakken verzet hij de
bakens: elke culturele groep schept een
denk- en belevingswereld door de wetma-
tigheden van het menselijk denken te vol-
gen, en die wetmatigheden zijn universeel.
Culturen zonder logica bestaan niet, om
het simpel te zeggen. Rond 1900 zorg-
den zijn voorgangers Emile Durkheim en
Marcel Mauss voor een eerste doorbraak
door aan te tonen dat classificatiesystemen
overal voorkomen. Aan de oppervlakte
zien we vooral verschillen en vaak ook
zijn de classificaties verborgen onder cul-
turele vormen. Maar onder die schijnbare
wanorde of verscheidenheid ontdekten
de auteurs eenzelfde logica van klasseren
doorheen alle culturen. Lévi-Strauss gaat
hierop door en toont aan hoe zeer diverse
culturele vormen als uitingen van eenzelfde
achterliggende logica van digitaal ordenen
kan beschreven worden. De achterliggende
structuur is onbewust en dus ook empirisch
niet rechtstreeks waarneembaar. Door toch
fenomenen vanuit die impliciete of achter-
liggende orde te beschrijven meent de au-
teur een basis denkvorm van de mens te
kunnen aantonen. Dat is de grond van wat
het structuralisme gaat heten (de Ruijter,
1974). In Le totémisme aujourd’hui en La
pensée sauvage (beide uit 1962) brengt de
auteur die achterliggende logica duidelijk
in kaart. In twee verzamelwerken (Anthro-
pologie structurale en Anthropologie struc-
turale II) worden de basisprincipes van een
structuralistische benadering uiteengezet,
vaak aan de hand van vergelijkende em-
pirische studies. Met die werken wordt
Lévi-Strauss ook buiten de antropologie
beroemd en invloedrijk. In de taalkunde
vinden we dit terug bij Chomsky, in de
semiotiek bij Sebeok, in de filosofie bij
de Waelhens, naast nog vele andere disci-
plines. Het duurt tot Bourdieu in de sociale
wetenschappen en Foucault in de filosofie
eer een systematische kritiek op het den-
ken van Lévi-Strauss begint vorm te krij-
gen. Met het postmodernisme (Baudrillard,
Deleuze) volgt dan een verwerping van
Lévi-Strauss als positivist. Niettemin kan
men mijns inziens stellen dat Lévi-Strauss

180

een blijvende bijdrage heeft geleverd tot de
studie van de mens door te tonen dat achter
de oppervlakkige verschillen universele
gelijkheid kan verscholen zitten, zoals door
zijn nadruk op de rol van cultuur die regels
ontwerpt voor de mens die verder gaan
dan de loutere biologische voorwaarden
waaraan de mens als diersoort uiteraard
ook onderworpen blijft.

Als antropoloog houdt Lévi-Strauss zich
zijn hele leven (na het korte veldbezoek in
Brazili€) bezig met het toepassen van zijn
methode van onderzoek — het beschrijven
van zichtbare fenomenen vanuit een achter-
liggende dwingende logica van structuren
— op talloze fenomenen die in de boeken en
artikels over culturen en talen van de hele
wereld beschreven staan. Hij publiceert
belangrijke boeken over de samenhang
van afstammingssystemen en huwelijks-
voorkeuren in verschillende tradities. Hij
doet baanbrekende voorstellen over het
menselijke denken, dat ondanks opper-
vlakteverschillen volgens hem eenzelfde
basislogica volgt. Hiermee sluit hij aan bij
de vroegere Franse school van Durkheim en
Mauss, die rond 1900 een eerste fundamen-
tele kritiek formuleerden op de Europese
waan dat andere culturen niet zouden den-
ken, en dat enkel de Europeaan die kwali-
teit zou bezitten. Hij zou deze school zijn
hele leven trouw blijven, ook vaak tegen de
modetrends die het Parijse intellectuele le-
ven nu eenmaal sterk tekenen. In later werk
over racisme (tot drie studies na elkaar)
maakt Lévi-Strauss duidelijk dat verschil-
len tussen culturen uiteraard bestaan, maar
dat ze de fundamentele eenheid van de
mensheid vaak verdoezelen. Zijn taak be-
stond er dan in om die onderliggende een-
heid net uitgebreid en overtuigend aan te
duiden. Racisme bestaat in de geest en in
de menselijke geschiedenis, niet in de bio-
logie, lijkt zijn punt. Dat wil niet zeggen dat
identiteitsclaims daarom verboden zouden
zijn. Alleen valt elk essentialisme als on-
wetenschappelijk te klasseren: of het nu
gaat over de identiteit of authenticiteit van
de Bororo of van de Vlaming, dat maakt in
wezen niet zoveel uit. Eigenheid is niet uit
den boze betoogt hij, maar moet zich wel
van haar eigen beperkingen bewust zijn.

Een belangrijk derde thema van zijn werk
is de studie van de mythe (in het vierdelige
Les mythologiques tussen 1970 en 1980 en
in vele occasionele artikels). Hier toont de

auteur zich weer de diep geinteresseerde
mens die wil begrijpen hoe de verbeelding
van zijn medemens tot creatieve resultaten
leidt, die de zin en de kwaliteit van het leven
duidelijk als focus hebben. Het werk dat Lé-
vi-Strauss hier levert, is opnieuw baanbrek-
end. Vanuit zijn structuralisme probeert hij
te tonen hoe de immense variéteit die we
zien in de mythologische voorstellingen
en thema’s, opnieuw kan begrepen wor-
den vanuit een universeel voorkomende
achterliggende structuur in het denken. De
impact van de mythe op het vormgeven van
het dagelijks leven fascineert Lévi-Strauss:
hoe kunnen gebruiken rond voedsel (rauw
of bereid) of tafelmanieren gekoppeld
worden aan de denkwereld van de mythe?
Hoe kan een man- en vrouwbeeld met alle
subtiele gedragsregels die daarbij spelen,
voortgezet worden over de generaties via
mythes? Enzovoort. Het werk dat de auteur
in dit domein levert is zonder meer immens
te noemen en zal nog enkele generaties de
discussie in deze disciplines beinvloeden.

Maar als typische cultuurmens in Europese
zin heeft Lévi-Strauss zijn analyse ook nog
verder gericht op artistieke kunstproducten
van elders, waarbij hij de pracht en het ing-
enieuze van die kunst precies aanduidt door
dezelfde universele menselijke capaciteiten
erin te beschrijven. In La voie des masques
ontleedt hij in heel groot detail en tegelijk
visionair de manier waarop de uitklap-
maskers van de indianen tegen de pool-
cirkel (in Noord-West-Canada) spelen met
contrast om tegelijk schoonheid en sociale
orde gestalte te geven. Dit soort werk vindt
uiteraard weer een ander publiek geinteres-
seerd in zijn benadering.

Ten slotte, en misschien vooral in een histo-
risch perspectief, vergroot hij zijn inzichten
uit in het structuralisme als een ‘grote’ the-
orie die beweert dat de achterliggende en
onbewuste structuren van de werking van
het brein in feite de algemeen menselijke
programmatuur is, vandaag vergelijkbaar
met de software van een PC. In de jaren na
Wereldoorlog II was het niet meer gebrui-
kelijk om een grote comparatieve theorie te
lanceren, en ging men zich vooral toespit-
sen op detailstudies. De gedurfde voorstel-
len van Lévi-Strauss vinden echter een zeer
groot gehoor. Talloze taalkundigen, semi-
otici, psychologen, sociologen, antropolo-
gen en filosofen in de wereld sloten zich
aan bij deze benadering, die in de jaren

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



CLAUDE LEVI-STRAUSS (1908-2009) - Rik Pinxten

’60 en 70 van vorige eeuw een bijzonder
grote vlucht nam. Langzaam maar zeker
werd echter duidelijk dat de benadering,
met haar positivistische inslag (met zelfs
algebraische modellen), door een te grote
rationalistische vooringenomenheid werd
gekenmerkt: het ene model van de cul-
turele functionering van de hele mensheid
bleek aan de limiet ontoetsbaar en daardoor
ook wetenschappelijk niet houdbaar. De
vergelijkende benadering van Lévi-Strauss
was en blijft een belangrijke toevoeging
aan de menswetenschappen, maar de ma-
nier van vergelijken blijkt te zeer aprioris-
tisch: te rationalistisch, en ook te statisch
en als het ware tijdloos. Op die punten is
de kritiek grondig en systematisch gevoerd
en heeft de theorie het onderspit moeten
delven.

Claude Lévi-Strauss heeft ook gewogen
op verschillende andere vraagstukken, met
name ook van onze cultuur. In de eerste
plaats is daar het thema van het huma-
nisme en van de grote ideologische strijd-
punten van de mens als maker van zijn
eigen wereld. Lévi-Strauss heeft zo onder
andere een discussie gevoerd met Sartre,
waarbij hij de geéngageerde filosoof terug-
wijst door hem de rijkdom van andere cul-
turen te tonen en de zelfoverschatting van
de westerling aan te wrijven. Hij heeft zich
ook duidelijk uitgesproken rond racisme en
etnocentrisme: in studies voor UNESCO
toont hij hoezeer ras in de geest en in de
geschiedenis van mensengroepen leeft en
in plaats van in de biologische realiteit.
Daarmee zet hij de ideeén van Boas, de
grondlegger van de Amerikaanse antropo-
logie, voort. In zijn werk rond racisme be-
toogde Boas, aan het einde van de Tweede
Wereldoorlog, dat rasbegrippen inderdaad
in de geest bestaan en daarom kunnen
en moeten bestreden worden. Het kostte
hem vervolging en smaad (hij had Duitse
roots), maar de genetische theorieén van de
jaren *60 gaven hem wel gelijk; ook in de
Franse naoorlogse maatschappij zijn genu-
anceerde stellingnamen rond dit thema
geen eenvoudige zaak

Zal Lévi-Strauss eeuwige roem kennen?
Zonder twijfel heeft hij een unieke loop-
baan gekend, met ook de hoogste erken-
ning (als lid van het beroemde College de
France). Zijn wereldfaam zal zonder twijfel
tanen, zoals dat de vorige twintig jaar al ge-
beurde. Het positivistische en daardoor ook

JAARGANG 44 NUMMER 1| LENTE 2010

statische perspectief dat hij voorstond (met
die universele dieptestructuren), is achter-
haald. Zijn opvattingen over de menselijke
hersenwerking zullen ook toenemend blij-
ken te eenvoudig te zijn. Maar zijn poging
om een grote theorie te ontwerpen, die ook
vergelijkend opgezet en uitgewerkt wordt,
zal zeker een historisch merkteken blijven:
de sociale wetenschappen verloren er voor
een deel hun naiviteit door en moesten
vanaf hem weg van het oeverloos empiri-
cisme om ook theoretisch ernstig te wor-
den. Dat is een stap voorbij het ‘butterfly
collecting” (louter feitjes verzamelen en
beschrijven ) en dus een stap op weg naar
een meer wetenschappelijk statuut.

Toch zal hij ook als een groot mens her-
dacht worden. Einde jaren 90 voert hij
een uitgebreide correspondentie met D.
Schneider (de belangrijkste onderzoeker
rond verwantschap in de USA), en komen
ze samen tot het besluit dat de werkwijze
van de voorbije eeuw (inclusief hun eigen
werk) naast de kwestie was. Dus besluit hij
tot een diepe zelfkritiek. Dat wordt zelden
vertoond. Na zijn briljante loopbaan liet hij
zich een paar jaar geleden ontvallen (1991):
iedereen in de sociale wetenschappen die
het argument gebruikt om een discussie te
winnen dat het ‘wetenschappelijk’ zo en zo
zit, ‘c’est un imposteur’. We zijn nog lang
niet zover om van ‘wetenschap’ te kunnen
spreken, meende hij. Grote mijnheer dus.

Referenties:
de Ruijter, A. (1974): Lévi-Strauss als sys-
teemdenker, Utrecht, U. Utrecht Publ.

(Een selectie van enkele werken: zijn hele
oeuvre verschijnt in Pléiade):
Lévi-Strauss, C.:

(1958): Anthropologie structurale,
Paris : Plon.

(1978): Anthropologie structurale
Deux, Paris : Plon.

(1962): Le totémisme aujourd’hui,
Paris : Plon.

(1962): La pensée sauvage, Paris :
Plon.

(1970-1980): Les mythologiques,
Paris : Plon.

(1982): La voie des masques, Paris :
Skyra.

(1991): interview met Le Monde,
8-10-1991.

811



