
79 I JAARGANG  44  NUMMER  1 I  LENTE  2010

Claude  Lévi-Strauss  (1908-2009)

Rik Pinxten

In memoriam Claude Lévi-Strauss

In 1908 werd Claude Lévi-Strauss in Brus-
sel geboren. Deze zoon van een joodse za-
kenman zou een onwaarschijnlijke carrière 
maken als Franse onderzoeker van de ver-
scheidenheid van de mensheid via zijn vak 
en zijn roeping: de culturele antropologie. 
Zijn invloed strekte zich uit van de sociale 
of culturele antropologie, over de taalkunde 
en de semiotiek (studie van tekens), tot alle 
sociale wetenschappen en de wijsbegeerte. 
Ook de studie van kunst en religie werd in-
dringend beïnvloed door de werken die hij 
op die domeinen liet verschijnen.

Net voor de Tweede Wereldoorlog re-
ist hij naar Brazilië om daar een exotisch 
volk te gaan bestuderen: de Bororo. Daar 
aangekomen, beschrijft hij in het literair 
hoogstaande boek Les tristes tropiques, 
kan hij de eerste Bororo die hij ontmoet, 
enkel bekijken en aanraken: hij kent de taal 
niet en is plots volledig afhankelijk van 
de goodwill en het begrip van die volsla-
gen vreemde man om te kunnen overleven 
in het oerwoud. In de lijn van de studies 
van die tijd concentreert Lévi-Strauss zich 
sterk op de studie van de afstammings- en 
socialeverwantschapsrelaties om tot een 
inzicht te komen van de functionering van 
deze samenleving. Na jaren van worsteling 
met zijn observaties en kritische reflectie 
over de eeuw van verwantschapsstudies 
die hem voorafging, brengt Lévi-Strauss 
een baanbrekend werk uit over dit onder-
werp: afstamming en verwantschap, die 
zo wezenlijk zijn voor de structurering 
en functionering van elke samenleving, 
kunnen niet apart gezien worden van een 
tweede ordeningsmechanisme, besluit hij. 
Ze hangen nauw samen met de voorschrift-
en en praktijken van huwelijk. De theorie 
die men moet ontwikkelen over het so-
ciale leven van elke groep, moet de twee 
domeinen samen kunnen begrijpen. Dat 
is volslagen nieuw, en gaat bijvoorbeeld 

in tegen een sterk Brits (en koloniaal) ge-
domineerde visie tot dan toe. De fameuze 
natuur-cultuurtegenstelling speelt daarbij 
een fundamentele rol, zegt de auteur, en 
wel door de formulering van een taboere-
gel: een regel rond incest. Louter natuur-
lijk zijn een vader en zijn dochter, een mo-
eder en haar zoon, neven en nichten, tantes 
en ooms perfect in staat om nakomeling-
schap te hebben. In de dierenwereld zien 
we dan ook dat dit vaak gebeurt. In de 
mensenwereld niet: bovenop en als sup-
plementaire begrenzing van de biologische 
mogelijkheden kent elke menselijke sa-
menleving een culturele regel die bepaalde 
types van nakomelingschap, die biologisch 
perfect kunnen, uitsluit. Elke cultuur kent 
een incestregel, waardoor een dwingende 
afstand tussen bepaalde bloedverwanten 
wordt ingesteld. Die regels verschillen, 
maar er is een regel. Dat vinden we terug 
in de huwelijks- en seksuele voorschriften. 
Bijvoorbeeld een clanmaatschappij vereni-
gt alle bloedverwanten in één hechte groep 
(met een clannaam): seksuele relaties en 

dus ook huwelijk binnen de clan is dan 
uitgesloten en wordt als incest beschouwd. 
Lévi-Strauss stelt dat incest het scharnier-
fenomeen is tussen natuur en cultuur, en zo 
dus ook tussen dier en mens.   

Net voor de Tweede Wereldoorlog belandt 
hij in New York, waar op dat moment een 
schitterende groep van Europese weten-
schappers als vluchteling opgevangen 
wordt. De jonge Lévi-Strauss wordt diep 
beïnvloed door de taalkunde van zijn tijd 
(vanuit Praag en Moskou in New York 
beland) en zal zijn verdere leven trachten 
de sterke theoriebouw van de wetenschap 
van de menselijke taal te evenaren voor 
het veel grotere domein van de studie 
van religie, denken, sociale leefvormen 
en kunst, en dat niet enkel in onze cultuur 
maar door vergelijking tussen fenomenen 
uit de honderden culturen die de mens 
ontwikkelde. Hij schrijft samen met de 
vader van de moderne linguïstiek, Roman 
Jakobson, onder andere een beroemd ge-



I 80 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

bleven structurele analyse van Les Chats 
van Baudelaire. 

Lévi-Strauss vestigt begrippen die nu nog 
gelden: naast de regels als een typisch cul-
turele toevoeging aan de biologische con-
ditie van de mens, is er de koppeling van 
afstamming aan huwelijksvoorschriften. 
Maar ook op andere vlakken verzet hij de 
bakens: elke culturele groep schept een 
denk- en belevingswereld door de wetma-
tigheden van het menselijk denken te vol-
gen, en die wetmatigheden zijn universeel. 
Culturen zonder logica bestaan niet, om 
het simpel te zeggen. Rond 1900 zorg-
den zijn voorgangers Emile Durkheim en 
Marcel Mauss voor een eerste doorbraak 
door aan te tonen dat classificatiesystemen 
overal voorkomen. Aan de oppervlakte 
zien we vooral verschillen en vaak ook 
zijn de classificaties verborgen onder cul-
turele vormen. Maar onder die schijnbare 
wanorde of verscheidenheid ontdekten 
de auteurs eenzelfde logica van klasseren 
doorheen alle culturen. Lévi-Strauss gaat 
hierop door en toont aan hoe zeer diverse 
culturele vormen als uitingen van eenzelfde 
achterliggende logica van digitaal ordenen 
kan beschreven worden. De achterliggende 
structuur is onbewust en dus ook empirisch 
niet rechtstreeks waarneembaar. Door toch 
fenomenen vanuit die impliciete of achter-
liggende orde te beschrijven meent de au-
teur een basis denkvorm van de mens te 
kunnen aantonen. Dat is de grond van wat 
het structuralisme gaat heten (de Ruijter, 
1974). In Le totémisme aujourd’hui en La 
pensée sauvage (beide uit 1962) brengt de 
auteur die achterliggende logica duidelijk 
in kaart. In twee verzamelwerken (Anthro-
pologie structurale en Anthropologie struc-
turale II) worden de basisprincipes van een 
structuralistische benadering uiteengezet, 
vaak aan de hand van vergelijkende em-
pirische studies. Met die werken wordt 
Lévi-Strauss ook buiten de antropologie 
beroemd en invloedrijk. In de taalkunde 
vinden we dit terug bij Chomsky, in de 
semiotiek bij Sebeok, in de filosofie bij 
de Waelhens, naast nog vele andere disci-
plines. Het duurt tot Bourdieu in de sociale 
wetenschappen en Foucault in de filosofie 
eer een systematische kritiek op het den-
ken van Lévi-Strauss begint vorm te krij-
gen. Met het postmodernisme (Baudrillard, 
Deleuze) volgt dan een verwerping van 
Lévi-Strauss als positivist. Niettemin kan 
men mijns inziens stellen dat Lévi-Strauss 

een blijvende bijdrage heeft geleverd tot de 
studie van de mens door te tonen dat achter 
de oppervlakkige verschillen universele 
gelijkheid kan verscholen zitten, zoals door 
zijn nadruk op de rol van cultuur die regels 
ontwerpt voor de mens die verder gaan 
dan de loutere  biologische voorwaarden 
waaraan de mens als diersoort uiteraard 
ook onderworpen blijft.  

Als antropoloog houdt Lévi-Strauss zich 
zijn hele leven (na het korte veldbezoek in 
Brazilië) bezig met het toepassen van zijn 
methode van onderzoek – het beschrijven 
van zichtbare fenomenen vanuit een achter-
liggende dwingende logica van structuren 
– op talloze fenomenen die in de boeken en 
artikels over culturen en talen van de hele 
wereld beschreven staan. Hij publiceert 
belangrijke boeken over de samenhang 
van afstammingssystemen en huwelijks-
voorkeuren in verschillende tradities. Hij 
doet baanbrekende voorstellen over het 
menselijke denken, dat ondanks opper-
vlakteverschillen volgens hem eenzelfde 
basislogica volgt. Hiermee sluit hij aan bij 
de vroegere Franse school van Durkheim en 
Mauss, die rond 1900 een eerste fundamen-
tele kritiek formuleerden op de Europese 
waan dat andere culturen niet zouden den-
ken, en dat enkel de Europeaan die kwali-
teit zou bezitten. Hij zou deze school zijn 
hele leven trouw blijven, ook vaak tegen de 
modetrends die het Parijse intellectuele le-
ven nu eenmaal sterk tekenen. In later werk 
over racisme (tot drie studies na elkaar) 
maakt Lévi-Strauss duidelijk dat verschil-
len tussen culturen uiteraard bestaan, maar 
dat ze de fundamentele eenheid van de 
mensheid vaak verdoezelen. Zijn taak be-
stond er dan in om die onderliggende een-
heid net uitgebreid en overtuigend aan te 
duiden. Racisme bestaat in de geest en in 
de menselijke geschiedenis, niet in de bio-
logie, lijkt zijn punt. Dat wil niet zeggen dat 
identiteitsclaims daarom verboden zouden 
zijn. Alleen valt elk essentialisme als on-
wetenschappelijk te klasseren: of het nu 
gaat over de identiteit of authenticiteit van 
de Bororo of van de Vlaming, dat maakt in 
wezen niet zoveel uit. Eigenheid is niet uit 
den boze betoogt hij, maar moet zich wel 
van haar eigen beperkingen bewust zijn.

Een belangrijk derde thema van zijn werk 
is de studie van de mythe (in het vierdelige 
Les mythologiques tussen 1970 en 1980 en 
in vele occasionele artikels). Hier toont de 

auteur zich weer de diep geïnteresseerde 
mens die wil begrijpen hoe de verbeelding 
van zijn medemens tot creatieve resultaten 
leidt, die de zin en de kwaliteit van het leven 
duidelijk als focus hebben. Het werk dat Lé-
vi-Strauss hier levert, is opnieuw baanbrek-
end. Vanuit zijn structuralisme probeert hij 
te tonen hoe de immense variëteit die we 
zien in de mythologische voorstellingen 
en thema’s, opnieuw kan begrepen wor-
den vanuit een universeel voorkomende 
achterliggende structuur in het denken. De 
impact van de mythe op het vormgeven van 
het dagelijks leven fascineert Lévi-Strauss: 
hoe kunnen gebruiken rond voedsel (rauw 
of bereid) of tafelmanieren gekoppeld 
worden aan de denkwereld van de mythe? 
Hoe kan een man- en vrouwbeeld met alle 
subtiele gedragsregels die daarbij spelen, 
voortgezet worden over de generaties via 
mythes? Enzovoort. Het werk dat de auteur 
in dit domein levert is zonder meer immens 
te noemen en zal nog enkele generaties de 
discussie in deze disciplines beïnvloeden. 

Maar als typische cultuurmens in Europese 
zin heeft Lévi-Strauss zijn analyse ook nog 
verder gericht op artistieke  kunstproducten 
van elders, waarbij hij de pracht en het ing-
enieuze van die kunst precies aanduidt door 
dezelfde universele menselijke capaciteiten 
erin te beschrijven. In La voie des masques 
ontleedt hij in heel groot detail en tegelijk 
visionair de manier waarop de uitklap-
maskers van de indianen tegen de pool-
cirkel (in Noord-West-Canada) spelen met 
contrast om tegelijk schoonheid en sociale 
orde gestalte te geven. Dit soort werk vindt 
uiteraard weer een ander publiek geïnteres-
seerd in zijn benadering. 

Ten slotte, en misschien vooral in een histo-
risch perspectief, vergroot hij zijn inzichten 
uit in het structuralisme als een ‘grote’ the-
orie die beweert dat de achterliggende en 
onbewuste structuren van de werking van 
het brein in feite de algemeen menselijke 
programmatuur is, vandaag vergelijkbaar 
met de software van een PC. In de jaren na 
Wereldoorlog II was het niet meer gebrui-
kelijk om een grote comparatieve theorie te 
lanceren, en ging men zich vooral toespit-
sen op detailstudies. De gedurfde voorstel-
len van Lévi-Strauss vinden echter een zeer 
groot gehoor. Talloze taalkundigen, semi-
otici, psychologen, sociologen, antropolo-
gen en filosofen in de wereld sloten zich 
aan bij deze benadering, die in de jaren 



81 I JAARGANG 44  NUMMER  1 I LENTE  2010

Claude  Lévi-Strauss  (1908-2009)  -   Rik Pinxten

’60 en ’70 van vorige eeuw een bijzonder 
grote vlucht nam. Langzaam maar zeker 
werd echter duidelijk dat de benadering, 
met haar positivistische inslag (met zelfs 
algebraïsche modellen), door een te grote 
rationalistische vooringenomenheid werd 
gekenmerkt: het ene model van de cul-
turele functionering van de hele mensheid 
bleek aan de limiet ontoetsbaar en daardoor 
ook wetenschappelijk niet houdbaar. De 
vergelijkende benadering van Lévi-Strauss 
was en blijft een belangrijke toevoeging 
aan de menswetenschappen, maar de ma-
nier van vergelijken blijkt te zeer aprioris-
tisch: te rationalistisch, en ook te statisch 
en als het ware tijdloos. Op die punten is 
de kritiek grondig en systematisch gevoerd 
en heeft de theorie het onderspit moeten 
delven.

Claude Lévi-Strauss heeft ook gewogen 
op verschillende andere vraagstukken, met 
name ook van onze cultuur. In de eerste 
plaats is daar het thema van het huma-
nisme en van de grote ideologische strijd-
punten van de mens als maker van zijn 
eigen wereld. Lévi-Strauss heeft zo onder 
andere een discussie gevoerd met Sartre, 
waarbij hij de geëngageerde filosoof terug-
wijst door hem de rijkdom van andere cul-
turen te tonen en de zelfoverschatting van 
de westerling aan te wrijven. Hij heeft zich 
ook duidelijk uitgesproken rond racisme en 
etnocentrisme: in studies voor UNESCO 
toont hij hoezeer ras in de geest en in de 
geschiedenis van mensengroepen leeft en 
in plaats van in de biologische realiteit. 
Daarmee zet hij de ideeën van Boas, de 
grondlegger van de Amerikaanse antropo-
logie, voort. In zijn werk rond racisme be-
toogde Boas, aan het einde van de Tweede 
Wereldoorlog, dat rasbegrippen inderdaad 
in de geest bestaan en daarom kunnen 
en moeten bestreden worden. Het kostte 
hem vervolging en smaad (hij had Duitse 
roots), maar de genetische theorieën van de 
jaren ’60 gaven hem wel gelijk; ook in de 
Franse naoorlogse maatschappij zijn genu-
anceerde stellingnamen rond dit thema 
geen eenvoudige zaak

Zal Lévi-Strauss eeuwige roem kennen? 
Zonder twijfel heeft hij een unieke loop-
baan gekend, met ook de hoogste erken-
ning (als lid van het beroemde Collège de 
France). Zijn wereldfaam zal zonder twijfel 
tanen, zoals dat de vorige twintig jaar al ge-
beurde. Het positivistische en daardoor ook 

statische perspectief dat hij voorstond (met 
die universele dieptestructuren), is achter-
haald. Zijn opvattingen over de menselijke 
hersenwerking zullen ook toenemend blij-
ken te eenvoudig te zijn. Maar zijn poging 
om een grote theorie te ontwerpen, die ook 
vergelijkend opgezet en uitgewerkt wordt, 
zal zeker een historisch merkteken blijven: 
de sociale wetenschappen verloren er voor 
een deel hun naïviteit door en moesten 
vanaf hem weg van het oeverloos empiri-
cisme om ook theoretisch ernstig te wor-
den. Dat is een stap voorbij het ‘butterfly 
collecting’ (louter feitjes verzamelen en 
beschrijven ) en dus een stap op weg naar 
een meer wetenschappelijk statuut.

Toch zal hij ook als een groot mens her-
dacht worden. Einde jaren ’90 voert hij 
een uitgebreide correspondentie met D. 
Schneider (de belangrijkste onderzoeker 
rond verwantschap in de USA), en komen 
ze samen tot het besluit dat de werkwijze 
van de voorbije eeuw (inclusief hun eigen 
werk) naast de kwestie was. Dus besluit hij 
tot een diepe zelfkritiek. Dat wordt zelden 
vertoond.  Na zijn briljante loopbaan liet hij 
zich een paar jaar geleden ontvallen (1991): 
iedereen in de sociale wetenschappen die 
het argument gebruikt om een discussie te 
winnen dat het ‘wetenschappelijk’ zo en zo 
zit, ‘c’est un imposteur’. We zijn nog lang 
niet zover om van ‘wetenschap’ te kunnen 
spreken, meende hij. Grote mijnheer dus.

Referenties:
de Ruijter, A. (1974): Lévi-Strauss als sys-
teemdenker, Utrecht, U. Utrecht Publ.

(Een selectie van enkele werken: zijn hele 
oeuvre verschijnt in Pléiade):
Lévi-Strauss, C.: 
     (1958): Anthropologie structurale, 
Paris : Plon.
      (1978): Anthropologie structurale 
Deux, Paris : Plon.
      (1962): Le totémisme aujourd’hui, 
Paris : Plon. 
      (1962): La pensée sauvage, Paris : 
Plon.
      (1970-1980): Les mythologiques, 
Paris : Plon.
      (1982): La voie des masques, Paris : 
Skyra.
      (1991): interview met Le Monde, 
8-10-1991.


