Religiekritiek

‘Sankt Marx und sankt Engels? Een tweede antwoord aan Jos Lensink

Guy Quintelier

Dag Jos,

Veel dank voor jouw ‘repliek’ die evenzeer
vooringenomen is als de mijne. Mensen
kunnen niet anders dan vooringenomen in
de wereld staan. (Zelfs een objectieve hou-
ding vertrekt al vanuit een bepaald vooraf
ingenomen perspectief.) Wanneer twee
mensen met mekaar in discussie gaan, gaat
het, wanneer die discussie redelijk is, juist
over hun vooringenomenheden. Als de ene
mens de andere vooringenomenheid ver-
wijt, heeft die ene blijkbaar de pretentie
van niet vooringenomen te zijn en over de
ene echte absolute waarheid te beschikken.
Dus: Let op voor diegenen die menen ob-
jectief en niet vooringenomen te zijn! Zij
trachten hun vooroordelen, hun vooringe-
nomenheden juist als objectief te verkopen
en door te drukken.

Een discussie tussen noodzakelijk voor-
ingenomen mensen kan minstens maar
uitdraaien op het vaststellen en goed for-
muleren van belangrijke vragen, waar
beiden blijkbaar een van elkaar afwijkend
antwoord op geven. Een verdere stap is dan
het afwegen van elkaars argumenten.

Het is mogelijk dat ik me vergis, maar wat
ik op een bepaald moment moeizaam uit-
formuleer', is hoe ik op dat moment denk.
Dat denken kan verkeerd zijn, maar is niet
op zichzelf verkeerd omdat andere mensen
een tegenovergestelde, m.i. niet goed ge-
fundeerde mening op nahouden. Men moet
zijn beweringen trachten te onderbouwen.
De waarheid is zelfs niet de algemene ge-
meenschappelijke deler van alle meningen.

Links heeft niets aan het vasthouden aan
stellingen over de geschiedenis — verle-
den en toekomst — waarvan de inhoud in
de loop van de geschiedenis onwaar blijkt
te zijn. Als men dan toch nog aan die

182

Nu, met Marx spot 1k
niet. Natuurlijk wijs ik niet
Marx af omdat het Marx is.

stellingen wil vasthouden, dan moet men
tenminste aanduiden, waarom de geschie-
denis die stelling tot nog toe nog niet heeft
bevestigd, maar ze in de toekomst wel zal
bevestigen. De geschiedenistheoretische,
historicistische stellingen van Marx en
zeker ook van Engels lijken m.i. niet op
te gaan. Stellingen die volgens mij wel
ter discussie voorliggen, zijn o.a. de vol-
gende: ‘Het kapitalisme leidt niet nood-
zakelijk naar het socialisme.” ‘De kapita-
listisch opgebouwde productiemiddelen
zijn niet geschikt voor een socialistische
maatschappij.” ‘De klassentegenstellingen
zijn niet de enige of de fundamentele te-
genstellingen waaruit wantoestanden ont-
staan.” ‘Opheffing van alle tegenstellingen
en verschillen houdt geen verbetering van
het menselijk samenleven in.” Dat zijn de
beweringen die ik, tegen sommige mar-
xisten in, momenteel verdedig. Over deze
stellingen en hun tegen-stellingen zou dus
de discussie moeten gaan. De eerste stel-
ling wordt hier nog besproken. (Blijkbaar
gaat u daarmee akkoord, maar u schrijft ze
ten onrechte aan Marx toe.)

Een karikatuur van Marx?

Als ik al een karikatuur van Marx zou ma-
ken, dan geeft u in feite toe dat u de onder-
liggende stellingen die in die interpretatie
van Marx naar voren worden gebracht, ook
niet aanvaardt. U geeft toe dat wat ik in
deze ‘karikatuur’ naar voren breng, slecht
is voor onze maatschappelijke praktijk.
Enkel verwijt u me dat ik die stellingen
aan Marx toeschrijf.

Is een karikatuur niet juist een tekening
waarbij men bepaalde kenmerken sterk

uitvergoot? Met een karikatuur wordt de
vinger op bepaalde kenmerken gelegd, de
aandacht wordt op bepaalde kenmerken ge-
trokken. Een karikatuur is dus een bepaalde
interpretatie. En Marx mag men zeker in-
terpreteren. Sommige interpretaties wor-
den echter door Marx zelf tegengesproken:
die zijn dus zeker verkeerd of vals.

Een karikatuur is echter meestal ook een
spotprent. Nu, met Marx spot ik niet. Na-
tuurlijk wijs ik niet Marx af omdat het
Marx is. Alleen lijken me sommige bewe-
ringen van hem momenteel achterhaald te
zijn. Daarin ligt m.i. ook een gedeelte van
de ‘crisis van links’. Die beweringen van
Marx moeten verder kritisch ontleed wor-
den, en vervangen door betere, soms ook
door hem geinspireerde, stellingen, zoda-
nig dat links nu opnieuw een — ook al is het
momentaan — stevig theoretisch houvast
heeft. Marx heilig verklaren, hem boven
alle kritiek verheffen, is een houding die
Marx zelf verafschuwde. Marx stelde zelf
dat hij geen marxist is. Daarvoor was hij
te zelfkritisch. Hij heeft bijvoorbeeld ze-
ven versies geschreven van zijn kritiek op
de politiecke economie. Dat betekent toch
dat hij met zes versies niet meer helemaal
akkoord was. We hebben trouwens niets
aan een houding waarbij het woord ‘god’
vervangen wordt door het woord ‘Marx’.
(In mijn opleiding als filosoof kreeg ik les
van een ex-jezuiet die het woord ‘god’ ver-
vangen had door het woord ‘wetenschap’,
maar in feite even dogmatisch bleef rede-
neren. Hij meende nog steeds de waarheid
te bezitten, alleen lag zijn fundering nu niet
bij ‘god’ maar in ‘de’ wetenschap — waar-
bij hij zijn uitgangspunten als objectief en
absoluut waar beschouwde.)

Maar is mijn “karikatuur” een verdraai-
ing van Marx? Maak ik een verkeerde
karikatuur van Marx? Uit wat hier volgt,

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



‘SANKT MARX UND SANKT ENGELS'? EEN TWEEDE ANTWOORD AAN JOS LENSINK - Guy Quintelier

blijkt dat niet het geval. Eerst echter nog
eens over religie, godsdienst en dialectisch
materialisme.

Religiositeit en het absolute

Ook al zijn volgens u onze opvattingen over
religie zeer uiteenlopend, toch bevestigt u
dat het door mij gemaakte onderscheid tus-
sen religiositeit en godsdienst klopt.

Uw bepaling van religiositeit als repre-
sentatie van het absolute klopt echter niet.
“Terwijl (iedere) religie het absolute repre-
senteert, stelt een godsdienst het absolute
op een specifieke wijze voor, te weten als
een transcendent wezen.” (zie punt 2 in de
tekst van Lensink).

Religiositeit: geloof in ‘het absolute’? Wat
betekent dat? Als omschrijving van het
absolute vind ik in het Van Dale-woorden-
boek ook een filosofische: ‘wat geheel op
zichzelf is, zonder enige betrekking tot iets
daarbuiten’. Piept achter deze formulering
toch weer niet een monotheistische god?
‘Representatie van het absolute’ is onvol-
doende als bepaling van religiositeit. 2 +
2 is 4°, dat is absoluut waar, die uitspraak
representeert iets absoluuts, maar dat is niet
religieus.

‘Leuk’ is uw bewering dat ik ridicuul zou
zijn door het denken van Marx ‘religieus’ te
noemen, indien men onder religiositeit ‘het
(...) gevoel van onlosmakelijke verbon-
denheid met het heelal’ verstaat (G.Q.).”
(zie uw noot 1). In de religiositeit gaat het
dus wel degelijk over ‘onlosmakelijke’
verbondenheid, niet over verbondenheid
in het algemeen (zoals u het eens onzorg-
vuldig citeert — zie punt 1). Er bestaat ook
nog vormen van relatieve, voorwaardelijke
verbondenheid.

Het woord ‘religie’ dat uit het Latijn komt,
betekent juist verbondenheid, meer be-
paald zelfs onlosmakelijke, dus ‘absolute’
verbondenheid.

Mag ik er ook op wijzen dat in noot 1 de
tussenvoeging “(mijns inziens nietszeggen-
de)” nogal ongelukkig naar voren komt?:
het lijkt alsof ik die tussenvoeging geplaatst
heb. Voor u is ‘het gevoel van onlosmake-
lijke verbondenheid met het heelal’ dus
nietszeggend. Dat kan voor u wel zijn — ik
weet niet welke gevoelens u heeft —, maar
die formulering heb ik via Sigmund Freud
van pater Romain Rolland, een kenner van
de wereldgodsdiensten (zie Het onbehagen

JAARGANG 44 NUMMER 3 | HERFST 2010

De heilige Marx? — Marx’ graf op Highgate (Londen)

in de cultuur, CR 3, p. 86). Het religieus
gevoelen is voor Rolland de eigenlijke bron
van de religiositeit. Freud schrijft daar ver-
der over: “Deze bron was volgens hem een
bijzonder gevoel dat hem zelf nooit verliet,
een gevoel waarvan het bestaan hem door
vele anderen was bevestigd en dat hij bij
miljoenen mensen mocht veronderstellen.
Een gevoel dat hij de gewaarwording van
de ‘eeuwigheid’ zou willen noemen, een
gevoel als van iets dat onbegrensd, onbe-
perkt, als het ware ‘oceanisch’ was. Dit
gevoel zou een zuiver subjectief feit zijn,
geen geloofsartikel; het zou niet samen-
hangen met de belofte van een persoonlijk
voortbestaan, maar wel de bron zijn van
de religieuze energie, die door de diverse
kerken en godsdienstige stelsels werd op-
gevangen, in bepaalde kanalen geleid en
stellig ook volledig opgebruikt. Slechts op

grond van dit oceanisch gevoel mocht men
zich religieus noemen, ook wanneer men
ieder geloof en iedere illusie van de hand
wees.” (CR 3, p. 85-86) Beste Jos, u bent
wel in goed gezelschap, want Freud schrijft
verder: “In mijzelf vermag ik dit ‘oceani-
sche’ gevoel niet te ontdekken. Het is niet
eenvoudig gevoelens wetenschappelijk te
behandelen.” (CR 3, p. 86) Blijkbaar ligt
het wijzen op deze gevoelens in de mens
bij sommigen nogal moeilijk: u bent niet
de eerste die me daarom ridicuul noemt.
(Maar deze met woorden agressieve reac-
tie is wel te verklaren vanuit de geschriften
van Nancy Chodorov, die gepopulariseerd
zijn door Lillian Rubin.) In het Freud/
Rolland-citaat blijkt trouwens het absolute
vermeld te worden: “een gevoel van iets
dat onbegrensd, onbeperkt (...) was”, maar
niet als iets dat op zichzelf staat, maar wel

831



in een bepaalde, namelijk een voorwaarde-
lijke verbondenheid gegeven is. Freud/Rol-
land lijkt me ook gelijk te hebben wanneer
er beweerd wordt dat het ‘oceanisch’ ge-
voel niet samenhangt met “de belofte van
een persoonlijk voortbestaan”. Zich onlos-
makelijk verbonden voelen met het heelal
betekent toch dat men niet buiten dat heelal
zal vallen. Men kan daaraan wel de materi-
alistische betekenis geven dat men als klei-
ne stofdeeltjes nog steeds zal verbonden
zijn met het heelal, maar dat betekent toch
dat men niet als persoonlijkheid, als geest
of ziel, zal overleven. Als stofdeeltjes heeft
men wel een soort onsterfelijkheid. Dode
materie is nu eenmaal onsterfelijk. Maar
als levend wezen heeft men de onsterfe-
lijkheid niet. Ook al kan men een zekere
vertroosting vinden in het idee dat men als
dode stofdeeltjes blijft voortbestaan. Zo
ook werd Friedrich Engels op zijn verzoek
na zijn dood in 1895 gecremeerd en vanaf
Beachy Head in het Kanaal uitgestrooid.
Dat komt natuurlijk ook overeen met En-
gels’ dialectisch materialisme, die zoals,
Denis Diderot, dacht dat de materie uit
zichzelf niet alleen noodzakelijk maar ook
voldoende is om leven voort te brengen.

Het onderscheid tussen godsdienst en re-
ligiositeit is voor uw uiteenzetting wel
degelijk relevant, zelfs meer dan uzelf tot
hiertoe denkt. U tracht ‘het marxisme’ juist
te redden van zijn m.i. religieuze inhoud
door te wijzen op het feit dat volgens het
marxisme er geen “transcendent (almach-
tig) wezen” werkzaam was. Het marxisme
is natuurlijk atheistisch — misschien wel tot
uw spijt —, maar daarmee is nog niet zijn
religieuze grondslag ontkend. Er bestaat
namelijk ook — zoals u toegeeft, maar voor
uw uiteenzetting irrelevant vindt — een
atheistische religiositeit.

Trouwens, is het niet mogelijk dat u nog
of beter
‘voelt’? Waarom verdraait u anders het

steeds monotheistisch denkt,

godsbewijs van Anselmus? Anselmus
tracht toch juist aan te tonen dat wie denkt
aan het meest volmaakte wezen, ook moet
besluiten dat dit wezen bestaat (anders was
het niet het meest volmaakte wezen, ‘omdat
men dan aan iets volmaakter kan denken’,
namelijk een ook zo bestaand wezen). Als
men het bestaan van god niet kan bewijzen,
moet men wel besluiten dat hij niet bestaat,
tenzij men terugvalt op een louter emoti-
oneel aanvoelen van het bestaan van god,

184

ook al is het rationeel een absurd begrip.
Aan gevoelens hoeft echter geen realiteit
buiten die gevoelens te beantwoorden. Ti-
ranniek, en dus erger, wordt het wanneer
men louter op gevoelens en niet met rede-
lijke argumenten, andere mensen probeert
te dwingen. Het agnosticisme kan geen
beroep doen op het godsbewijs van Ansel-
mus van Canterbury.

Uw toch blijvend monotheistisch denken
blijkt ook uit een bewering die u mij ten
onrechte in de schoenen schuift. Tot mijn
verwondering schrijft u: “Op een enigszins
verwarrende wijze doet mijn opponent ten
slotte alsnog (/) — dus blijkbaar toch wel
(!) ondanks uw suggestie dat ik daartoe
niet in staat ben — een poging de religio-
siteit in Marx’ denken zichtbaar te maken:
is in de geschiedenistheorie van Marx (en
eveneens is die van Engels) niet alsnog
een aan de christelijke religie ontleende
heilshistorische dimensie werkzaam?”
(zie punt 4) Het woord ‘christelijk’ valt
nergens in mijn tekst. (Marx heeft wel een
joods en protestantse achtergrond.) Mijn
bewering is juist dat in het denken van
Marx nog een religieuze, en niet een gods-
dienstige (/), laat staan een christelijke,
tendens speelt. U blijft ondanks uw toege-
geven omissie (‘weglating’) godsdienst en
religie verwarren. U, als gewezen priester,
verwart nog steeds religie met christen-
dom. Maar u heeft gelijk dat mijn repliek
u verwart, dat ze — voor u — verwarrend
werkt, ook al is ze zelf niet verward.

Dialectisch materialisme en religio-
siteit

U vraagt me in uw inleiding “welke voor-
onderstellingen van de materialistische
dialectiek religiositeit vooronderstellen
dan wel tot gevolg hebben”. U stelt zelfs:
“Indien deze vraag onbeantwoord blijft,
komt in ieder geval dit argument ter af-
wijzing van het dialectisch materialisme,
te vervallen.” Waarmee u mogelijks sug-
gereert dat ik daartoe niet in staat ben.
Merkwaardig genoeg geeft u onder punt
‘4. Geschiedenis en dialectiek’ daarop zelf
reeds een gedeeltelijk positief antwoord.
Om dit antwoord echter op een irrationele
manier, want met drogredeneringen, opzij
te schuiven. U geeft trouwens ook nog zelf
toe dat ik een poging doe om die vraag —
voor u enigszins verwarrende wijze — te
beantwoorden.

Het dialectisch materialisme is religieus
omdat het gelooft dat we hoe dan ook op
weg zijn naar een briljante toekomst, waar-
in we onbekommerd zullen kunnen leven —
zoals in de moederschoot waarin we onlos-
makelijk verbonden waren met het heelal.

Religiositeit houdt ook in dat men zich on-
bezorgd kan overgeven aan alles wat er los
van uw eigen inbreng, gebeurt. Al wat er
plaatsvindt, werkt hoe dan ook ten goede.
Men kan immers niet buiten de ‘onlosma-
kelijke verbondenheid met het heelal’ val-
len. Het ‘heelal’ is het heilige, het heilbren-
gende: ‘the wholly is the holy’.

Het religieuze achter het dialectisch mate-
rialisme is juist deze houding: ‘geef u over
aan het ‘vanzelf” aflopend ontwikkelings-
proces’. Marx verdedigt de — door hem niet
zo genoemde maar wel — impliciete dialec-
tisch-materialistische stelling dat het kapi-
talisme noodzakelijk leidt naar een hogere,
‘socialistische’ maatschappijvorm. Daar-
naast verdedigt hij een historisch-materi-
alisme met als één van de basisstellingen:
geen socialisme zonder kapitalisme. Het
kapitalisme is zijns inziens noodzakelijk
voor het scheppen van de productiemid-
delen, die een hogere maatschappijvorm
mogelijk maken. Dus in Marx’ denken is
het kapitalisme historisch noodzakelijk en
historisch voldoende voor het socialisme.

Nu, die stellingen zijn te betwijfelen. Ook
al heeft Marx gelijk in zijn kritiek op het
utopisch socialisme, dan nog lijkt hij mij
teveel ‘religieus’ geloof te hechten aan de
goede afloop van de ‘ontwikkeling” van
onze wereldwijde cultuur.

Door deze twijfel keer ik me ook tegen
de ‘dogmatische’ handboeken van het
‘dialectisch materialisme’ die het denken
van Marx en Engels te weinig kritisch
benaderen.

Kritiek op Marx en Engels betekent niet dat
men ze al ‘vooringenomen’ tegenspreekt.
Kritiek betekent dat men hun argumenten
voor sommige van hun beweringen onge-
fundeerd vindt. Of om het kort samen te vat-
ten: Marx hangt nog teveel vast aan Hegel
en zijn dialectisch ontwikkelingsdenken.

Het dogmatisch dialectisch materialisme
leert niet uit de geschiedenis. Dit blijkt ook
uit het volgende.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



‘SANKT MARX UND SANKT ENGELS'? EEN TWEEDE ANTWOORD AAN JOS LENSINK - Guy Quintelier

Religiekritiek en dialectiek

“Met weinig zin voor dialectiek stelt Quin-
telier dat de (radicale) religiekritiek areli-
gieus moet (!) zijn.” (zie Lensink, punt 3).
Met deze zin alleen al toont u aan dat voor
u dialectisch denken religieus denken is
(ook al tracht u dat met uw typerend religi-
euze — en dus ook godsdienstige —kronkel-
redeneringen te ontkennen).

Als het dialectisch denken neerkomt op het
verzoenen van tegenstellingen, dan is het
in feite religieus denken (waarin men ook
de harmonie idealiseert en tegenstellingen
al verzoenend wil wegwerken of verdoeze-
len). Als een radicale kritiek op de religie
ook religieus kan zijn, dan miskent men
toch de tegenstellingen. Wat zou het ach-
terliggende doel van een religieuze religie-
kritiek anders kunnen zijn, dan het redden
van de religie?

Religieus denken is niet-kritisch denken,
of zoals Marx stelde: “De kritiek van de
religie is de vooropstelling van elke kri-
tiek.” Religieuze religiekritiek is dus een
contradictio in terminis. Daarom dat re-
ligiekritiek ook areligieus moet zijn (Dit
‘moeten’ hangt dus niet van een instantie
of iemand af, maar het is logisch zo! — en
dit volgens een logica die verschilt van een
hegeliaanse teleologica van de geschiede-
nis. Ook al stoot dit ‘moeten’ u tegen de
borst en verwijt u me zwart-witdenken; ik
wil echter niet wegzinken in het terminolo-
gisch moeras waar religieuze, alles verzoe-
nende denkers zo in gespecialiseerd zijn en
waardoor echte, werkzame kritieck onmoge-
lijk wordt.)

Wat de dialectiek betreft, moet men een
onderscheid maken tussen de dialectiek
die grondverhoudingen tussen fenomenen
tracht vast te stellen — die dus expliciet
noodzakelijke voorwaarden en voldoende
gronden van een fenomeen tracht te onder-
scheiden — en die door Plato als de kroon
van de wetenschappen wordt beschouwd
(zie De Staat, 534e), én de dialectiek zoals
ze door Hegel als een vooruitgangsdenken
is opgevat (waarbij hij noodzakelijke voor-
waarden en voldoende gronden duidelijk
niet scherp van elkaar onderscheidt). In
de mate dat het dialectisch materialisme
dit soort ontwikkelingsdenken aanhangt
— en dat doet het expliciet bij Engels —, is
het religieus. Tegenover dialectiek in de

JAARGANG 44 NUMMER 3| HERFST 2010

niet-Hegeliaanse betekenis sta ik dus niet
afkerig. Het lijkt me niet onwaarschijnlijk
dat voor u — als religieus denker — de ‘ma-
terialistische (! G.Q.) dialectiek’ meer is
dan een ‘dialectiek van de natuur’, ja zelfs
voor een materialistische denker als Fried-
rich Engels is de natuur noodzakelijk en
voldoende voor de niet-natuur: bewustzijn
en geest.

Religiekritiek en ‘progressiviteit’

Mijn “radicale”, areligieuze religiekritiek
ontkent ‘progressiviteit’ die bestaat in een
‘onbewuste en toevallige ontwikkeling’
(Nietzsche), die los van menselijke, be-
wuste doelstellingen noodzakelijk op een
‘natuurlijke’ wijze verloopt. Een huma-
nisme dat zo een ‘vooruitgang’ aanhangt is
niet menselijk, want — ook volgens Marx en
ondanks zijn ‘dialectische’ overgang tus-
sen kapitalisme en socialisme (zie straks)
— onderscheidt een mens zich van een dier,
doordat de mens zich bewust, op voorhand
ideéel doelen stelt (zie MEW. 23, p. 193).
Deze onmenselijke, ‘natuurlijke progressi-
viteit’ is religieus, omdat men zich daarin
onlosmakelijk verbonden met, en volstrekt
bepaald door, het heelal voelt. Tussen deze
‘progressiviteit” en een radicale religiekri-
tiek bestaat een ‘negatieve correlatie’. Ra-
dicale religiekritiek maakt deze ‘progres-
siviteit’ onmogelijk, maar maakt wel een
bewuste, menselijke vooruitgang mogelijk:
de verbetering van de menselijke levens-
omstandigheden wordt daarbij niet in de
handen van een god of een ‘natuurlijke ont-
wikkeling’ gelegd.

Marx' religiositeit

‘Leuk’ is het om weten dat ik van Marx een
karikatuur zou maken, als ik beweer dat hij
‘het harmonie-ideaal van een maatschappij
zonder strijd’ nastreeft. Streeft Marx dan
niet de klasseloze maatschappij na, waar
gezien er geen klassen meer bestaan, ook
geen klassenstrijd meer bestaat? Ja, dat
geeft u zelf toe (onder punt 3). En is voor
Marx deze klassenstrijd niet het fundament
van elke andere strijd? Zodat wanneer de
materiéle voorwaarden voor het opheffen
van de klassen zijn gegeven, er ook geen
enkele reden meer is voor strijd. Het eind-
doel van de door Marx gestelde historische
beweging is toch een religieus ideaal. Marx
die een scherpe religie- en godsdienstkri-
tiek geschreven heeft, zegt dat, voorzover

ik weet, letterlijk niet, maar men kan dat
toch bijna niet anders interpreteren. U geeft
zelf toe dat het — toch wel onbewust — ‘na-
gestreefde harmonie-ideaal van de maat-
schappij zonder strijd’ een christelijk, dus
ook religieus ideaal is. Het lijkt me wel niet
een specifiek christelijk, maar wel een al-
gemeen religieus ideaal.

U citeert zelf uit Die deutsche Ideologie
(1845-1846). Staat daarin niet ook het vol-
gende? (zie MEW. 3, p. 33) De mensen
zijn in een communistische maatschappij
niet meer verplicht te arbeiden. De mensen
moeten zich daar niet exclusief op bepaalde
activiteiten toeleggen: de mensen zouden
naargelang ze lust hebben de mogelijkheid
hebben “’s morgens te jagen, ’s middags
te vissen, ’s avonds veeteelt te bedrijven,
na het eten kritiek te beoefenen (...) zon-
der ooit jager, visser, herder of criticus te
worden”. De mensen zijn dan niet meer
verplicht om zelf door hun arbeid in hun
levensonderhoud te voorzien. Het door het
kapitalisme opgebouwde, en in het socialis-
me overgenomen, productieapparaat zorgt
daarvoor. De mensen zijn van hun door
de natuur opgedrongen productiedwang
bevrijd. Is dat geen beschrijving van ‘de
harmonische maatschappij zonder strijd’?
Elke arbeidsdeling, en bijgevolg elke klas-
se, is ‘opgeheven’, zodanig dat de arbeid
louter vrijetijdsbesteding is geworden, iets
waar de mensen zich nog mee bezighouden
om zich niet te vervelen. Of zoals Marx het
later in zijn Kritik des Gothaer Programms
(1875) schrijft: “In een hogere fase van de
communistische maatschappij, nadat de
knechtende onderschikking van de indivi-
duen aan de arbeidsdeling, en daarmee ook
de tegenstelling tussen geestelijke en licha-
melijke arbeid verdwenen is; nadat de ar-
beid niet slechts middel om te leven, maar
zelfs de eerste levensbehoefte geworden is;
nadat met de algemene ontwikkeling van
de individuen ook hun productiekrachten
gegroeid zijn en alle bronnen van de cod-
peratieve rijkdom voller vloeien — eerst dan
kan de enge burgerlijke rechtshorizont ge-
heel overschreden worden en kan de maat-
schappij op haar vaandel schrijven: Ieder
volgens zijn vermogens, voor ieder volgens
zijn behoeften!” (MEW. 19, p. 21; in eigen
vertaling) Dat is toch een “vredevolle idyl-
le”! Dus bij Marx (en Engels) zijn wel de-
gelijk zulk sterk utopische passages te vin-
den. De ‘harmonische maatschappij zonder
strijd’ is — ook al gebruiken ze die term

851



niet — wel degelijk het resultaat van hun
in de geschiedenis ontwaarde ‘werkelijke
beweging’. U wijst terecht op de passage
in Die deutsche Ideologie (MEW. 3, p. 35)
waarbij Marx en/of Engels stellen dat com-
munisme voor hen “niet een roestand is, die
gerealiseerd moet worden, een ideaal waar-
naar de werkelijkheid zich te richten heeft.
We noemen communisme de werkelijke
beweging die de huidige toestand opheft.”
De huidige mensonwaardige toestand van
de wereld moet zeker ‘opgeheven’ worden.
Maar levert het kapitalisme daarvoor een
historisch noodzakelijke, onmisbare bij-
drage? Moeten wij, mensen, maar verder
meedraaien in een productiewijze die het
menselijke en andere leven bedreigt? In de
— toch ongelegitimeerde — hoop dat daaruit
ooit een menselijke, communistische maat-
schappij zal ontstaan? Leidt de ontwikke-
ling van de kapitalistische productiekrach-
ten, de technologische ontwikkeling, wel
naar het ‘socialisme’? Leidt ze niet eerder
naar de ‘barbarij’? En: Is de ‘werkelijke
beweging’ waarover Marx en Engels het
hebben een door de mensen bewust en in
de praktijk nastreven van een verbetering
van de menselijke levensomstandigheden,
of is de ‘werkelijke beweging’ een onge-
wild, toevallig bijkomend gegeven van de
kapitalistische productiewijze, die hoe dan
ook op weg is naar een verbetering van de
menselijke levensomstandigheden?

De “teleologica” en dialectiek van
het dialectisch materialisme

Voor Marx komt het socialisme historisch
noodzakelijk voort uit het kapitalisme.

‘Historisch-noodzakelijk’ betekent toch
wel dat het in de loop van de geschiede-
nis noodzakelijk heeft plaatsgevonden of
zal plaatsvinden. Hoe kan u dan — ondanks
uw voorafgaande bevestiging van Marx’
stelling — beweren: “Niettemin is daarmee
niet geimpliceerd dat de socialistische orde
perse en dus ooit werkelijk wordt en daar-
mee gegarandeerd is, ...”? Marx en Engels
geloofden zeker in de komst van het socia-
lisme, het was voor hen historisch noodza-
kelijk en onvermijdelijk.

Voor mij is niet ‘elke’ gebeurtenis of toe-
stand het effect van een onvoorwaardelijk
werkzaam, i.c. mechanistisch (en/of fina-
listisch) automatisme. Mijn kritiek op het
dialectisch materialisme is juist dat ze te

186

“Maar de kapitalistische
productiewijze brengt met
de onontkoombaarheid van

een natuurproces haar eigen
negatie voort.” (Marx)

veel van deze stelling uitgaat, dat voor haar
het kapitalisme noodzakelijk in het soci-
alisme moet overgaan. Lensink beweert:
“dat het socialisme (historisch) noodza-
kelijk is, sluit niet uit dat het vooralsnog
en op den lange duur alleen nog een (his-
torische) mogelijkheid is” (onder punt 4).
Wat een logische denkfout — een Hegel
waardig! Historisch noodzakelijk houdt
toch in dat de mogelijkheid zich noodza-
kelijk nog moet realiseren, of dat het zich
noodzakelijk gerealiseerd heeft. Dat Marx
zo dacht, blijkt bijvoorbeeld in Das Kapi-
tal, I in paragraaf 7 van hoofdstuk 24 met
als paragraaftitel “Geschichtliche Tendenz
der kapitalistischen Akkumulation”: “De
uit de kapitalistische productiewijze voort-
vloeiende kapitalistische methode van
toe-eigening, dus de kapitalistische parti-
culiere eigendom, is de eerste negatie van
de individuele, op eigen arbeid gebaseerde
persoonlijke eigendom. Maar de kapitalis-
tische productie brengt met de onontkoom-
baarheid [‘Notwendigkeit’ staat er in de
Duitse tekst, G.Q.] van een natuurproces
haar eigen negatie voort. Het is de negatie
van de negatie. Deze herstelt niet de parti-
culiere eigendom, maar wel de individuele
eigendom op basis van de verworvenheden
van het kapitalistische tijdperk: de cotpe-
ratie en het gemeenschappelijk bezit van
de grond en van de door de arbeid zelf ge-
produceerde productiemiddelen.” (MEW.
23, p. 791; geciteerd naar de herziene Lip-
schitsvertaling, herziene druk (2010), p.
715; in de eerste druk (1972) , p. 595-596;
mijn cursivering en toevoeging)

Dus Marx gelooft wel in de vooruitgang, ja
zelfs in een natuurwetenschappelijk nood-
zakelijk verloop van de geschiedenis met
onvermijdelijke resultaten. Daarom dat En-
gels in zijn grafrede bij de dood van Marx
hem wel degelijk beschouwt als de Darwin
van de menselijke geschiedenis: “Zoals
Darwin de wet van de ontwikkeling van
de organische natuur ontdekte, zo ontdekte
Marx de ontwikkelingswet van de mense-
lijke geschiedenis” (zie MEW. 19, p. 335).

Getuigt uw dialectische denkfout — de ver-
wisseling van ‘noodzaak’ en ‘mogelijkheid’

— niet van uw onvermogen om met Kkritiek
om te gaan? Ook al ontkent de geschiede-
nis (voorlopig) de transitiestellingen van
Marx, dan past u hegeliaans-dialectisch die
stellingen aan, zodanig dat de heilige Marx
niet van zijn voetstuk valt. Of nog beter: u
laat Marx vallen om uw karikaturale Marx
te redden.

Het dogmatisch dialectisch materialisme is
het ‘stalinistisch handboek dialectisch ma-
terialisme’ — dat u op een hegeliaanse wijze
aanpast — waarbij men elke zelfkritische
reflectie over een bewering afwijst, omdat
die bewering nu eenmaal in het handboek
staat, en bijgevolg ‘absoluut’ is.

Om het toch nog eens duidelijk te stellen:
wanneer marxisme betekent dat men elke
bewering van Marx als absoluut waar moet
beschouwen, ben ik geen marxist; als men
echter onder marxisme verstaat dat men
Marx nog een scherp, zelfkritisch denker
vindt, waarmee het nu nog steeds de moeite
waard is, zich rechtstreeks via zijn teksten
te confronteren, dan ben ik wel een mar-
xist. Marx is meer dan het handboek ‘mar-
xisme’ of ‘dialectisch materialisme’.

Nogmaals een ‘welgemeende’ dank

U bent gespecialiseerd in het — ook al is het
niet bewust — verdraaien van woorden van
mensen. U legt mensen beweringen in de
mond, die ze nooit geuit hebben. Ik vraag
me af waar u in mijn teksten, naast hier-
boven reeds geciteerde loze beweringen,
uitdrukkingen vindt zoals: “Kortweg(/),
het dialectisch materialisme is, indien ik
hem goed begrijp(/), een afgesloten, van
de historische ontwikkeling geabstra-
heerde dogmatiek.” (mijn gecursibeerde
toevoegingen)

Het dialectisch materialisme is een visie op
de menselijke werkelijkheid en geschiede-
nis, waarvan de kernstellingen onwaar zijn
(gebleken). Wie aan deze stellingen nog
vasthoudt, is dogmatisch, d.w.z. wel kri-
tisch tegen anderen, maar niet tegen zich-
zelf. Het ‘dialectisch materialisme’ is dog-
matisch geworden. Het was in het begin
een kritische interpretatie van de geschie-
denis, die echter zich gefalsifieerd heeft.

Als ik het dialectisch materialisme aan-
duidt als ‘een dogmatische interpretatie
van Marx’ denken’, dan is dit toch niet in

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



‘SANKT MARX UND SANKT ENGELS'? EEN TWEEDE ANTWOORD AAN JOS LENSINK - Guy Quintelier

overeenstemming met het ‘heersende, vi-
gerende en courante denken’. Dit courante
denken stelt toch dat Marx zelf dogmatisch
denkt.

Rechts heeft niet het monopolie van kritiek
op Marx. Er is ook een linkse kritieck op
Marx mogelijk én nodig. Zo een linkse kri-
tiek neemt Marx’ denken juist serieus. Ze
vindt de teksten van Marx nog zo belangrijk
dat men er zich grondig mee confronteert.
Let wel, het gaat hier over de geschriften
van Marx en niet over het handboek ‘mar-
xisme’ of ‘dialectisch materialisme’.

Als het marxisme enkel het dogmatisch di-
alectisch materialisme is, dan ben ik geen
marxist. Maar Marx is gelukkig meer dan
dat!

U verwijt me dat ik karikaturaal denk, maar
u ziet de balk niet in uw eigen ogen (om
het citaat uit het Nieuwe Testament ge-
deeltelijk aan te halen). Ik zou van Marx
een karikatuur maken — wat ik dus, gezien
het boven gestelde, sterk betwijfel —, maar
u maakt zelf van mijn korte repliek een
karikatuur.

Het is goed te vernemen dat u een bepaalde
interpretatie van het marxisme afwijst, na-
melijk een interpretatie die ik u blijkbaar
ten onrechte in de schoenen schuif. Maar
was dit wel ten onrechte?

Het is natuurlijk eveneens ‘goed’ om weten
dat mijn beweringen ‘ongerijmd’, ‘absurd’,
‘ridicuul’ en ‘onkritisch’ zijn. (Wie heilige
huisjes afbreekt, wordt door de heilige als
een duivel voorgesteld.) Zulke uitspraken
getuigen echter van een houding waarbij
men de tegenstander niet au serieux neemt,
maar hem tracht ongegrond belachelijk te
maken. Dit kan men enkel als dogmatisch
en onzelfkritisch bestempelen. Voor zo’n
dogmatisch ‘religieus dialectisch materi-
alisme’ pas ik. Religieus denken kan niet
met echte tegenstellingen omgaan. Ver-
lichting klaart de duisternis op: ze is op
de eerste plaats kritiek op opvattingen en
gewoontes die mensen in de duisternis hou-
den. Godsdienst en religie — en in de mate
dat het religieus is (wat het volgens mij ook
noodzakelijk is) —, ook het dialectisch ma-
terialisme — behoren tot deze opvattingen
en gewoontes.

Hartelijke (met een r!) groeten,

Guy Quintelier

JAARGANG 44 NUMMER 3 | HERFST 2010

Noot:
U Met mijn blijkbaar ongelukkig geformu-
leerde uitdrukking ‘impliciet naar voren komt’,
bedoelde ik: ‘voor mij komt dit in uw tekst zo
naar voren, ook al staat het er niet zo expliciet
in vermeld’. Ik lees in uw tekst dus een pleidooi
voor de religiositeit van het dialectisch materia-
lisme, ook al thematiseert u dat in uw tekst niet

expliciet.



