
I 82 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

‘Sankt  Marx  und  sankt  Engels’?  Een  tweede  antwoord  aan  Jos  Lensink

Guy Quintelier

Religiekritiek

Dag Jos,

Veel dank voor jouw ‘repliek’ die evenzeer 
vooringenomen is als de mijne. Mensen 
kunnen niet anders dan vooringenomen in 
de wereld staan. (Zelfs een objectieve hou-
ding vertrekt al vanuit een bepaald vooraf 
ingenomen perspectief.) Wanneer twee 
mensen met mekaar in discussie gaan, gaat 
het, wanneer die discussie redelijk is, juist 
over hun vooringenomenheden. Als de ene 
mens de andere vooringenomenheid ver-
wijt, heeft die ene blijkbaar de pretentie 
van niet vooringenomen te zijn en over de 
ene echte absolute waarheid te beschikken. 
Dus: Let op voor diegenen die menen ob-
jectief en niet vooringenomen te zijn! Zij 
trachten hun vooroordelen, hun vooringe-
nomenheden juist als objectief te verkopen 
en door te drukken.

Een discussie tussen noodzakelijk voor-
ingenomen mensen kan minstens maar 
uitdraaien op het vaststellen en goed for-
muleren van belangrijke vragen, waar 
beiden blijkbaar een van elkaar afwijkend 
antwoord op geven. Een verdere stap is dan 
het afwegen van elkaars argumenten. 

Het is mogelijk dat ik me vergis, maar wat 
ik op een bepaald moment moeizaam uit-
formuleer1, is hoe ik op dat moment denk. 
Dat denken kan verkeerd zijn, maar is niet 
op zichzelf verkeerd omdat andere mensen 
een tegenovergestelde, m.i. niet goed ge-
fundeerde mening op nahouden. Men moet 
zijn beweringen trachten te onderbouwen. 
De waarheid is zelfs niet de algemene ge-
meenschappelijke deler van alle meningen. 

Links heeft niets aan het vasthouden aan 
stellingen over de geschiedenis – verle-
den en toekomst – waarvan de inhoud in 
de loop van de geschiedenis onwaar blijkt 
te zijn. Als men dan toch nog aan die 

stellingen wil vasthouden, dan moet men 
tenminste aanduiden, waarom de geschie-
denis die stelling tot nog toe nog niet heeft 
bevestigd, maar ze in de toekomst wel zal 
bevestigen. De geschiedenistheoretische, 
historicistische stellingen van Marx en 
zeker ook van Engels lijken m.i. niet op 
te gaan. Stellingen die volgens mij wel 
ter discussie voorliggen, zijn o.a. de vol-
gende: ‘Het kapitalisme leidt niet nood-
zakelijk naar het socialisme.’ ‘De kapita-
listisch opgebouwde productiemiddelen 
zijn niet geschikt voor een socialistische 
maatschappij.’ ‘De klassentegenstellingen 
zijn niet de enige of de fundamentele te-
genstellingen waaruit wantoestanden ont-
staan.’ ‘Opheffing van alle tegenstellingen 
en verschillen houdt geen verbetering van 
het menselijk samenleven in.’ Dat zijn de 
beweringen die ik, tegen sommige mar-
xisten in, momenteel verdedig. Over deze 
stellingen en hun tegen-stellingen zou dus 
de discussie moeten gaan. De eerste stel-
ling wordt hier nog besproken. (Blijkbaar 
gaat u daarmee akkoord, maar u schrijft ze 
ten onrechte aan Marx toe.)

Een karikatuur van Marx?

Als ik al een karikatuur van Marx zou ma-
ken, dan geeft u in feite toe dat u de onder-
liggende stellingen die in die interpretatie 
van Marx naar voren worden gebracht, ook 
niet aanvaardt. U geeft toe dat wat ik in 
deze ‘karikatuur’ naar voren breng, slecht 
is voor onze maatschappelijke praktijk. 
Enkel verwijt u me dat ik die stellingen 
aan Marx toeschrijf.

Is een karikatuur niet juist een tekening 
waarbij men bepaalde kenmerken sterk 

uitvergoot? Met een karikatuur wordt de 
vinger op bepaalde kenmerken gelegd, de 
aandacht wordt op bepaalde kenmerken ge-
trokken. Een karikatuur is dus een bepaalde 
interpretatie. En Marx mag men zeker in-
terpreteren. Sommige interpretaties wor-
den echter door Marx zelf tegengesproken: 
die zijn dus zeker verkeerd of vals.

Een karikatuur is echter meestal ook een 
spotprent. Nu, met Marx spot ik niet. Na-
tuurlijk wijs ik niet Marx af omdat het 
Marx is. Alleen lijken me sommige bewe-
ringen van hem momenteel achterhaald te 
zijn. Daarin ligt m.i. ook een gedeelte van 
de ‘crisis van links’. Die beweringen van 
Marx moeten verder kritisch ontleed wor-
den, en vervangen door betere, soms ook 
door hem geïnspireerde, stellingen, zoda-
nig dat links nu opnieuw een – ook al is het 
momentaan – stevig theoretisch houvast 
heeft. Marx heilig verklaren, hem boven 
alle kritiek verheffen, is een houding die 
Marx zelf verafschuwde. Marx stelde zelf 
dat hij geen marxist is. Daarvoor was hij 
te zelfkritisch. Hij heeft bijvoorbeeld ze-
ven versies geschreven van zijn kritiek op 
de politieke economie. Dat betekent toch 
dat hij met zes versies niet meer helemaal 
akkoord was. We hebben trouwens niets 
aan een houding waarbij het woord ‘god’ 
vervangen wordt door het woord ‘Marx’. 
(In mijn opleiding als filosoof kreeg ik les 
van een ex-jezuïet die het woord ‘god’ ver-
vangen had door het woord ‘wetenschap’, 
maar in feite even dogmatisch bleef rede-
neren. Hij meende nog steeds de waarheid 
te bezitten, alleen lag zijn fundering nu niet 
bij ‘god’ maar in ‘de’ wetenschap – waar-
bij hij zijn uitgangspunten als objectief en 
absoluut waar beschouwde.) 

Maar is mijn “karikatuur” een verdraai-
ing van Marx? Maak ik een verkeerde 
karikatuur van Marx? Uit wat hier volgt, 

Nu, met Marx spot ik 
niet. Natuurlijk wijs ik niet 
Marx af omdat het Marx is.



83 I JAARGANG  44  NUMMER  3 I  HERFST  2010

‘Sankt  Marx  und  sankt  Engels’?  Een  tweede  antwoord  aan  Jos  Lensink  -   Guy Quintelier

blijkt dat niet het geval. Eerst echter nog 
eens over religie, godsdienst en dialectisch 
materialisme.

Religiositeit en het absolute

Ook al zijn volgens u onze opvattingen over 
religie zeer uiteenlopend, toch bevestigt u 
dat het door mij gemaakte onderscheid tus-
sen religiositeit en godsdienst klopt.
Uw bepaling van religiositeit als repre-
sentatie van het absolute klopt echter niet. 
“Terwijl (iedere) religie het absolute repre-
senteert, stelt een godsdienst het absolute 
op een specifieke wijze voor, te weten als 
een transcendent wezen.” (zie punt 2 in de 
tekst van Lensink).
Religiositeit: geloof in ‘het absolute’? Wat 
betekent dat? Als omschrijving van het 
absolute vind ik in het Van Dale-woorden-
boek ook een filosofische: ‘wat geheel op 
zichzelf is, zonder enige betrekking tot iets 
daarbuiten’. Piept achter deze formulering 
toch weer niet een monotheïstische god? 
‘Representatie van het absolute’ is onvol-
doende als bepaling van religiositeit. ‘2 + 
2 is 4’, dat is absoluut waar, die uitspraak 
representeert iets absoluuts, maar dat is niet 
religieus.

‘Leuk’ is uw bewering dat ik ridicuul zou 
zijn door het denken van Marx ‘religieus’ te 
noemen, indien men onder religiositeit ‘het 
(…) gevoel van onlosmakelijke verbon-
denheid met het heelal’ verstaat (G.Q.).” 
(zie uw noot 1). In de religiositeit gaat het 
dus wel degelijk over ‘onlosmakelijke’ 
verbondenheid, niet over verbondenheid 
in het algemeen (zoals u het eens onzorg-
vuldig citeert – zie punt 1). Er bestaat ook 
nog vormen van relatieve, voorwaardelijke 
verbondenheid.
Het woord ‘religie’ dat uit het Latijn komt, 
betekent juist verbondenheid, meer be-
paald zelfs  onlosmakelijke, dus ‘absolute’ 
verbondenheid.

Mag ik er ook op wijzen dat in noot 1 de 
tussenvoeging “(mijns inziens nietszeggen-
de)” nogal ongelukkig naar voren komt?: 
het lijkt alsof ik die tussenvoeging geplaatst 
heb. Voor u is ‘het gevoel van onlosmake-
lijke verbondenheid met het heelal’ dus 
nietszeggend. Dat kan voor u wel zijn – ik 
weet niet welke gevoelens u heeft –, maar 
die formulering heb ik via Sigmund Freud 
van pater Romain Rolland, een kenner van 
de wereldgodsdiensten (zie Het onbehagen 

in de cultuur, CR 3, p. 86). Het religieus 
gevoelen is voor Rolland de eigenlijke bron 
van de religiositeit. Freud schrijft daar ver-
der over: “Deze bron was volgens hem een 
bijzonder gevoel dat hem zelf nooit verliet, 
een gevoel waarvan het bestaan hem door 
vele anderen was bevestigd en dat hij bij 
miljoenen mensen mocht veronderstellen. 
Een gevoel dat hij de gewaarwording van 
de ‘eeuwigheid’ zou willen noemen, een 
gevoel als van iets dat onbegrensd, onbe-
perkt, als het ware ‘oceanisch’ was. Dit 
gevoel zou een zuiver subjectief feit zijn, 
geen geloofsartikel; het zou niet samen-
hangen met de belofte van een persoonlijk 
voortbestaan, maar wel de bron zijn van 
de religieuze energie, die door de diverse 
kerken en godsdienstige stelsels werd op-
gevangen, in bepaalde kanalen geleid en 
stellig ook volledig opgebruikt. Slechts op 

grond van dit oceanisch gevoel mocht men 
zich religieus noemen, ook wanneer men 
ieder geloof en iedere illusie van de hand 
wees.” (CR 3, p. 85-86) Beste Jos, u bent 
wel in goed gezelschap, want Freud schrijft 
verder: “In mijzelf vermag ik dit ‘oceani-
sche’ gevoel niet te ontdekken. Het is niet 
eenvoudig gevoelens wetenschappelijk te 
behandelen.” (CR 3, p. 86) Blijkbaar ligt 
het wijzen op deze gevoelens in de mens 
bij sommigen nogal moeilijk: u bent niet 
de eerste die me daarom ridicuul noemt. 
(Maar deze met woorden agressieve reac-
tie is wel te verklaren vanuit de geschriften 
van Nancy Chodorov, die gepopulariseerd 
zijn door Lillian Rubin.) In het Freud/
Rolland-citaat blijkt trouwens het absolute 
vermeld te worden: “een gevoel van iets 
dat onbegrensd, onbeperkt (…) was”, maar 
niet als iets dat op zichzelf staat, maar wel 

De heilige Marx? – Marx’ graf op Highgate (Londen)



I 84 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

in een bepaalde, namelijk een voorwaarde-
lijke verbondenheid gegeven is. Freud/Rol-
land lijkt me ook gelijk te hebben wanneer 
er beweerd wordt dat het ‘oceanisch’ ge-
voel niet samenhangt met “de belofte van 
een persoonlijk voortbestaan”. Zich onlos-
makelijk verbonden voelen met het heelal 
betekent toch dat men niet buiten dat heelal 
zal vallen. Men kan daaraan wel de materi-
alistische betekenis geven dat men als klei-
ne stofdeeltjes nog steeds zal verbonden 
zijn met het heelal, maar dat betekent toch 
dat men niet als persoonlijkheid, als geest 
of ziel, zal overleven. Als stofdeeltjes heeft 
men wel een soort onsterfelijkheid. Dode 
materie is nu eenmaal onsterfelijk. Maar 
als levend wezen heeft men de onsterfe-
lijkheid niet. Ook al kan men een zekere 
vertroosting vinden in het idee dat men als 
dode stofdeeltjes blijft voortbestaan. Zo 
ook werd Friedrich Engels op zijn verzoek 
na zijn dood in 1895 gecremeerd en vanaf 
Beachy Head in het Kanaal uitgestrooid. 
Dat komt natuurlijk ook overeen met En-
gels’ dialectisch materialisme, die zoals, 
Denis Diderot, dacht dat de materie uit 
zichzelf niet alleen noodzakelijk maar ook 
voldoende is om leven voort te brengen.

Het onderscheid tussen godsdienst en re-
ligiositeit is voor uw uiteenzetting wel 
degelijk relevant, zelfs meer dan uzelf tot 
hiertoe denkt. U tracht ‘het marxisme’ juist 
te redden van zijn m.i. religieuze inhoud 
door te wijzen op het feit dat volgens het 
marxisme er geen “transcendent (almach-
tig) wezen” werkzaam was. Het marxisme 
is natuurlijk atheïstisch – misschien wel tot 
uw spijt –, maar daarmee is nog niet zijn 
religieuze grondslag ontkend. Er bestaat 
namelijk ook – zoals u toegeeft, maar voor 
uw uiteenzetting irrelevant vindt – een 
atheïstische religiositeit.

Trouwens, is het niet mogelijk dat u nog 
steeds monotheïstisch denkt, of beter 
‘voelt’? Waarom verdraait u anders het 
godsbewijs van Anselmus? Anselmus 
tracht toch juist aan te tonen dat wie denkt 
aan het meest volmaakte wezen, ook moet 
besluiten dat dit wezen bestaat (anders was 
het niet het meest volmaakte wezen, ‘omdat 
men dan aan iets volmaakter kan denken’, 
namelijk een ook zo bestaand wezen). Als 
men het bestaan van god niet kan bewijzen, 
moet men wel besluiten dat hij niet bestaat, 
tenzij men terugvalt op een louter emoti-
oneel aanvoelen van het bestaan van god, 

ook al is het rationeel een absurd begrip. 
Aan gevoelens hoeft echter geen realiteit 
buiten die gevoelens te beantwoorden. Ti-
ranniek, en dus erger, wordt het wanneer 
men louter op gevoelens en niet met rede-
lijke argumenten, andere mensen probeert 
te dwingen. Het agnosticisme kan geen 
beroep doen op het godsbewijs van Ansel-
mus van Canterbury.

Uw toch blijvend monotheïstisch denken 
blijkt ook uit een bewering die u mij ten 
onrechte in de schoenen schuift. Tot mijn 
verwondering schrijft u: “Op een enigszins 
verwarrende wijze doet mijn opponent ten 
slotte alsnog (!) – dus blijkbaar toch wel 
(!) ondanks uw suggestie dat ik daartoe 
niet in staat ben  – een poging de religio-
siteit in Marx’ denken zichtbaar te maken: 
is in de geschiedenistheorie van Marx (en 
eveneens is die van Engels) niet alsnog 
een aan de christelijke religie ontleende 
heilshistorische dimensie werkzaam?” 
(zie punt 4) Het woord ‘christelijk’ valt 
nergens in mijn tekst. (Marx heeft wel een 
joods en protestantse achtergrond.) Mijn 
bewering is juist dat in het denken van 
Marx nog een religieuze, en niet een gods-
dienstige (!), laat staan een christelijke, 
tendens speelt. U blijft ondanks uw toege-
geven omissie (‘weglating’) godsdienst en 
religie verwarren. U, als gewezen priester, 
verwart nog steeds religie met christen-
dom. Maar u heeft gelijk dat mijn repliek 
u verwart, dat ze – voor u – verwarrend 
werkt, ook al is ze zelf niet verward. 

Dialectisch materialisme en religio-
siteit

U vraagt me in uw inleiding “welke voor-
onderstellingen van de materialistische 
dialectiek religiositeit vooronderstellen 
dan wel tot gevolg hebben”. U stelt zelfs: 
“Indien deze vraag onbeantwoord blijft, 
komt in ieder geval dit argument ter af-
wijzing van het dialectisch materialisme, 
te vervallen.” Waarmee u mogelijks sug-
gereert dat ik daartoe niet in staat ben. 
Merkwaardig genoeg geeft u onder punt 
‘4. Geschiedenis en dialectiek’ daarop zelf 
reeds een gedeeltelijk positief antwoord. 
Om dit antwoord echter op een irrationele 
manier, want met drogredeneringen, opzij 
te schuiven. U geeft trouwens ook nog zelf 
toe dat ik een poging doe om die vraag – 
voor u enigszins verwarrende wijze – te 
beantwoorden.

Het dialectisch materialisme is religieus 
omdat het gelooft dat we hoe dan ook op 
weg zijn naar een briljante toekomst, waar-
in we onbekommerd zullen kunnen leven – 
zoals in de moederschoot waarin we onlos-
makelijk verbonden waren met het heelal.  

Religiositeit houdt ook in dat men zich on-
bezorgd kan overgeven aan alles wat er los 
van uw eigen inbreng, gebeurt. Al wat er 
plaatsvindt, werkt hoe dan ook ten goede. 
Men kan immers niet buiten de ‘onlosma-
kelijke verbondenheid met het heelal’ val-
len. Het ‘heelal’ is het heilige, het heilbren-
gende: ‘the wholly is the holy’.

Het religieuze achter het dialectisch mate-
rialisme is juist deze houding: ‘geef u over 
aan het ‘vanzelf’ aflopend ontwikkelings-
proces’. Marx verdedigt de – door hem niet 
zo genoemde maar wel – impliciete dialec-
tisch-materialistische stelling dat het kapi-
talisme noodzakelijk leidt naar een hogere, 
‘socialistische’ maatschappijvorm. Daar-
naast verdedigt hij een historisch-materi-
alisme met als één van de basisstellingen: 
geen socialisme zonder kapitalisme. Het 
kapitalisme is zijns inziens noodzakelijk 
voor het scheppen van de productiemid-
delen, die een hogere maatschappijvorm 
mogelijk maken. Dus in Marx’ denken is 
het kapitalisme historisch noodzakelijk en 
historisch voldoende voor het socialisme.

Nu, die stellingen zijn te betwijfelen. Ook 
al heeft Marx gelijk in zijn kritiek op het 
utopisch socialisme, dan nog lijkt hij mij 
teveel ‘religieus’ geloof te hechten aan de 
goede afloop van de ‘ontwikkeling’ van 
onze wereldwijde cultuur.

Door deze twijfel keer ik me ook tegen 
de ‘dogmatische’ handboeken van het 
‘dialectisch materialisme’ die het denken 
van Marx en Engels te weinig kritisch 
benaderen.

Kritiek op Marx en Engels betekent niet dat 
men ze al ‘vooringenomen’ tegenspreekt. 
Kritiek betekent dat men hun argumenten 
voor sommige van hun beweringen onge-
fundeerd vindt. Of om het kort samen te vat-
ten: Marx hangt nog teveel vast aan Hegel 
en zijn dialectisch ontwikkelingsdenken. 

Het dogmatisch dialectisch materialisme 
leert niet uit de geschiedenis. Dit blijkt ook 
uit het volgende.



85 I JAARGANG  44  NUMMER  3 I  HERFST  2010

‘Sankt  Marx  und  sankt  Engels’?  Een  tweede  antwoord  aan  Jos  Lensink  -   Guy Quintelier

Religiekritiek en dialectiek

“Met weinig zin voor dialectiek stelt Quin-
telier dat de (radicale) religiekritiek areli-
gieus moet (!) zijn.” (zie Lensink, punt 3). 
Met deze zin alleen al toont u aan dat voor 
u dialectisch denken religieus denken is 
(ook al tracht u dat met uw typerend religi-
euze – en dus ook godsdienstige –kronkel-
redeneringen te ontkennen).

Als het dialectisch denken neerkomt op het 
verzoenen van tegenstellingen, dan is het 
in feite religieus denken (waarin men ook 
de harmonie idealiseert en tegenstellingen 
al verzoenend wil wegwerken of verdoeze-
len). Als een radicale kritiek op de religie 
ook religieus kan zijn, dan miskent men 
toch de tegenstellingen. Wat zou het ach-
terliggende doel van een religieuze religie-
kritiek anders kunnen zijn, dan het redden 
van de religie?

Religieus denken is niet-kritisch denken, 
of zoals Marx stelde: “De kritiek van de 
religie is de vooropstelling van elke kri-
tiek.” Religieuze religiekritiek is dus een 
contradictio in terminis. Daarom dat re-
ligiekritiek ook areligieus moet zijn (Dit 
‘moeten’ hangt dus niet van een instantie 
of iemand af, maar het is logisch zo! – en 
dit volgens een logica die verschilt van een 
hegeliaanse teleologica van de geschiede-
nis. Ook al stoot dit ‘moeten’ u tegen de 
borst en verwijt u me zwart-witdenken; ik 
wil echter niet wegzinken in het terminolo-
gisch moeras waar religieuze, alles verzoe-
nende denkers zo in gespecialiseerd zijn en 
waardoor echte, werkzame kritiek onmoge-
lijk wordt.)

Wat de dialectiek betreft, moet men een 
onderscheid maken tussen de dialectiek 
die grondverhoudingen tussen fenomenen 
tracht vast te stellen – die dus expliciet 
noodzakelijke voorwaarden en voldoende 
gronden van een fenomeen tracht te onder-
scheiden – en die door Plato als de kroon 
van de wetenschappen wordt beschouwd 
(zie De Staat, 534e), én de dialectiek zoals 
ze door Hegel als een vooruitgangsdenken 
is opgevat (waarbij hij noodzakelijke voor-
waarden en voldoende gronden duidelijk 
niet scherp van elkaar onderscheidt). In 
de mate dat het dialectisch materialisme 
dit soort ontwikkelingsdenken aanhangt 
– en dat doet het expliciet bij Engels –, is 
het religieus. Tegenover dialectiek in de 

niet-Hegeliaanse betekenis sta ik dus niet 
afkerig. Het lijkt me niet onwaarschijnlijk 
dat voor u – als religieus denker – de ‘ma-
terialistische (! G.Q.) dialectiek’ meer is 
dan een ‘dialectiek van de natuur’, ja zelfs 
voor een materialistische denker als Fried-
rich Engels is de natuur noodzakelijk en 
voldoende voor de niet-natuur: bewustzijn 
en geest.

Religiekritiek en ‘progressiviteit’

Mijn “radicale”, areligieuze religiekritiek 
ontkent ‘progressiviteit’ die bestaat in een 
‘onbewuste en toevallige ontwikkeling’ 
(Nietzsche), die los van menselijke, be-
wuste doelstellingen noodzakelijk op een 
‘natuurlijke’ wijze verloopt. Een huma-
nisme dat zo een ‘vooruitgang’ aanhangt is 
niet menselijk, want – ook volgens Marx en 
ondanks zijn ‘dialectische’ overgang tus-
sen kapitalisme en socialisme (zie straks) 
– onderscheidt een mens zich van een dier, 
doordat de mens zich bewust, op voorhand 
ideëel doelen stelt (zie MEW. 23, p. 193). 
Deze onmenselijke, ‘natuurlijke progressi-
viteit’ is religieus, omdat men zich daarin 
onlosmakelijk verbonden met, en volstrekt 
bepaald door, het heelal voelt. Tussen deze 
‘progressiviteit’ en een radicale religiekri-
tiek bestaat een ‘negatieve correlatie’. Ra-
dicale religiekritiek maakt deze ‘progres-
siviteit’ onmogelijk, maar maakt wel een 
bewuste, menselijke vooruitgang mogelijk: 
de verbetering van de menselijke levens-
omstandigheden wordt daarbij niet in de 
handen van een god of een ‘natuurlijke ont-
wikkeling’ gelegd.

Marx’ religiositeit

‘Leuk’ is het om weten dat ik van Marx een 
karikatuur zou maken, als ik beweer dat hij 
‘het harmonie-ideaal van een maatschappij 
zonder strijd’ nastreeft. Streeft Marx dan 
niet de klasseloze maatschappij na, waar 
gezien er geen klassen meer bestaan, ook 
geen klassenstrijd meer bestaat? Ja, dat 
geeft u zelf toe (onder punt 3). En is voor 
Marx deze klassenstrijd niet het fundament 
van elke andere strijd? Zodat wanneer de 
materiële voorwaarden voor het opheffen 
van de klassen zijn gegeven, er ook geen 
enkele reden meer is voor strijd. Het eind-
doel van de door Marx gestelde historische 
beweging is toch een religieus ideaal. Marx 
die een scherpe religie- en godsdienstkri-
tiek geschreven heeft, zegt dat, voorzover 

ik weet, letterlijk niet, maar men kan dat 
toch bijna niet anders interpreteren. U geeft 
zelf toe dat het – toch wel onbewust – ‘na-
gestreefde harmonie-ideaal van de maat-
schappij zonder strijd’ een christelijk, dus 
ook religieus ideaal is. Het lijkt me wel niet 
een specifiek christelijk, maar wel een al-
gemeen religieus ideaal.

U citeert zelf uit Die deutsche Ideologie 
(1845-1846). Staat daarin niet ook het vol-
gende? (zie MEW. 3, p. 33) De mensen 
zijn in een communistische maatschappij 
niet meer verplicht te arbeiden. De mensen 
moeten zich daar niet exclusief op bepaalde 
activiteiten toeleggen: de mensen zouden 
naargelang ze lust hebben de mogelijkheid 
hebben “’s morgens te jagen, ’s middags 
te vissen, ’s avonds veeteelt te bedrijven, 
na het eten kritiek te beoefenen (…) zon-
der ooit jager, visser, herder of criticus te 
worden”. De mensen zijn dan niet meer 
verplicht om zelf door hun arbeid in hun 
levensonderhoud te voorzien. Het door het 
kapitalisme opgebouwde, en in het socialis-
me overgenomen, productieapparaat zorgt 
daarvoor. De mensen zijn van hun door 
de natuur opgedrongen productiedwang 
bevrijd. Is dat geen beschrijving van ‘de 
harmonische maatschappij zonder strijd’? 
Elke arbeidsdeling, en bijgevolg elke klas-
se, is ‘opgeheven’, zodanig dat de arbeid 
louter vrijetijdsbesteding is geworden, iets 
waar de mensen zich nog mee bezighouden 
om zich niet te vervelen. Of zoals Marx het 
later in zijn Kritik des Gothaer Programms 
(1875) schrijft: “In een hogere fase van de 
communistische maatschappij, nadat de 
knechtende onderschikking van de indivi-
duen aan de arbeidsdeling, en daarmee ook 
de tegenstelling tussen geestelijke en licha-
melijke arbeid verdwenen is; nadat de ar-
beid niet slechts middel om te leven, maar 
zelfs de eerste levensbehoefte geworden is; 
nadat met de algemene ontwikkeling van 
de individuen ook hun productiekrachten 
gegroeid zijn en alle bronnen van de coö-
peratieve rijkdom voller vloeien – eerst dan 
kan de enge burgerlijke rechtshorizont ge-
heel overschreden worden en kan de maat-
schappij op haar vaandel schrijven: Ieder 
volgens zijn vermogens, voor ieder volgens 
zijn behoeften!” (MEW. 19, p. 21; in eigen 
vertaling) Dat is toch een “vredevolle idyl-
le”! Dus bij Marx (en Engels) zijn wel de-
gelijk zulk sterk utopische passages te vin-
den. De ‘harmonische maatschappij zonder 
strijd’ is – ook al gebruiken ze die term 



I 86 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

niet – wel degelijk het resultaat van hun 
in de geschiedenis ontwaarde ‘werkelijke 
beweging’. U wijst terecht op de passage 
in Die deutsche Ideologie (MEW. 3, p. 35) 
waarbij Marx en/of Engels stellen dat com-
munisme voor hen “niet een toestand is, die 
gerealiseerd moet worden, een ideaal waar-
naar de werkelijkheid zich te richten heeft. 
We noemen communisme de werkelijke 
beweging die de huidige toestand opheft.” 
De huidige mensonwaardige toestand van 
de wereld moet zeker ‘opgeheven’ worden. 
Maar levert het kapitalisme daarvoor een 
historisch noodzakelijke, onmisbare bij-
drage? Moeten wij, mensen, maar verder 
meedraaien in een productiewijze die het 
menselijke en andere leven bedreigt? In de 
– toch ongelegitimeerde – hoop dat daaruit 
ooit een menselijke, communistische maat-
schappij zal ontstaan? Leidt de ontwikke-
ling van de kapitalistische productiekrach-
ten, de technologische ontwikkeling, wel 
naar het ‘socialisme’? Leidt ze niet eerder 
naar de ‘barbarij’? En: Is de ‘werkelijke 
beweging’ waarover Marx en Engels het 
hebben een door de mensen bewust en in 
de praktijk nastreven van een verbetering 
van de menselijke levensomstandigheden, 
of is de ‘werkelijke beweging’ een onge-
wild, toevallig bijkomend gegeven van de 
kapitalistische productiewijze, die hoe dan 
ook op weg is naar een verbetering van de 
menselijke levensomstandigheden?  

De “teleologica” en dialectiek van 
het dialectisch materialisme

Voor Marx komt het socialisme historisch 
noodzakelijk voort uit het kapitalisme.

‘Historisch-noodzakelijk’ betekent toch 
wel dat het in de loop van de geschiede-
nis noodzakelijk heeft plaatsgevonden of 
zal plaatsvinden. Hoe kan u dan – ondanks 
uw voorafgaande bevestiging van Marx’ 
stelling – beweren: “Niettemin is daarmee 
niet geïmpliceerd dat de socialistische orde 
perse en dus ooit werkelijk wordt en daar-
mee gegarandeerd is, …”?  Marx en Engels 
geloofden zeker in de komst van het socia-
lisme, het was voor hen historisch noodza-
kelijk en onvermijdelijk. 

Voor mij is niet ‘elke’ gebeurtenis of toe-
stand het effect van een onvoorwaardelijk 
werkzaam, i.c. mechanistisch (en/of fina-
listisch) automatisme. Mijn kritiek op het 
dialectisch materialisme is juist dat ze te 

veel van deze stelling uitgaat, dat voor haar 
het kapitalisme noodzakelijk in het soci-
alisme moet overgaan. Lensink beweert: 
“dat het socialisme (historisch) noodza-
kelijk is, sluit niet uit dat het vooralsnog 
en op den lange duur alleen nog een (his-
torische) mogelijkheid is” (onder punt 4). 
Wat een logische denkfout – een Hegel 
waardig! Historisch noodzakelijk houdt 
toch in dat de mogelijkheid zich noodza-
kelijk nog moet realiseren, of dat het zich 
noodzakelijk gerealiseerd heeft. Dat Marx 
zo dacht, blijkt bijvoorbeeld in Das Kapi-
tal, I in paragraaf 7 van hoofdstuk 24 met 
als paragraaftitel “Geschichtliche Tendenz 
der kapitalistischen Akkumulation”: “De 
uit de kapitalistische productiewijze voort-
vloeiende kapitalistische methode van 
toe-eigening, dus de kapitalistische parti-
culiere eigendom, is de eerste negatie van 
de individuele, op eigen arbeid gebaseerde 
persoonlijke eigendom. Maar de kapitalis-
tische productie brengt met de onontkoom-
baarheid [‘Notwendigkeit’ staat er in de 
Duitse tekst, G.Q.] van een natuurproces 
haar eigen negatie voort. Het is de negatie 
van de negatie. Deze herstelt niet de parti-
culiere eigendom, maar wel de individuele 
eigendom op basis van de verworvenheden 
van het kapitalistische tijdperk: de coöpe-
ratie en het gemeenschappelijk bezit van 
de grond en van de door de arbeid zelf ge-
produceerde productiemiddelen.” (MEW. 
23, p. 791; geciteerd naar de herziene Lip-
schitsvertaling, herziene druk (2010), p. 
715; in de eerste druk (1972) , p. 595-596; 
mijn cursivering en toevoeging)

Dus Marx gelooft wel in de vooruitgang, ja 
zelfs in een natuurwetenschappelijk nood-
zakelijk verloop van de geschiedenis met 
onvermijdelijke resultaten. Daarom dat En-
gels in zijn grafrede bij de dood van Marx 
hem wel degelijk beschouwt als de Darwin 
van de menselijke geschiedenis: “Zoals 
Darwin de wet van de ontwikkeling van 
de organische natuur ontdekte, zo ontdekte 
Marx de ontwikkelingswet van de mense-
lijke geschiedenis” (zie MEW. 19, p. 335).  

Getuigt uw dialectische denkfout – de ver-
wisseling van ‘noodzaak’ en ‘mogelijkheid’ 

– niet van uw onvermogen om met kritiek 
om te gaan? Ook al ontkent de geschiede-
nis (voorlopig) de transitiestellingen van 
Marx, dan past u hegeliaans-dialectisch die 
stellingen aan, zodanig dat de heilige Marx 
niet van zijn voetstuk valt. Of nog beter: u 
laat Marx vallen om uw karikaturale Marx 
te redden.

Het dogmatisch dialectisch materialisme is 
het ‘stalinistisch handboek dialectisch ma-
terialisme’ – dat u op een hegeliaanse wijze 
aanpast – waarbij men elke zelfkritische 
reflectie over een bewering afwijst, omdat 
die bewering nu eenmaal in het handboek 
staat, en bijgevolg ‘absoluut’ is.

Om het toch nog eens duidelijk te stellen: 
wanneer marxisme betekent dat men elke 
bewering van Marx als absoluut waar moet 
beschouwen, ben ik geen marxist; als men 
echter onder marxisme verstaat dat men 
Marx nog een scherp, zelfkritisch denker 
vindt, waarmee het nu nog steeds de moeite 
waard is, zich rechtstreeks via zijn teksten 
te confronteren, dan ben ik wel een mar-
xist. Marx is meer dan het handboek ‘mar-
xisme’ of  ‘dialectisch materialisme’.

Nogmaals een ‘welgemeende’ dank

U bent gespecialiseerd in het – ook al is het 
niet bewust – verdraaien van woorden van 
mensen. U legt mensen beweringen in de 
mond, die ze nooit geuit hebben. Ik vraag 
me af waar u in mijn teksten, naast hier-
boven reeds geciteerde loze beweringen, 
uitdrukkingen vindt zoals: “Kortweg(!), 
het dialectisch materialisme is, indien ik 
hem goed begrijp(!), een afgesloten, van 
de historische ontwikkeling geabstra-
heerde dogmatiek.” (mijn gecursibeerde 
toevoegingen)

Het dialectisch materialisme is een visie op 
de menselijke werkelijkheid en geschiede-
nis, waarvan de kernstellingen onwaar zijn 
(gebleken). Wie aan deze stellingen nog 
vasthoudt, is dogmatisch, d.w.z. wel kri-
tisch tegen anderen, maar niet tegen zich-
zelf. Het ‘dialectisch materialisme’ is dog-
matisch geworden. Het was in het begin 
een kritische interpretatie van de geschie-
denis, die echter zich gefalsifieerd heeft.

Als ik het dialectisch materialisme aan-
duidt als ‘een dogmatische interpretatie 
van Marx’ denken’, dan is dit toch niet in 

“Maar de kapitalistische 
productiewijze brengt met 
de onontkoombaarheid van 

een natuurproces haar eigen 
negatie voort.” (Marx)



87 I JAARGANG  44  NUMMER  3 I  HERFST  2010

‘Sankt  Marx  und  sankt  Engels’?  Een  tweede  antwoord  aan  Jos  Lensink  -   Guy Quintelier

overeenstemming met het ‘heersende, vi-
gerende en courante denken’. Dit courante 
denken stelt toch dat Marx zelf dogmatisch 
denkt. 
Rechts heeft niet het monopolie van kritiek 
op Marx. Er is ook een linkse kritiek op 
Marx mogelijk én nodig. Zo een linkse kri-
tiek neemt Marx’ denken juist serieus. Ze 
vindt de teksten van Marx nog zo belangrijk 
dat men er zich grondig mee confronteert. 
Let wel, het gaat hier over de geschriften 
van Marx en niet over het handboek ‘mar-
xisme’ of ‘dialectisch materialisme’.
Als het marxisme enkel het dogmatisch di-
alectisch materialisme is, dan ben ik geen 
marxist. Maar Marx is gelukkig meer dan 
dat!

U verwijt me dat ik karikaturaal denk, maar 
u ziet de balk niet in uw eigen ogen (om 
het citaat uit het Nieuwe Testament ge-
deeltelijk aan te halen). Ik zou van Marx 
een karikatuur maken – wat ik dus, gezien 
het boven gestelde, sterk betwijfel –, maar 
u maakt zelf van mijn korte repliek een 
karikatuur. 

Het is goed te vernemen dat u een bepaalde 
interpretatie van het marxisme afwijst, na-
melijk een interpretatie die ik u blijkbaar 
ten onrechte in de schoenen schuif. Maar 
was dit wel ten onrechte?

Het is natuurlijk eveneens ‘goed’ om weten 
dat mijn beweringen ‘ongerijmd’, ‘absurd’, 
‘ridicuul’ en ‘onkritisch’ zijn. (Wie heilige 
huisjes afbreekt, wordt door de heilige als 
een duivel voorgesteld.) Zulke uitspraken 
getuigen echter van een houding waarbij 
men de tegenstander niet au serieux neemt, 
maar hem tracht ongegrond belachelijk te 
maken. Dit kan men enkel als dogmatisch 
en onzelfkritisch bestempelen. Voor zo’n 
dogmatisch ‘religieus dialectisch materi-
alisme’ pas ik. Religieus denken kan niet 
met echte tegenstellingen omgaan. Ver-
lichting klaart de duisternis op: ze is op 
de eerste plaats kritiek op opvattingen en 
gewoontes die mensen in de duisternis hou-
den. Godsdienst en religie – en in de mate 
dat het religieus is (wat het volgens mij ook 
noodzakelijk is) –, ook het dialectisch ma-
terialisme – behoren tot deze opvattingen 
en gewoontes.

Hartelijke (met een r!) groeten,

Guy Quintelier

Noot:

1 Met mijn blijkbaar ongelukkig geformu-

leerde uitdrukking ‘impliciet naar voren komt’, 

bedoelde ik: ‘voor mij komt dit in uw tekst zo 

naar voren, ook al staat het er niet zo expliciet 

in vermeld’. Ik lees in uw tekst dus een pleidooi 

voor de religiositeit van het dialectisch materia-

lisme, ook al thematiseert u dat in uw tekst niet 

expliciet. 


