
75 I JAARGANG   45  NUMMER  1  I  LENTE 2011

Karl  Marx,  een  ‘a(b)no(r)male’  lezer  van  Spinoza

Miriam van Reijen

Links en rechts over Spinoza

Spinoza als politiek filosoof

De1 naam van Benedictus de Spinoza 
(1632- 1677) wordt de laatste jaren regel-
matig genoemd buiten filosofische kringen. 
Dat gebeurt in het kader van (neuro)weten-
schap, de canon van de geschiedenis, litera-
tuur en beeldende kunst, en ook in actuele 
politieke en maatschappelijke discussies. 
Dat laatste is met name het geval wanneer 
het gaat over de verhouding godsdienst 
en staat, de multiculturele samenleving, 
democratie, tolerantie en vrijheid van me-
ningsuiting. De Britse historicus Jonathan 
Israel meent dat de Verlichting met Spi-
noza in Nederland is begonnen, eerder en 
radicaler dan in Engeland en Frankrijk, en 
dat zijn filosofie nog altijd relevant is wat 
betreft bovengenoemde  ‘hot items’.2 

Toch is Spinoza eeuwenlang niet of nau-
welijks genoemd als politiek filosoof, en is 
het nog niet gebruikelijk hem te vermelden 
in overzichtwerken van de politieke filoso-
fie.3 Zowel tijdens zijn leven als daarna, tot 
in de eerste helft van de 20e eeuw, waren 
vooral zijn opvattingen over de bijbel, god 
en godsdienst onderwerp van discussie, kri-
tiek, weerlegging, verkettering en afschuw. 
Al snel na zijn dood zijn er talrijke mani-
festen en boeken geschreven tegen de Ethi-
ca (postuum uitgegeven in 1677) en tegen 
het Theologisch-politiek traktaat (TTP), 
anoniem verschenen in 1670, en in 1674 
verboden door de Staten van Holland, als 
zijnde blasfemisch, profaan en atheïstisch. 
Geen woord werd gewijd aan het politieke 
deel, al was het schrijven van dit traktaat 
voor Spinoza zelf een politieke daad, waar-
voor hij zelfs het werken aan de Ethica een 
aantal jaren heeft laten rusten. In een brief 
aan Henry Oldenburg noemt hij zijn mo-
tieven.4 Drie beweegredenen heeft hij: de 
vooroordelen van de theologen, die ‘voor 
de mensen een belemmering zijn zich op 

de filosofie toe te leggen’, de herhaalde-
lijke beschuldigingen aan zijn adres van 
atheïsme, en ‘de vrijheid om te filosoferen 
en te zeggen wat we denken; voor deze vrij-
heid die hier vanwege het al te grote gezag 
en de brutaliteit van de predikanten op alle 
mogelijke manieren wordt onderdrukt, 
wens ik met alle middelen op te komen’. 
De ondertitel van het Theologisch-politiek 
traktaat geeft zelfs dit laatste motief als hét 
thema van het boek aan. Ze luidt: ‘…be-
vattende een aantal uiteenzettingen, waarin 
wordt aangetoond dat men de vrijheid van 
filosoferen niet alleen kan toestaan met be-
houd van de vroomheid en van de vrede in 
de staat, maar dat men haar niet kan ophef-
fen zonder tevens de vrede in de staat en 
zelfs de vroomheid op te heffen.’5

Sinds de zestiger jaren van de vorige eeuw 
is er niet alleen sprake van een heropleving 
van de belangstelling voor Spinoza, begon-
nen in Frankrijk, maar ook van een ‘wend-
ing naar de politiek’. Deze werd in gang 
gezet door de studies van filosofen en psy-
choanalytici als Matheron, Althusser, Bali-
bar, Macherey, Negri, Lacan en Deleuze. 
Hun ‘lezing van Spinoza’ vanuit Marx en 
Freud leidde er toe dat Spinoza werd ont-
dekt als politiek filosoof.6 Zij lazen ook in 
de Ethica dat de mens een sociaal wezen is, 
dat de wijze mens zich in de staat voegt uit 
inzicht en vreedzaam is, en ernaar streeft 
dat ook anderen deze wijsheid bereiken. 
Het betekende ook de ontdekking van een 
niet–dialectische en vooral niet-teleolo-
gische Marx.7 Hegels invloed op Marx 
werd gerelativeerd, ten gunste van Spinoza. 

Marx’ Spinoza Hefte

In het licht van deze late erkenning van 
Spinoza als politiek filosoof is het des te in-
teressanter om eens te kijken naar wat al in 
1841 een 23-jarige Duitse promovendus in 
de filosofie in Berlijn, Karl Marx, de moei-
te waard vond om in drie schriften over te 
schrijven uit Spinoza’s Theologisch-poli-
tiek traktaat.8 Hij selecteert daarnaast ook 
een paar fragmenten uit twee brieven van 
Spinoza aan Pieter Balling en een brief aan 
Albert Burgh, die ik hier buiten beschou-
wing laat. 

Marx maakte gebruik van de Latijnse tekst-
editie van de volledige werken van Spinoza 
uit 1802, bezorgd door H. Paulus.9 Hij se-
lecteert 170 fragmenten, die hij in het La-
tijn overschrijft. Hij houdt zich wel aan de 
20 hoofdstukken van de TTP, maar zet ze, 
dat wil zeggen de geselecteerde fragmenten 
daaruit, in een andere volgorde. Marx be-
gint met fragmenten waarin Spinoza het 
bestaan van wonderen ontkent en geloof 
en theologie stelt tegenover de rede en de 
filosofie (hoofdstukken 6, 14, 15). Daarna 
volgen fragmenten uit de vijf hoofdstukken 
van het politieke deel van de TTP, maar 
precies in de omgekeerde volgorde (20, 19, 
18, 17, 16, 15). Tot slot zijn fragmenten uit 
de bijbelexegese aan de beurt, in twee gro-
epen. Marx begint met teksten uit hoofd-
stuk 7 t/m 13 en besluit het geheel met 
fragmenten uit hoofdstuk 1 t/m 5. Behalve 
de selectie van teksten en de verandering 
in de volgorde van de hoofdstukken, laat 
hij gedeeltes van zinnen weg. Hij monteert 
daardoor nog meer een andere tekst, met 
een eigen rode draad. Twee spinozistische 
thema’s springen er daarbij uit: de reli-
giekritiek en het pleidooi voor de vrijheid 
van meningsuiting. Daarentegen is Marx 
nauwelijks geïnteresseerd in Spinoza’s 
gedetailleerde exegese van de Schrift. Hij 

‘Door de religieuze en 
politieke verbeelding strijden 
mensen voor hun slavernij als 

ware het hun vrijheid’, schrijft 
Bruno Bauer, een citaat dat 
Marx ook overschrijft uit de 

Tractatus theologico politicus.



I 76 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

laat ook Spinoza’s verwijzingen naar de 
positieve functie van de openbaringsgods-
diensten in een staat systematisch weg. Het 
Oude Testament en het gevestigde chris-
tendom zijn in de collage van Marx louter 
gefundeerd in ideologisch valse aannames 
en die staan helemaal in dienst van een on-
derdrukkende staat. Daartegenover schetst 
hij met andere uit de TTP geselecteerde 
citaten de ware democratische staat, waar-
in vrijheid van oordelen en interpreteren 
heerst.10 

Een ‘a(b)no(r)male lezing van               
Spinoza

Nu ga ik meer gedetailleerd in op de ma-
nier waarop Marx Spinoza leest, die op zijn 
beurt de schrift op een bepaalde manier 
leest. Wat brengt Nicolás González Varela 
ertoe om Marx’ lezing een anomalie ofwel 
subversief te noemen? Hij verwijst met zijn 
titel expliciet naar Antonio Negri, en stelt 
dat deze in zijn boek L’anomalie salvaje de 
Spinozaschriften van Marx niet diepgaand 
heeft meegenomen en ook niet laat zien 
hoe deze doorwerken in Marx’ latere werk. 
Hij wijst er wel op dat Negri Spinoza met 
Machiavelli en Marx in één lijn plaatst, en 
wel die van ‘het menselijke project van be-
vrijding’. Volgens Negri was Spinoza zelf 
al subversief en daardoor een anomalie tij-
dens zijn leven; hij werd verguisd, verban-
nen en verboden. De TTP werd verboden. 
De Opera Posthuma werden na publicatie 
meteen door de politieke machthebbers 
verboden en twee jaar later, in 1679, voor 
eeuwen op de index van de katholieke kerk 
geplaatst. De reden voor het verbieden van 
de TTP was de religiekritiek in het eerste 
deel en niet het pleidooi voor de democra-
tie en de vrijheid van meningsuiting in het 
tweede deel. Maar ondanks of wellicht 
dankzij het verbod beleefde het boek ver-
schillende drukken en was het in de 17de 
en 18de eeuw wijdverbreid in Europa. 
Maar in de 18de eeuw werd ‘spinozist’ een 
te pas en te onpas gebruikt scheldwoord, 
duivels en monsterlijk, voor iedereen die 
men verdacht wilde maken.11  

Wat de jonge Marx betreft, zou een eerste 
vorm van subversiviteit het verzet tegen 
zijn vader kunnen zijn, die niet wilde dat 
hij filosofie studeerde. Nadat zijn vader in 
1838 was gestorven, maakte Marx de over-
stap van de rechtenstudie naar de filosofie. 
Op de tweede plaats maakt Marx, zoals we 

al gezien hebben,  een selectie en haalt 
hij de (vaak ingekorte) fragmenten uit de 
context en zet hij de hoofdstukken in een 
andere volgorde. Inhoudelijk haalt Marx 
daarmee nog eens het meest subversieve 
uit Spinoza’s tekst: zijn religiekritiek (in 
het theologische deel) en de democratie, 
de vrijheid van meningsuiting en het ver-
zet tegen religieuze en politieke machtheb-
bers (uit het politieke deel). Deze laatste 
drie thema’s zijn conform de ondertitel 
Spinoza’s belangrijkste doelstellingen van 
de TTP. 

Door de geselecteerde fragmenten gaat 
Marx verder dan Hegel: de bijbel is louter 
een mythe, en geen ‘filosofisch symbool’, 
zoals Hegel schrijft. Marx is in de tijd dat 
hij Spinoza overschrijft onder invloed van 
Bruno Bauer, een humanistisch atheïst en 
revolutionair theoloog. ‘Door de religieuze 
en politieke verbeelding strijden mensen 

voor hun slavernij als ware het hun vrij-
heid’, schrijft Bruno Bauer, een citaat dat 
Marx ook overschrijft uit de TTP. Marx zet 
Hegel ook hierin op zijn kop, terwijl hij als 
(links-)hegeliaan Spinoza-teksten gebruikt 
tegen Hegel. In zijn Kritiek op Hegels 
rechtsfilosofie zet Marx al een jaar later 
(1842) zijn eigen politieke filosofie uiteen. 
Hegel ziet het recht en de staat als fasen in 
de ontwikkeling van de geest, waarvan de 
burgerlijke maatschappij een eerdere fase 
is. Voor Marx volgt de staat echter niet 
uit de burgerlijke maatschappij maar volgt 
de democratie, die de ‘waarheid is van de 
monarchie’, uit haar. 

Ten slotte werd al in 1841 Spinoza door 
Marx ontdekt als politiek filosoof, en dat 
dan ook nog in Duitsland, en lang vóór Al-
thusser en anderen in Frankrijk de ‘wend-
ing naar de politiek’ maakten. Ook hier 
een anomalie! Dit gebeurde kort na de 



77 I JAARGANG  45  NUMMER  1  I  LENTE 2011

Karl  Marx,  een  ‘a(b)no(r)male’  lezer  van  Spinoza  -   Miriam van Reijen

kortstondige herontdekking van Spinoza 
eind 18e eeuw met de ‘Pantheïsmusstreit’ 
in Duitsland, in debatten tussen onder 
andere Jacobi, Mendelssohn en Lessing, 
over rede en religie, naar aanleiding van 
Spinoza. 

Hoe leest Marx Spînoza

De twee thema’s uit de TTP die Marx met 
zijn selectie naar voren haalt, zijn de kri-
tiek op alle godsdienst en het pleidooi voor 
de vrijheid van meningsuiting. In de volg-
orde van de hoofdstukken van Spinoza 
zelf komt de politiek aan de orde na de 
strikte scheiding van theologie en filosofie. 
Deze scheiding vindt expliciet plaats in de 
hoofdstukken 14 en 15, en is voorbereid in 
de voorafgaande hoofdstukken 1 t/m 13. 
Daarna begint Spinoza met het schetsen 
van de grondslagen van de staat, en zo be-
reidt hij in de hoofdstukken 16 t/m 19 zijn 
grondig beargumenteerde pleidooi voor de 
vrijheid van filosoferen in hoofdstuk 20 
voor. Met vrijheid van filosoferen bedoelt 
Spinoza niet alleen een radicale vrijheid 
voor de beroepsmatige filosofiebeoefening, 
maar ook en vooral voor het zelfstandige 
en kritische denken van iedereen. De titel 
van hoofdstuk 20 luidt: ‘Aangetoond wordt 
dat in een vrij staatsbestel het eenieder is 
toegestaan te denken wat hij wil en te zeg-
gen wat hij denkt’.12 Ook wetenschap en 
kunst moeten in de maatschappij onbelem-
merd kunnen worden beoefend, en deze 
vrijheid wordt gegarandeerd door de staat. 
Marx selecteert de vrijheid van meningsui-
ting als praktisch het enige politieke thema 
in de TTP, en laat andere thema’s als de 
grondslagen van de staat, de identificatie 
van recht en macht en de democratie als 
fundamentele staatsvorm, weg. Hij haalt 
alle door Spinoza genoemde nadelen voor 
de staat van het onderdrukken van menin-
gen naar voren, maar heeft het niet over de 
grens die bij Spinoza ligt bij bepaalde, dat 
wil zeggen, door de staat te bepalen han-
delingen en praktijken. Ook aan het onder-
scheid tussen meningsuitingen en taal-
handelingen dat Spinoza expliciet maakt, 
besteedt hij geen aandacht. Dit verschijnsel 
zal pas in de 20ste-eeuwse Angelsaksische 
taalfilosofie aandacht krijgen. 

De – later door Althusser humanistisch 
genoemde – jonge Marx interesseert zich 
met name voor de scheiding die Spinoza 
maakt tussen godsdienst en theologie 

(ge-richt op vroomheid en gehoorzaam-
heid) enerzijds en wetenschap en filosofie 
(ge-richt op waarheid en zekerheid) ander-
zijds. Hij selecteert die fragmenten waarin 
Spinoza theologie en godsdienst als ‘ver-
beelding’ (imaginatio) neerzet, radicaal 
onderscheiden van wetenschap en filosofie 
als rationele kennis (ratio) en inzicht (sci-
entia intuitiva). Later zal Althusser op een 
gelijksoortige manier bij Marx zelf een 
scheiding aanbrengen tussen de jonge hu-
manistische Marx en de latere wetenschap-
pelijke Marx. 

Hoewel Marx ook de teksten over de vrij-
heid van meningsuiting selecteert, de na-
druk ligt toch door de omgekeerde volgorde 
van politiek en religiekritiek, op het laat-
ste. Marx’ eigen expliciete religiekritiek 
is vooral te vinden in zijn werken van de 
jaren 1843 tot 1847. Daarna is ze meer ver-
spreid, en richt Marx zich ook meer op de 
maatschappelijke verhoudingen die de be-
hoefte aan religie instandhouden. Maar er is 
niets veranderd in zijn opvattingen over re-
ligie die uit zijn selectie – en daarbij vooral 
uit wat hij weglaat – van de fragmenten 
van Spinoza blijkt. Marx is ronduit tegen 
alle godsdienstige opvattingen, die hij be-
schouwt als ‘fantomen’, als onderdeel van 
de heersende ideologie en vervreemdend. 
Net als Spinoza ziet hij een relatie tussen 
de religieuze en politieke machthebbers en 
ook hij vindt die verwerpelijk. Vrijheid van 
godsdienst, ofwel atheïsme staat bij Marx 
gelijk met vrijheid. Marx besteedt dan ook 
geen enkele aandacht aan het mogelijk po-
sitieve effect van religie in een samenleving 
dat Spinoza wel ziet. Hij laat het spinozis-
tische ‘credo’ met de 7 artikelen van de uni-
versele religie weg. Hij heeft het niet over 
liefdadigheid als een concreet sociaal effect 
en een van de pijlers van de waarachtige en 
vrome boodschap van de bijbel. Hij bena-
drukt van de gehoorzaamheid louter de 
negatieve kant, en niet de politieke deugd 
die Spinoza erin ziet. Marx laat alles weg 
wat verwijst naar de religie als een weg 
naar het heil voor het volk.13 Universele re-
ligie, maar ook een openbaringsgodsdienst, 
kan volgens Spinoza een nuttige functie 
hebben voor het ‘volk’. Voor de Spinoza 
die Marx neerzet, is godsdienst ‘opium van 
het volk’. Het volk wordt in zijn selectie 
alleen neergezet als stupide, onderworpen 
en geborneerd, zonder vermelding van de 
nuancering die Spinoza aanbrengt, wan-
neer hij zegt dat dit de gangbare opvatting 

is over het volk, maar dat politieke en reli-
gieuze machthebbers en zelfs filosofen dat 
minstens evenveel zijn. Met ‘volk’ bedoelt 
hij geen sociaaleconomische klasse, maar 
de onwetende, niet-wijze, niet kritisch re-
delijk denkende, door passies gedreven 
mens, waartoe zeker ook veel machtheb-
bers behoren.14 

Marx verschraalt daarmee religie tot 
louter mystificatie, en simplificeert de 
genuanceerde  opvatting Spinoza. Het nut 
– zowel individueel heil als politieke ge-
hoorzaamheid – voor de ‘onwetenden’ in-
teresseert Marx niet. Hij mist juist daardoor 
de fundamentele koppeling van de mystifi-
catie naar het politieke belang ervan. Want 
verbeelding, vooroordelen en illusies zijn 
volgens Spinoza eigen aan de aard van 
de mens, onafhankelijk van de specifieke 
maatschappelijke verhoudingen. Marx 
schrijft geen passages en zinnen over waar-
in Spinoza het theoretisch-antropologische 
fundament van vooroordelen en bijgeloof 
laat zien. Deze fundering geeft Spinoza 
heel expliciet in de lange en zeer toegan-
kelijk geschreven inleiding (voorrede) 
van de TTP en dit is de enige tekst waar-
uit Marx geen enkel fragment citeert! Het 
laten zien van het belang, het waarom, 
kortom de oorzaak of de verklaring van het 
ervaringsgegeven, past niet in zijn opzet. 
Maar hierin ligt juist de fundamenteel fi-
losofische insteek van Spinoza. En ook de 
wetenschappelijke, want volgens Spinoza 
kunnen we pas beweren dat we iets ken-
nen, als we de oorzaak kennen! De dwaas-
heid van het volk wordt door Marx naar 
voren gehaald alsof ze de oorzaak is van 
religie, terwijl ze voor Spinoza het effect 
of gevolg is van het speculatieve geloof. 
Spinoza gaat ervan uit dat dit verschijnsel 
fundamenteel des mensen is en zal blijven. 
Hij is een realist, dat wil zeggen dat hij uit-
gaat – juist in zijn politieke filosofie – van 
hoe de mens is, niet van hoe men hem zou 
wensen of hoe hij zou moeten zijn.15 Hij 
ziet daarom geen reden voor een geloof 
in vooruitgang, en meent dat de meeste 
mensen een religie willen en nodig hebben. 
Al is het geen persoonlijke god, toch vindt 
ook de wijze in de kennis van god het ware 
goed, en is het hoogste goed voor de mens 
als fundamenteel sociaal wezen om dit sa-
men met anderen te delen. Deze kennis van 
de spinozistische god vindt Marx niet be-
langrijk; religie is louter mythe. Het is wat 
Hegel de absolute geest noemt, namelijk 



I 78 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

de substantie (van Spinoza) plus het zelf-
bewustzijn (van Fichte), maar wel slechts 
in de idee. 

Marx en Spinoza zijn allebei fel tegen poli-
tieke macht van theologen en kerkgenoot-
schappen. In die zin zijn beiden voorstan-
der van de scheiding van kerk en staat. 
Maar dat betekent juist niet dat de staat zich 
niet met de theologie en met de kerken be-
moeit, zoals tegenwoordig wel eens wordt 
gedacht. Juist niet, want de staat heeft bij 
beiden als opdracht de vrijheid van me-
ningsuiting en ook van meningsvorming 
te garanderen, en daarvoor is toezicht op 
de kerken en op godsdienstige leiders van 
wezenlijk belang. 

Tot slot wil ik nog op twee items wijzen, 
die in Marx’ selectie niet zijn meegenomen, 
hoewel ze in de TTP wel te vinden zijn. Bij 
Spinoza staat de mens niet centraal, en is er 
geen plaats voor een humanisme, in welke 
zin dan ook. De mens is als deel van de 
natuur volledig onderhevig aan dezelfde 
natuurwetten als alles wat er is. Lichaam en 
geest, ofwel materie en denken, zijn in al 
wat is zo fundamenteel één, dat er bij Spi-
noza geen sprake kan zijn van een (elimi-
natief) materialisme. Hij is een naturalist. 
Wat ‘cultuur’ wordt genoemd, valt bij Spi-
noza ook onder de natuur. Alle maatschap-
pelijke omstandigheden zijn altijd te ver-
klaren uit de aard van de mens. Botsingen, 
conflicten en belangentegenstellingen zijn 
te begrijpen in plaats van te verfoeien of te 
bespotten en dit begrijpen is de noodzake-
lijke voorwaarde om effectief in te kunnen 
grijpen. 

Spinoza verwacht eerder ‘heil’ van de rede 
en het bewustzijn van individuele mensen 
dan van grote maatschappelijke en poli-
tieke omwentelingen. In de TTP komt dui-
delijk naar voren dat hij voor alles rust, ze-
kerheid en veiligheid in een staat wil, juist 
als voorwaarde voor vooruitgang, vrijheid 
en geluk. Spinoza heeft wel aandacht voor 
het feit dat er regeringsvormen zijn die 
dit bewustzijn meer of minder bevorderen 
dan wel tegenwerken. Democratie is voor 
Spinoza de meest natuurlijke en in die zin 
menselijke regeringsvorm. Het is zelfs de 
macht van het volk, de werkelijke democra-
tie, die uiteindelijk ten grondslag ligt aan 
elke regeringsvorm! Recht staat immers 
bij Spinoza gelijk aan macht. Hij verschilt 
hierover van mening met bijvoorbeeld 

Hobbes, constateert hij zelf.16 Want de 
reële – niet de imaginaire – macht is niet 
over te dragen en blijft voor iedereen ook in 
de staat bestaan, omdat zij een natuurlijke 
macht is. En als individuen samengaan vor-
men zij de macht van de menigte. 

Om verder te lezen:

Secundaire literatuur, beperkt tot Spinoza 
en Marx(isme), voor zover niet in de noten 
vermeld.  

Voor meer, zie: Spinoza & Marxism: Se-
lected Bibliography, compiled by Ralph 
Dumain, op http://autodidactproject.org/
bib/spinoza-marx.html  

In het Nederlands: 

Theo de Boer, Spinoza en Marx. In: In de 
Waagschaal, Zeist, jrg. 30, sept. 2001 en 
okt. 2001.
Theun de Vries, Spinoza, de Nederlandse 
regentenstaat en het dialectisch  	
materialisme, I en II. In: Politiek en Cul-
tuur, 1956.
Jos Lensink, Religie en religiekritiek. Plei-
dooi voor een kritisch begrip. In: VMT, Jrg. 
44, nr. 2 (zomer 2010) en 3 (herfst 2010).
Ernest Mandel, Spinoza, consequente 
verdediger van de burgerlijke vrijheid. In: 
Tijdschrift voor de studie van de Verlich-
ting. Themanummer De politieke filoso-
fie van Spinoza. Jrg. 6, 1978, nrs. 1-4, p. 
241-254.
Guy Quintelier, De religiositeit van het 
dialectisch materialisme. Een repliek aan 
Jos Lensink. In: VMT, Jrg. 44, nr. 2 (zomer 
2010) en 3 (herfst 2010).
Rinse Reeling Brouwer, De socialistische 
Spinoza en Spinoza in Parijs (L. Althusser 
e.a.) Pp. 63 t/m 79 in: De God van Spinoza. 
Een theologische studie. Uitg. Kok, Kam-
pen, 1998.
Jasper Schaaf, Spinoza, Marx en de vrijheid 
van geweten. Pp. 104 t/m 121 in: Gods-
dienstkritiek, respect en actieve tolerantie. 
Feuerbach herlezen. Budel, Damon, 2010. 

In andere talen: 

L.I. Akselrod, Spinoza and Materialism. 
In: Texte zur Geschichte des Spinozismus. 
(Hrsg. N. Altwicker) Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1971, p. 
61- 90. 

Gabriel Albiac, Spinoza/Marx: el sujeto 
constructo. 
http://cerezo.pntic.mec.es/~galbiac/
F15SpzMx.html
Éric Alliez, Spinoza au-delà de Marx. In: 
Critique, 1981, nr. 411-412, p. 812-821. 
Etienne Balibar, Le politique, la politique: 
De Rousseau à Marx, de Marx à Spinoza. 
Pp. 203 t/m 215 in: Studia Spinozana Vol. 
9 (1993), Spinoza and Modernity: Ethics 
and Politics. Würzburg, Königshausen & 
Neumann, 1995. 
Ingolf Becker im Gespräch mit Helmut 
Seidel und Manfred Walther: Spinoza und 
die Defizite der Marxschen Theorie. Pp. 
365 t/m 375 in:  Studia Spinozana Vol. 9 
(1993), Spinoza and Modernity: Ethics and 
Politics. Würzburg, Königshausen & Neu-
mann, 1995. 
R. Bieling, Spinoza im Urteil von Marx 
und Engels: die Bedeutung der Spinoza-
Rezeption Hegels und Feuerbachs für die 
Marx-Engelssche Interpretation. Berlin, 
diss. Freie Univ., 1979. 
F. Fischbach, Activité et négativité chez 
Marx et Spinoza. In: Archives de Philoso-
phie, Parijs, Tome 68, Cahier 4, Hiver 
2005, p. 593 – 611.
F. Fischbach, La production des hommes. 
Marx avec Spinoza. PUF, Parijs, 2005. 
Eugene Holland, Spinoza and Marx, in: 
Cultural Logic 2:1 (Fall 1998): http://clo-
gic.eserver.org/2-1/holland.html
Albert Igoin, De l’ellipse de la théorie 
politique de Spinoza chez le jeune Marx, 
in: Cahiers Spinoza I, Parijs, 1977, p. 
213- 230.
Ilyenkov, E.V., Dialectical Logic, Essays 
on its History and Theory. Moscow, Pro-
gress Publ., 1977.  
Julie R. Klein, Etienne Balibar’s Mar-
xist Spinoza. In: Philosophy to-
day. Celina: 2000, vol. 44, pp. 41-51.
G.L. Kline, Spinoza in Soviet Philosophy. 
Londen, Routledge, 1952.
Frédéric Lordon, Capitalisme, désir et ser-
vitude. Marx et Spinoza. Parijs, Ed. La fab-
rique, 2010. 
Alexandre Matheron, Le Traité Théo-
logique-Politique vu par le jeune Marx. 
In: Cahiers Spinoza I, Parijs, 1977, pp. 
159-212.
Christopher Norris, Spinoza & the Origins 
of Modern Critical Theory. Oxford, Basil 
Blackwell, 1991. Pp. 21 t/m 53: Spinoza 
versus Hegel: the Althusserian Moment. 
G. Plechanov, Selected Philosophical 
Works. Moscow, Prograas Publ. 1976.



79 I JAARGANG  45  NUMMER  1  I  LENTE 2011

Karl  Marx,  een  ‘a(b)no(r)male’  lezer  van  Spinoza  -   Miriam van Reijen

M. Rubel, Marx à la rencontre de Spinoza. 
In: Cahiers Spinoza I, Parijs, 1977, pp. 
7-30.
M. Rubel, Marx à l’école de Spinoza. Con-
tribution à l’étiologie de l’aliénation poli-
tique. In: Proceedings of the first Italian 
International Congress on Spinoza (1982). 
Ed. E. Giancotti, Urbino, Bibliopolis, 1985, 
p. 381 – 400. 
H. Seidel (hrsg.), Marxismus und Spinozis-
mus: Materialien einer wissenschaftlichen 
Konferenz. Leipzig, Karl-Marx Univ., 
1981. 
Helmut Seidl, Spinoza und Marx über Ent-
fremdung: Ein komparatistischer Versuch. 
Pp. 229 t/m 243 in: Studia Spinozana Vol. 
9 (1993), Spinoza and Modernity: Ethics 
and Politics. Würzburg, Königshausen & 
Neumann, 1995. 
Marin Terpstra, An analysis of power re-
lations and class relations in Spinoza’s 
Tratatus politicus. Pp. 79 t/m 105 in: Stu-
dia Spinozana Vol. 9 (1993), Spinoza and 
Modernity: Ethics and Politics. Würzburg, 
Königshausen & Neumann, 1995. 
A. Thalheimer en A. Deborin, Spinoza’s 
Stellung in der Vorgeschichte des dialek-
tischen Materialismus. Wenen/Berlijn, 
Verlag für Literatur und Politiek, 1921.
André Tosel, Le Marxisme au miroir de 
Spinoza. Guest lecture, nr. 6, Rotterdam, 
Fac. Wijsbegeerte, EUR, 1988. 
André Tosel, Du matérialisme de Spinoza. 
Kimé, Parijs, 1994. 
Yirmiyahu Yovel, Marx’s Ontology and 
Spinoza’s Philosophy of Immanence. Pp. 
217 t/m 227 in: Studia Spinozana Vol. 9 
(1993), Spinoza and Modernity: Ethics and 
Politics. Würzburg, Königshausen & Neu-
mann, 1995. 

Noten:

1 De titel van deze bijdrage ontleen ik aan een se-

rie artikelen van Nicolás G. Varela, Marx, lector 

anómalo de Spinoza – een titel die weer naar Ne-

gri’s L’anomalie sauvage. Puissance et pouvoir 

chez Spinoza verwijst – in het internettijdschrift 

Mosca cojonera (= een vlieg met ‘ballen’): 

http://fliegecojonera.blogspot.com/2010/04/

marx-lector-anomalo-de-spinoza-ii.html
2 Jonathan Israel, Radical Enlightenment. Phi-

losophy and the Making of Modernity 1650-

1750. Oxford University Press, 2001. Neder-

landse vertaling: Franeker: Van Wijnen, 2005. 
3 Zie voor een uitgebreide inleiding in de poli-

tieke filosofie van Spinoza het themanummer 

van VMT 43,3, herfst 2009, p. 21 t/m 68. 

4 Spinoza, Briefwisseling, Wereldbibliotheek, 

Amsterdam. Brief  30, ca. 1-10-1665.
5 Spinoza, Theologisch-politiek traktaat. Inlei-

ding, vertaling en aantekeningen van F. Akker-

man, Wereldbibliotheek, Amsterdam, 1997, p. 

31.
6 Warren Montag, preface in: Étienne Balibar, 

Spinoza and politics. Verso, Londen / New 

York, 1998. p. vii –xx.
7 Eugene Holland, Spinoza and Marx. In: Cul-

tural Logic, Vol. 2, nr. 1, Fall 1998. 
8 Voor het eerst vermeld in Marx-Engels-

Gesamtausgabe I, vol.1/ 2, Berlijn, 1929, p. 

108-110.

Mij zijn twee uitgaven bekend. Een tweetalige 

Latijn – Franse: Karl Marx. Le TTP et la Cor-

respondence de Spinoza: trois cahiers d’étude de 

l’année 184.  In: Cahiers Spinoza I, Éd. Répli-

que, Paris, 1977, p.29 – 158. En een tweetalige 

Latijn – Italiaanse: Karl Marx, Qua-derno Spi-

noza 1841. Turijn, Bollati Boringhieri, 1987. 
9 Spinoza, Opera quae supersunt omnia. Itcrum 

edenda curavit, praefationes, vitam auctoris... 

addidit H. E. G. Paulus. Jena, 1802 — ‘03. 2 

vols. With portrait of Spinoza by Lips. H. calf. 
10 Alexandre Matheron, Le Traité Theologique-

politique vu par le jeune Marx. In: Cahiers Spi-

noza I, Éd. Réplique, Paris, 1977, p. 159- 213.
11 Yves Citton, L’envers de la liberté. L’invention 

d’un imaginaire spinoziste dans la France 

des Lumières. Parijs, Éd. Amsterdam, 2006.  
12 Zie de uitgebreide argumentatie hiervoor o.a. 

in: Miriam van Reijen, Spinoza: dat iedereen kan 

denken wat hij wil en kan zeggen wat hij denkt. 

Pp. 15-35 in: Grenzen aan tolerantie. (red. W. 

Derkse), Damon, Budel, 2004.
13 Alexandre Matheron, Le Christ et le salut 

des ignorants chez Spinoza. Parijs, Aubier Mon-

taigne, 1971.
14 Zie voor de uitvoerige argumentatie:  Miriam 

van Reijen, Spinoza over ‘het volk’, pp. 52 t/m 

58, in: Het Argentijnse gezicht van Spinoza. Pas-

sies en politiek. Kampen, Klement, 2010.
15 Spinoza, Politiek traktaat, Inleiding I, artikel 

1. 
16 In zijn brief aan Jarig Jelles, dd. 2 juni 

1674. In: Spinoza, Briefwisseling, Amsterdam, 

Wereldbibliotheek, 1977, Brief 50, pp. 309. 


