Links en rechts over Spinoza

Karl Marx, een ‘a(b)no()male’ lezer van Spinoza

Miriam van Reijen

Spinoza als politiek filosoof

De! naam van Benedictus de Spinoza
(1632- 1677) wordt de laatste jaren regel-
matig genoemd buiten filosofische kringen.
Dat gebeurt in het kader van (neuro)weten-
schap, de canon van de geschiedenis, litera-
tuur en beeldende kunst, en ook in actuele
politieke en maatschappelijke discussies.
Dat laatste is met name het geval wanneer
het gaat over de verhouding godsdienst
en staat, de multiculturele samenleving,
democratie, tolerantie en vrijheid van me-
ningsuiting. De Britse historicus Jonathan
Israel meent dat de Verlichting met Spi-
noza in Nederland is begonnen, eerder en
radicaler dan in Engeland en Frankrijk, en
dat zijn filosofie nog altijd relevant is wat

betreft bovengenoemde ‘hot items’ 2

Toch is Spinoza eeuwenlang niet of nau-
welijks genoemd als politiek filosoof, en is
het nog niet gebruikelijk hem te vermelden
in overzichtwerken van de politieke filoso-
fie.> Zowel tijdens zijn leven als daarna, tot
in de eerste helft van de 20e eeuw, waren
vooral zijn opvattingen over de bijbel, god
en godsdienst onderwerp van discussie, kri-
tiek, weerlegging, verkettering en afschuw.
Al snel na zijn dood zijn er talrijke mani-
festen en boeken geschreven tegen de Ethi-
ca (postuum uitgegeven in 1677) en tegen
het Theologisch-politiek traktaat (TTP),
anoniem verschenen in 1670, en in 1674
verboden door de Staten van Holland, als
zijnde blasfemisch, profaan en atheistisch.
Geen woord werd gewijd aan het politieke
deel, al was het schrijven van dit traktaat
voor Spinoza zelf een politieke daad, waar-
voor hij zelfs het werken aan de Ethica een
aantal jaren heeft laten rusten. In een brief
aan Henry Oldenburg noemt hij zijn mo-
tieven.* Drie beweegredenen heeft hij: de
vooroordelen van de theologen, die ‘voor
de mensen een belemmering zijn zich op

JAARGANG 45 NUMMER 1 | LENTE 2011

‘Door de religieuze en
politieke verbeelding strijden
mensen voor hun slavernij als

ware het hun vrijheid’, schrijft
Bruno Bauer, een citaat dat
Marx ook overschrijft uit de

Tractatus theologico politicus.

de filosofie toe te leggen’, de herhaalde-
lijke beschuldigingen aan zijn adres van
atheisme, en ‘de vrijheid om te filosoferen
en te zeggen wat we denken; voor deze vrij-
heid die hier vanwege het al te grote gezag
en de brutaliteit van de predikanten op alle
mogelijke manieren wordt onderdrukt,
wens ik met alle middelen op te komen’.
De ondertitel van het Theologisch-politiek
traktaat geeft zelfs dit laatste motief als hét
thema van het boek aan. Ze luidt: ‘...be-
vattende een aantal uiteenzettingen, waarin
wordt aangetoond dat men de vrijheid van
filosoferen niet alleen kan toestaan met be-
houd van de vroomheid en van de vrede in
de staat, maar dat men haar niet kan ophef-
fen zonder tevens de vrede in de staat en
zelfs de vroomheid op te heffen.”>

Sinds de zestiger jaren van de vorige eeuw
is er niet alleen sprake van een heropleving
van de belangstelling voor Spinoza, begon-
nen in Frankrijk, maar ook van een ‘wend-
ing naar de politiek’. Deze werd in gang
gezet door de studies van filosofen en psy-
choanalytici als Matheron, Althusser, Bali-
bar, Macherey, Negri, Lacan en Deleuze.
Hun ‘lezing van Spinoza’ vanuit Marx en
Freud leidde er toe dat Spinoza werd ont-
dekt als politiek filosoof.® Zij lazen ook in
de Ethica dat de mens een sociaal wezen is,
dat de wijze mens zich in de staat voegt uit
inzicht en vreedzaam is, en ernaar streeft
dat ook anderen deze wijsheid bereiken.
Het betekende ook de ontdekking van een
niet—dialectische en vooral niet-teleolo-
gische Marx.’ Hegels invloed op Marx
werd gerelativeerd, ten gunste van Spinoza.

Marx’ Spinoza Hefte

In het licht van deze late erkenning van
Spinoza als politiek filosoof is het des te in-
teressanter om eens te kijken naar wat al in
1841 een 23-jarige Duitse promovendus in
de filosofie in Berlijn, Karl Marx, de moei-
te waard vond om in drie schriften over te
schrijven uit Spinoza’s Theologisch-poli-
tiek traktaat.t Hij selecteert daarnaast ook
een paar fragmenten uit twee brieven van
Spinoza aan Pieter Balling en een brief aan
Albert Burgh, die ik hier buiten beschou-
wing laat.

Marx maakte gebruik van de Latijnse tekst-
editie van de volledige werken van Spinoza
uit 1802, bezorgd door H. Paulus.’ Hij se-
lecteert 170 fragmenten, die hij in het La-
tijn overschrijft. Hij houdt zich wel aan de
20 hoofdstukken van de TTP, maar zet ze,
dat wil zeggen de geselecteerde fragmenten
daaruit, in een andere volgorde. Marx be-
gint met fragmenten waarin Spinoza het
bestaan van wonderen ontkent en geloof
en theologie stelt tegenover de rede en de
filosofie (hoofdstukken 6, 14, 15). Daarna
volgen fragmenten uit de vijf hoofdstukken
van het politicke deel van de TTP, maar
precies in de omgekeerde volgorde (20, 19,
18, 17, 16, 15). Tot slot zijn fragmenten uit
de bijbelexegese aan de beurt, in twee gro-
epen. Marx begint met teksten uit hoofd-
stuk 7 t/m 13 en besluit het geheel met
fragmenten uit hoofdstuk 1 t/m 5. Behalve
de selectie van teksten en de verandering
in de volgorde van de hoofdstukken, laat
hij gedeeltes van zinnen weg. Hij monteert
daardoor nog meer een andere tekst, met
een eigen rode draad. Twee spinozistische
thema’s springen er daarbij uit: de reli-
giekritiek en het pleidooi voor de vrijheid
van meningsuiting. Daarentegen is Marx
nauwelijks geinteresseerd in Spinoza’s
gedetailleerde exegese van de Schrift. Hij

751



laat ook Spinoza’s verwijzingen naar de
positieve functie van de openbaringsgods-
diensten in een staat systematisch weg. Het
Oude Testament en het gevestigde chris-
tendom zijn in de collage van Marx louter
gefundeerd in ideologisch valse aannames
en die staan helemaal in dienst van een on-
derdrukkende staat. Daartegenover schetst
hij met andere uit de TTP geselecteerde
citaten de ware democratische staat, waar-
in vrijheid van oordelen en interpreteren
heerst.'”

Een ‘a(b)no(r)male lezing van
Spinoza

Nu ga ik meer gedetailleerd in op de ma-
nier waarop Marx Spinoza leest, die op zijn
beurt de schrift op een bepaalde manier
leest. Wat brengt Nicolds Gonzailez Varela
ertoe om Marx’ lezing een anomalie ofwel
subversief te noemen? Hij verwijst met zijn
titel expliciet naar Antonio Negri, en stelt
dat deze in zijn boek L’anomalie salvaje de
Spinozaschriften van Marx niet diepgaand
heeft meegenomen en ook niet laat zien
hoe deze doorwerken in Marx’ latere werk.
Hij wijst er wel op dat Negri Spinoza met
Machiavelli en Marx in één lijn plaatst, en
wel die van ‘het menselijke project van be-
vrijding’. Volgens Negri was Spinoza zelf
al subversief en daardoor een anomalie tij-
dens zijn leven; hij werd verguisd, verban-
nen en verboden. De TTP werd verboden.
De Opera Posthuma werden na publicatie
meteen door de politiecke machthebbers
verboden en twee jaar later, in 1679, voor
eeuwen op de index van de katholieke kerk
geplaatst. De reden voor het verbieden van
de TTP was de religiekritiek in het eerste
deel en niet het pleidooi voor de democra-
tie en de vrijheid van meningsuiting in het
tweede deel. Maar ondanks of wellicht
dankzij het verbod beleefde het boek ver-
schillende drukken en was het in de 17de
en 18de eeuw wijdverbreid in Europa.
Maar in de 18de eeuw werd ‘spinozist’ een
te pas en te onpas gebruikt scheldwoord,
duivels en monsterlijk, voor iedereen die
men verdacht wilde maken.!!

Wat de jonge Marx betreft, zou een eerste
vorm van subversiviteit het verzet tegen
zijn vader kunnen zijn, die niet wilde dat
hij filosofie studeerde. Nadat zijn vader in
1838 was gestorven, maakte Marx de over-
stap van de rechtenstudie naar de filosofie.
Op de tweede plaats maakt Marx, zoals we

176

een selectie en haalt

al gezien hebben,

hij de (vaak ingekorte) fragmenten uit de
context en zet hij de hoofdstukken in een
andere volgorde. Inhoudelijk haalt Marx
daarmee nog eens het meest subversieve
uit Spinoza’s tekst: zijn religiekritiek (in
het theologische deel) en de democratie,
de vrijheid van meningsuiting en het ver-
zet tegen religieuze en politieke machtheb-
bers (uit het politieke deel). Deze laatste
drie thema’s zijn conform de ondertitel
Spinoza’s belangrijkste doelstellingen van
de TTP.

Door de geselecteerde fragmenten gaat
Marx verder dan Hegel: de bijbel is louter
een mythe, en geen ‘filosofisch symbool’,
zoals Hegel schrijft. Marx is in de tijd dat
hij Spinoza overschrijft onder invloed van
Bruno Bauer, een humanistisch atheist en
revolutionair theoloog. ‘Door de religieuze
en politieke verbeelding strijden mensen

voor hun slavernij als ware het hun vrij-
heid’, schrijft Bruno Bauer, een citaat dat
Marx ook overschrijft uit de TTP. Marx zet
Hegel ook hierin op zijn kop, terwijl hij als
(links-)hegeliaan Spinoza-teksten gebruikt
tegen Hegel. In zijn Kritiek op Hegels
rechtsfilosofie zet Marx al een jaar later
(1842) zijn eigen politieke filosofie uiteen.
Hegel ziet het recht en de staat als fasen in
de ontwikkeling van de geest, waarvan de
burgerlijke maatschappij een eerdere fase
is. Voor Marx volgt de staat echter niet
uit de burgerlijke maatschappij maar volgt
de democratie, die de ‘waarheid is van de
monarchie’, uit haar.

Ten slotte werd al in 1841 Spinoza door
Marx ontdekt als politiek filosoof, en dat
dan ook nog in Duitsland, en lang v66r Al-
thusser en anderen in Frankrijk de ‘wend-
ing naar de politiek’ maakten. Ook hier
een anomalie! Dit gebeurde kort na de

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



KARL MARX, EEN ‘A(B)NO(R)MALE" LEZER VAN SPINOZA - Miriam van Reijen

kortstondige herontdekking van Spinoza
eind 18e eeuw met de ‘Pantheismusstreit’
in Duitsland, in debatten tussen onder
andere Jacobi, Mendelssohn en Lessing,
over rede en religie, naar aanleiding van
Spinoza.

Hoe leest Marx Spinoza

De twee thema’s uit de TTP die Marx met
zijn selectie naar voren haalt, zijn de kri-
tiek op alle godsdienst en het pleidooi voor
de vrijheid van meningsuiting. In de volg-
orde van de hoofdstukken van Spinoza
zelf komt de politiek aan de orde na de
strikte scheiding van theologie en filosofie.
Deze scheiding vindt expliciet plaats in de
hoofdstukken 14 en 15, en is voorbereid in
de voorafgaande hoofdstukken 1 t/m 13.
Daarna begint Spinoza met het schetsen
van de grondslagen van de staat, en zo be-
reidt hij in de hoofdstukken 16 t/m 19 zijn
grondig beargumenteerde pleidooi voor de
vrijheid van filosoferen in hoofdstuk 20
voor. Met vrijheid van filosoferen bedoelt
Spinoza niet alleen een radicale vrijheid
voor de beroepsmatige filosofiebeoefening,
maar ook en vooral voor het zelfstandige
en kritische denken van iedereen. De titel
van hoofdstuk 20 luidt: ‘Aangetoond wordt
dat in een vrij staatsbestel het eenieder is
toegestaan te denken wat hij wil en te zeg-
gen wat hij denkt’.'? Ook wetenschap en
kunst moeten in de maatschappij onbelem-
merd kunnen worden beoefend, en deze
vrijheid wordt gegarandeerd door de staat.
Marx selecteert de vrijheid van meningsui-
ting als praktisch het enige politicke thema
in de TTP, en laat andere thema’s als de
grondslagen van de staat, de identificatie
van recht en macht en de democratie als
fundamentele staatsvorm, weg. Hij haalt
alle door Spinoza genoemde nadelen voor
de staat van het onderdrukken van menin-
gen naar voren, maar heeft het niet over de
grens die bij Spinoza ligt bij bepaalde, dat
wil zeggen, door de staat te bepalen han-
delingen en praktijken. Ook aan het onder-
scheid tussen meningsuitingen en taal-
handelingen dat Spinoza expliciet maakt,
besteedt hij geen aandacht. Dit verschijnsel
zal pas in de 20ste-eeuwse Angelsaksische
taalfilosofie aandacht krijgen.

De — later door Althusser humanistisch
genoemde — jonge Marx interesseert zich
met name voor de scheiding die Spinoza
maakt tussen godsdienst en theologie

JAARGANG 45 NUMMER 1 | LENTE 2011

(ge-richt op vroomheid en gehoorzaam-
heid) enerzijds en wetenschap en filosofie
(ge-richt op waarheid en zekerheid) ander-
zijds. Hij selecteert die fragmenten waarin
Spinoza theologie en godsdienst als ‘ver-
beelding’ (imaginatio) neerzet, radicaal
onderscheiden van wetenschap en filosofie
als rationele kennis (ratio) en inzicht (sci-
entia intuitiva). Later zal Althusser op een
gelijksoortige manier bij Marx zelf een
scheiding aanbrengen tussen de jonge hu-
manistische Marx en de latere wetenschap-
pelijke Marx.

Hoewel Marx ook de teksten over de vrij-
heid van meningsuiting selecteert, de na-
druk ligt toch door de omgekeerde volgorde
van politiek en religiekritiek, op het laat-
ste. Marx’ eigen expliciete religiekritiek
is vooral te vinden in zijn werken van de
jaren 1843 tot 1847. Daarna is ze meer ver-
spreid, en richt Marx zich ook meer op de
maatschappelijke verhoudingen die de be-
hoefte aan religie instandhouden. Maar er is
niets veranderd in zijn opvattingen over re-
ligie die uit zijn selectie — en daarbij vooral
uit wat hij weglaat — van de fragmenten
van Spinoza blijkt. Marx is ronduit tegen
alle godsdienstige opvattingen, die hij be-
schouwt als ‘fantomen’, als onderdeel van
de heersende ideologie en vervreemdend.
Net als Spinoza ziet hij een relatie tussen
de religieuze en politiecke machthebbers en
ook hij vindt die verwerpelijk. Vrijheid van
godsdienst, ofwel atheisme staat bij Marx
gelijk met vrijheid. Marx besteedt dan ook
geen enkele aandacht aan het mogelijk po-
sitieve effect van religie in een samenleving
dat Spinoza wel ziet. Hij laat het spinozis-
tische ‘credo’ met de 7 artikelen van de uni-
versele religie weg. Hij heeft het niet over
liefdadigheid als een concreet sociaal effect
en een van de pijlers van de waarachtige en
vrome boodschap van de bijbel. Hij bena-
drukt van de gehoorzaamheid louter de
negatieve kant, en niet de politieke deugd
die Spinoza erin ziet. Marx laat alles weg
wat verwijst naar de religie als een weg
naar het heil voor het volk.'? Universele re-
ligie, maar ook een openbaringsgodsdienst,
kan volgens Spinoza een nuttige functie
hebben voor het ‘volk’. Voor de Spinoza
die Marx neerzet, is godsdienst ‘opium van
het volk’. Het volk wordt in zijn selectie
alleen neergezet als stupide, onderworpen
en geborneerd, zonder vermelding van de
nuancering die Spinoza aanbrengt, wan-
neer hij zegt dat dit de gangbare opvatting

is over het volk, maar dat politieke en reli-
gieuze machthebbers en zelfs filosofen dat
minstens evenveel zijn. Met ‘volk’ bedoelt
hij geen sociaaleconomische klasse, maar
de onwetende, niet-wijze, niet kritisch re-
delijk denkende, door passies gedreven
mens, waartoe zeker ook veel machtheb-

bers behoren.*

Marx verschraalt daarmee religie tot
louter mystificatie, en simplificeert de
genuanceerde opvatting Spinoza. Het nut
— zowel individueel heil als politieke ge-
hoorzaamheid — voor de ‘onwetenden’ in-
teresseert Marx niet. Hij mist juist daardoor
de fundamentele koppeling van de mystifi-
catie naar het politieke belang ervan. Want
verbeelding, vooroordelen en illusies zijn
volgens Spinoza eigen aan de aard van
de mens, onathankelijk van de specifieke
Marx

schrijft geen passages en zinnen over waar-

maatschappelijke  verhoudingen.
in Spinoza het theoretisch-antropologische
fundament van vooroordelen en bijgeloof
laat zien. Deze fundering geeft Spinoza
heel expliciet in de lange en zeer toegan-
kelijk geschreven inleiding (voorrede)
van de TTP en dit is de enige tekst waar-
uit Marx geen enkel fragment citeert! Het
laten zien van het belang, het waarom,
kortom de oorzaak of de verklaring van het
ervaringsgegeven, past niet in zijn opzet.
Maar hierin ligt juist de fundamenteel fi-
losofische insteek van Spinoza. En ook de
wetenschappelijke, want volgens Spinoza
kunnen we pas beweren dat we iets ken-
nen, als we de oorzaak kennen! De dwaas-
heid van het volk wordt door Marx naar
voren gehaald alsof ze de oorzaak is van
religie, terwijl ze voor Spinoza het effect
of gevolg is van het speculatieve geloof.
Spinoza gaat ervan uit dat dit verschijnsel
fundamenteel des mensen is en zal blijven.
Hij is een realist, dat wil zeggen dat hij uit-
gaat — juist in zijn politieke filosofie — van
hoe de mens is, niet van hoe men hem zou
wensen of hoe hij zou moeten Zijn.15 Hij
ziet daarom geen reden voor een geloof
in vooruitgang, en meent dat de meeste
mensen een religie willen en nodig hebben.
Al is het geen persoonlijke god, toch vindt
ook de wijze in de kennis van god het ware
goed, en is het hoogste goed voor de mens
als fundamenteel sociaal wezen om dit sa-
men met anderen te delen. Deze kennis van
de spinozistische god vindt Marx niet be-
langrijk; religie is louter mythe. Het is wat
Hegel de absolute geest noemt, namelijk

771



de substantie (van Spinoza) plus het zelf-
bewustzijn (van Fichte), maar wel slechts
in de idee.

Marx en Spinoza zijn allebei fel tegen poli-
tieke macht van theologen en kerkgenoot-
schappen. In die zin zijn beiden voorstan-
der van de scheiding van kerk en staat.
Maar dat betekent juist niet dat de staat zich
niet met de theologie en met de kerken be-
moeit, zoals tegenwoordig wel eens wordt
gedacht. Juist niet, want de staat heeft bij
beiden als opdracht de vrijheid van me-
ningsuiting en ook van meningsvorming
te garanderen, en daarvoor is toezicht op
de kerken en op godsdienstige leiders van
wezenlijk belang.

Tot slot wil ik nog op twee items wijzen,
die in Marx’ selectie niet zijn meegenomen,
hoewel ze in de TTP wel te vinden zijn. Bij
Spinoza staat de mens niet centraal, en is er
geen plaats voor een humanisme, in welke
zin dan ook. De mens is als deel van de
natuur volledig onderhevig aan dezelfde
natuurwetten als alles wat er is. Lichaam en
geest, ofwel materie en denken, zijn in al
wat is zo fundamenteel één, dat er bij Spi-
noza geen sprake kan zijn van een (elimi-
natief) materialisme. Hij is een naturalist.
Wat ‘cultuur’ wordt genoemd, valt bij Spi-
noza ook onder de natuur. Alle maatschap-
pelijke omstandigheden zijn altijd te ver-
klaren uit de aard van de mens. Botsingen,
conflicten en belangentegenstellingen zijn
te begrijpen in plaats van te verfoeien of te
bespotten en dit begrijpen is de noodzake-
lijke voorwaarde om effectief in te kunnen

grijpen.

Spinoza verwacht eerder ‘heil” van de rede
en het bewustzijn van individuele mensen
dan van grote maatschappelijke en poli-
tiecke omwentelingen. In de TTP komt dui-
delijk naar voren dat hij voor alles rust, ze-
kerheid en veiligheid in een staat wil, juist
als voorwaarde voor vooruitgang, vrijheid
en geluk. Spinoza heeft wel aandacht voor
het feit dat er regeringsvormen zijn die
dit bewustzijn meer of minder bevorderen
dan wel tegenwerken. Democratie is voor
Spinoza de meest natuurlijke en in die zin
menselijke regeringsvorm. Het is zelfs de
macht van het volk, de werkelijke democra-
tie, die uiteindelijk ten grondslag ligt aan
elke regeringsvorm! Recht staat immers
bij Spinoza gelijk aan macht. Hij verschilt
hierover van mening met bijvoorbeeld

178

Hobbes, constateert hij zelf. 16 Want de
reéle — niet de imaginaire — macht is niet
over te dragen en blijft voor iedereen ook in
de staat bestaan, omdat zij een natuurlijke
macht is. En als individuen samengaan vor-
men zij de macht van de menigte.

Om verder te lezen:

Secundaire literatuur, beperkt tot Spinoza
en Marx(isme), voor zover niet in de noten
vermeld.

Voor meer, zie: Spinoza & Marxism: Se-
lected Bibliography, compiled by Ralph
Dumain, op http://autodidactproject.org/
bib/spinoza-marx.html

In het Nederlands:

Theo de Boer, Spinoza en Marx. In: In de
Waagschaal, Zeist, jrg. 30, sept. 2001 en
okt. 2001.

Theun de Vries, Spinoza, de Nederlandse
regentenstaat en het dialectisch
materialisme, 1 en II. In: Politiek en Cul-
tuur, 1956.

Jos Lensink, Religie en religiekritiek. Plei-
dooi voor een kritisch begrip. In: VMT, Jrg.
44, nr. 2 (zomer 2010) en 3 (herfst 2010).
Mandel,
verdediger van de burgerlijke vrijheid. In:
Tijdschrift voor de studie van de Verlich-
ting. Themanummer De politieke filoso-

Ernest Spinoza, consequente

fie van Spinoza. Jrg. 6, 1978, nrs. 1-4, p.
241-254.

Guy Quintelier, De religiositeit van het
dialectisch materialisme. Een repliek aan
Jos Lensink. In: VMT, Jrg. 44, nr. 2 (zomer
2010) en 3 (herfst 2010).

Rinse Reeling Brouwer, De socialistische
Spinoza en Spinoza in Parijs (L. Althusser
e.a.) Pp. 63 t/m 79 in: De God van Spinoza.
Een theologische studie. Uitg. Kok, Kam-
pen, 1998.

Jasper Schaaf, Spinoza, Marx en de vrijheid
van geweten. Pp. 104 t/m 121 in: Gods-
dienstkritiek, respect en actieve tolerantie.
Feuerbach herlezen. Budel, Damon, 2010.

In andere talen:

L.I. Akselrod, Spinoza and Materialism.
In: Texte zur Geschichte des Spinozismus.
(Hrsg. N. Altwicker) Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1971, p.
61-90.

Gabriel Albiac, Spinoza/Marx: el sujeto
constructo.
http://cerezo.pntic.mec.es/~galbiac/
F15SpzMx.html

Eric Alliez, Spinoza au-dela de Marx. In:
Critique, 1981, nr. 411-412, p. 812-821.
Etienne Balibar, Le politique, la politique:
De Rousseau a Marx, de Marx a Spinoza.
Pp. 203 t/m 215 in: Studia Spinozana Vol.
9 (1993), Spinoza and Modernity: Ethics
and Politics. Wiirzburg, Konigshausen &
Neumann, 1995.

Ingolf Becker im Gesprich mit Helmut
Seidel und Manfred Walther: Spinoza und
die Defizite der Marxschen Theorie. Pp.
365 t/m 375 in: Studia Spinozana Vol. 9
(1993), Spinoza and Modernity: Ethics and
Politics. Wiirzburg, Konigshausen & Neu-
mann, 1995.

R. Bieling, Spinoza im Urteil von Marx
und Engels: die Bedeutung der Spinoza-
Rezeption Hegels und Feuerbachs fiir die
Marx-Engelssche Interpretation. Berlin,
diss. Freie Univ., 1979.

F. Fischbach, Activité et négativité chez
Marx et Spinoza. In: Archives de Philoso-
phie, Parijs, Tome 68, Cahier 4, Hiver
2005, p. 593 - 611.

F. Fischbach, La production des hommes.
Marx avec Spinoza. PUF, Parijs, 2005.
Eugene Holland, Spinoza and Marx, in:
Cultural Logic 2:1 (Fall 1998): http://clo-
gic.eserver.org/2-1/holland.html

Albert Igoin, De I’ellipse de la théorie
politique de Spinoza chez le jeune Marx,
in: Cahiers Spinoza I, Parijs, 1977, p.
213-230.

Ilyenkov, E.V., Dialectical Logic, Essays
on its History and Theory. Moscow, Pro-
gress Publ., 1977.

Julie R. Klein, Etienne Balibar’s Mar-
xist  Spinoza. In:  Philosophy  to-
day. Celina: 2000, vol. 44, pp. 41-51.
G.L. Kline, Spinoza in Soviet Philosophy.
Londen, Routledge, 1952.

Frédéric Lordon, Capitalisme, désir et ser-
vitude. Marx et Spinoza. Parijs, Ed. La fab-
rique, 2010.

Alexandre Matheron, Le Traité Théo-
logique-Politique vu par le jeune Marx.
In: Cahiers Spinoza 1, Parijs, 1977, pp.
159-212.

Christopher Norris, Spinoza & the Origins
of Modern Critical Theory. Oxford, Basil
Blackwell, 1991. Pp. 21 t/m 53: Spinoza
versus Hegel: the Althusserian Moment.

G. Plechanov, Selected Philosophical
Works. Moscow, Prograas Publ. 1976.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



KARL MARX, EEN ‘A(BNO(R)MALE" LEZER VAN SPINOZA - Miriam van Reijen

M. Rubel, Marx a la rencontre de Spinoza.
In: Cahiers Spinoza I, Parijs, 1977, pp.
7-30.

M. Rubel, Marx a I’école de Spinoza. Con-
tribution a 1’étiologie de 1’aliénation poli-
tique. In: Proceedings of the first Italian
International Congress on Spinoza (1982).
Ed. E. Giancotti, Urbino, Bibliopolis, 1985,
p. 381 —400.

H. Seidel (hrsg.), Marxismus und Spinozis-
mus: Materialien einer wissenschaftlichen
Konferenz. Leipzig, Karl-Marx Univ.,
1981.

Helmut Seidl, Spinoza und Marx iiber Ent-
fremdung: Ein komparatistischer Versuch.
Pp. 229 t/m 243 in: Studia Spinozana Vol.
9 (1993), Spinoza and Modernity: Ethics
and Politics. Wiirzburg, Konigshausen &
Neumann, 1995.

Marin Terpstra, An analysis of power re-
lations and class relations in Spinoza’s
Tratatus politicus. Pp. 79 t/m 105 in: Stu-
dia Spinozana Vol. 9 (1993), Spinoza and
Modernity: Ethics and Politics. Wiirzburg,
Konigshausen & Neumann, 1995.

A. Thalheimer en A. Deborin, Spinoza’s
Stellung in der Vorgeschichte des dialek-
tischen Materialismus. Wenen/Berlijn,
Verlag fiir Literatur und Politiek, 1921.
André Tosel, Le Marxisme au miroir de
Spinoza. Guest lecture, nr. 6, Rotterdam,
Fac. Wijsbegeerte, EUR, 1988.

André Tosel, Du matérialisme de Spinoza.
Kimé, Parijs, 1994.

Yirmiyahu Yovel, Marx’s Ontology and
Spinoza’s Philosophy of Immanence. Pp.
217 t/m 227 in: Studia Spinozana Vol. 9
(1993), Spinoza and Modernity: Ethics and
Politics. Wiirzburg, Konigshausen & Neu-
mann, 1995.

Noten:

! De titel van deze bijdrage ontleen ik aan een se-
rie artikelen van Nicolas G. Varela, Marx, lector
anomalo de Spinoza — een titel die weer naar Ne-
gri’s L’anomalie sauvage. Puissance et pouvoir
chez Spinoza verwijst — in het internettijdschrift
Mosca cojonera (= een vlieg met ‘ballen’):
http://fliegecojonera.blogspot.com/2010/04/
marx-lector-anomalo-de-spinoza-ii.html

2 Jonathan Israel, Radical Enlightenment. Phi-
losophy and the Making of Modernity 1650-
1750. Oxford University Press, 2001. Neder-
landse vertaling: Franeker: Van Wijnen, 2005.

3 Zie voor een uitgebreide inleiding in de poli-
tieke filosofie van Spinoza het themanummer
van VMT 43,3, herfst 2009, p. 21 t/m 68.

JAARGANG 45 NUMMER 1 | LENTE 2011

4 Spinoza, Briefwisseling, Wereldbibliotheek,
Amsterdam. Brief 30, ca. 1-10-1665.

3 Spinoza, Theologisch-politiek traktaat. Inlei-
ding, vertaling en aantekeningen van F. Akker-
man, Wereldbibliotheek, Amsterdam, 1997, p.
31

6 Warren Montag, preface in: Etienne Balibar,
Spinoza and politics. Verso, Londen / New
York, 1998. p. vii —xx.

7 Eugene Holland, Spinoza and Marx. In: Cul-
tural Logic, Vol. 2, nr. 1, Fall 1998.

8 Voor het eerst vermeld in Marx-Engels-
Gesamtausgabe 1, vol.1/ 2, Berlijn, 1929, p.
108-110.

Mij zijn twee uitgaven bekend. Een tweetalige
Latijn — Franse: Karl Marx. Le TTP et la Cor-
respondence de Spinoza: trois cahiers d’étude de
I'année 184. In: Cahiers Spinoza 1, Ed. Répli-
que, Paris, 1977, p.29 — 158. En een tweetalige
Latijn — Italiaanse: Karl Marx, Qua-derno Spi-
noza 1841. Turijn, Bollati Boringhieri, 1987.

o Spinoza, Opera quae supersunt omnia. Itcrum
edenda curavit, praefationes, vitam auctoris...
addidit H. E. G. Paulus. Jena, 1802 — 03. 2
vols. With portrait of Spinoza by Lips. H. calf.
10 Ajexandre Matheron, Le Traité Theologique-
politique vu par le jeune Marx. In: Cahiers Spi-
nozal, Ed. Réplique, Paris, 1977, p. 159- 213.
1 Yves Citton, L’envers de laliberté. L’invention
d’un imaginaire spinoziste dans la France
des Lumiéres. Parijs, Ed. Amsterdam, 2006.
12 Zie de uitgebreide argumentatie hiervoor o.a.
in: Miriam van Reijen, Spinoza: dat iedereen kan
denken wat hij wil en kan zeggen wat hij denkt.
Pp. 15-35 in: Grenzen aan tolerantie. (red. W.
Derkse), Damon, Budel, 2004.

13 Alexandre Matheron, Le Christ et le salut
des ignorants chez Spinoza. Parijs, Aubier Mon-
taigne, 1971.

14 Zie voor de uitvoerige argumentatie: Miriam
van Reijen, Spinoza over ‘het volk’, pp. 52 t/m
58, in: Het Argentijnse gezicht van Spinoza. Pas-
sies en politiek. Kampen, Klement, 2010.

15 Spinoza, Politiek traktaat, Inleiding I, artikel
1.

™ zijn brief aan Jarig Jelles, dd. 2 juni
1674. In: Spinoza, Briefwisseling, Amsterdam,
Wereldbibliotheek, 1977, Brief 50, pp. 309.

791



