Links en rechts over Spinoza

Negri en het paradigma van Spinoza

Sonja Lavaert

Al van in Dante’s tijd hebben in Italié filo-
sofie, politiek en kunst iets te maken met
toneel. Grote politieke gebeurtenissen gin-
gen op het schiereiland vaak gepaard met
wendingen in de literatuur en werden niet
alleen naverteld maar vonden ook plaats
als blijspel of tragedie. We zien er overal
voorbeelden van. De eerste pogzie ont-
stond op de hofsceénes van Frederik II, de
Siciliaanse vorst die zijn staatswerk opvatte
als een kunst, in het kader daarvan de Ita-
liaanse taal promootte, en zich liet leiden
door het verlichte humanisme en technisch
vernuft van zijn Arabische leraars. De titel
van Dante’s meesterwerk is spreekwoor-
delijk en voorbeeldig. Machiavelli paste
in komedies zijn politieke inzichten toe
op het amoureuze verleidingsspel en ook
omgekeerd, zijn inzichten in de menselijke
komedie en bokkensprongen van het affect
paste hij toe in traktaten over geschiedenis
en politiek. Enzovoort enzovoort. Het vor-
melijke verband tussen renaissance, revo-
lutie, politiek en drama werd in de aanloop
naar en tijdens de 19de eeuw meerdere ke-
ren herhaald, zoals ook in de 20ste eeuw en
tot vandaag. Het kan dan ook geen verba-
zing wekken dat de Italiaanse filosoof An-
tonio Negri, die uitermate belezen is in de
klassieke literatuur en het politiecke drama
aan den lijve ondervond, experimenteert
met het schrijven van toneelstukken. Trilo-
gie de la différence is de eerste publicatie
van dit artistieke experiment, het begin van
een reeks waarvan de volgende aflevering
reeds in de maak is. In de inleidende nota
situeert de filosoof de drie pieces in de tra-
ditie van het communistisch episch theater.
Hij noemt ze een kunstobject met multipele
facetten, wat doet denken aan Spinoza’s
lenzenslijperij en het ambachtelijk karakter
onderlijnt van dit zoeken naar een nieuwe
vorm. Hij noemt ze fictie waarin autobio-
grafie evenwel de hoofdrol speelt. De nieu-

180

Creativiteit is centraal;
liefde komt in de plaats van macht;
ongehoorzaamheid en verzet die
horen bij democratie, worden
gesteld tegenover gehoorzaamheid
die hoort bij religie en die uiteraard
niet van toepassing is bij liefde.

we vorm die hij zoekt, is niets minder dan
een levensvorm.

Hoewel Negri insisteert op de wending die
hij wil bewerkstelligen, is dit vormelijke
experiment toch ook de uitdrukking van
een continuiteit, meer bepaald de continui-
teit van het communisme. De trefwoorden
in zijn communisme waren immers van in
het begin: vernieuwing, collectief werk,
subjectiviteit, verbeelding, creatief verzet.
De toneelstukken van Trilogie de la diffé-
rence zijn leerdichten die kunnen gelezen
worden als een ironische samenvatting van
zijn filosofische reflecties. Ze voeren het
publiek terug naar de jaren ’60, de Italiaan-
se revolutionaire beweging, het theoretisch
onderzoek van het ‘operaismo’ dat in het
centrum van zijn antikapitalistische analy-
ses het subject stelde, oftewel de arbeider
(operaio). Existenti¢le kwesties, arbeid,
macht, liefde: alles is aanwezig. Geduren-
de lange tijd, van de jaren 60 tot 1979 was
Negri actief in de revolutionaire beweging.
Tijdens die periode schreef hij quasi uitslui-
tend politieke teksten over het marxisme.
Zijn arrestatie in 1979 en de gevangenis
maakten een abrupt einde aan het activisme
en veroorzaakten bij de auteur een emotio-
nele crisis die hij probeerde te verwerken
door te schrijven. Maar dat ging niet langer
in de oude politiek theoretische vorm; met
de nood om te schrijven voelde hij tevens
de nood om te veranderen van stijl. Het eer-
ste werk dat hij in de gevangenis schreef,
waarin hij een nieuw register aanboorde en
andere thema’s behandelde, was Anomalia
selvaggia, het werk over Spinoza. Voortaan

zou Negri schrijven in filosofische termen.
Ondertussen zijn we drie decennia verder,
is het project met Michael Hardt van Empi-
re, Multitude en Commonwealth afgerond,
en voelt de filosoof opnieuw de behoefte
om te veranderen. Met de toneelstukken
probeert hij dus een nieuwe schrijfvorm
uit, een expressieve, algemene, directe
vorm, bestemd voor iedereen. Een vorm
die appelleert aan de verbeelding, die het
publiek raakt en onderdompelt in een ander
element. Een vorm die het aspect aanneemt
van een echte dialoog, zich open stelt voor
onverwachte wendingen en meervoudige
stemmen. Een vorm die zoals een gewoon
gesprek ontstaat in de levendige gebeurte-
nis, in het heden en in het leven.

In de volgorde voorgesteld door de auteur
vormen de stukken van de Trilogie een
deel van zijn levensverhaal. Het eerste stuk
Essaim voert een eenzame militant op die
gepreoccupeerd is met politieke en existen-
ti€le kwesties. Omdat de man definitieve
antwoorden zoekt, verliest hij zich in ex-
tremisme. Een koor treedt op als tweede
stem die tevens fungeert als fictief publiek,
commentaren levert en het gezonde ver-
stand inbrengt tegen het theoretisch en reli-
gieus gezwets van de man. De stem van het
koor stelt liefde in de plaats van ascetische
opoffering die men tegenkomt “in het bin-
nenste van de ingewanden van de macht”,
en overtuigt daarmee de man om te rebel-
leren. Zijn revolte wordt “verbeelding en
vreugde” (Negri, 2009: 36). Het tweede
stuk, L’homme plié, brengt een rebel op de
scene die weigert naar de oorlog te gaan
en op grond van deze ongehoorzaamheid
eindigt in een fascistische gevangenis. In
het derde stuk, Cithéron, volgen we de lot-
gevallen van een immigrant, een vrouw,
die geen tijd heeft voor rebellie of theorie
want moet zien te overleven door lange
uren afstompend werk te doen achter een

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



NEGRI EN HET PARADIGMA VAN SPINOZA - Sonja Lavaert

computerscherm. In dit stuk veranderen
personages en decor op wonderlijke wijze
en de actie verplaatst zich over en weer van
een computerzaal in een IT-center in de pe-
riferie van een actuele metropool naar de
Griekse berg van de Bacchanten. De auteur
citeert hele passages uit deze tragedie van
Euripides. Volgens Negri moet men een
directe relatie bewerkstelligen met de cul-
turele traditie door haar expressies opnieuw
te gebruiken, te vertalen, in te zetten en toe
te passen. De kunst of de creatie van een
nieuw element waarin het publiek wordt
betrokken, ondergedompeld en verplaatst,
is altijd voor op haar tijd. En daar komt het
voor hem op aan: de kunst om de tijd te
vormen en ritmeren. Deze elementaire re-
latie, onderdompeling of verplaatsing van
de kunst kan allerlei vormen aannemen,
de lach bijvoorbeeld. Zoals de komedie La
Mandragola van Machiavelli is de Trilogie
geschreven na een nederlaag, zowel van
een politiecke beweging als van zijn per-
soonlijke projecten die daarmee verweven
zijn. Maar zoals Machiavelli geeft Negri
zich niet over. Hij gaat door met de ‘ge-
beurtenissen met ironie te bekijken’, met
‘het politieke project te verplaatsen naar
de verbeelding’ en met proberen ‘een sub-
jectief perspectief op te bouwen’ (Negri,
2002: 122).

Van Anomalia selvaggia tot Common-
wealth is er sprake van een continuiteit:
van de filosofie, van het communisme én
van Spinoza. Negri legt uit dat er drie re-
denen zijn waarom het belangrijk is zijn
teksten te lezen. De eerste reden: Spinoza
meet kennis af aan praktijk en politiek,
en koppelt politieke kennis aan de sociale
realiteit waar hij zelf deel van uit maakt.
De tweede reden: de introductie van het
perspectief van gewone mensen in de fi-
losofie is een immanent materialisme en
een athetsme. De derde reden: op elk plan
— principieel, theoretisch, concreet en po-
litiek — zoekt Spinoza naar het algemene,
gemeenschappelijke, gewone of ‘com-
mon’. Het communisme van Negri is ge-
inspireerd door Spinoza eerder dan door
Marx. Men kan zelfs spreken over een
‘paradigma van Spinoza’. Zijn fascinatie
voor de Hollandse denker werd opgewekt
door publicaties aan het eind van de jaren
’60 van Deleuze, Gueroult en Matheron die
de aankondiging waren van een beweging
waarin Spinoza symbool staat voor een

‘alternatieve’ moderniteit. Deze auteurs

JAARGANG 45 NUMMER 1 | LENTE 2011

kozen alledrie voor een empathische be-
nadering en probeerden te denken in de
logica van het spinozistisch systeem. De
drie auteurs delen bovendien de overtui-
ging dat de filosoof van de 17de eeuw de
ontwerper is van een radicaal immanente
zijnsleer die breekt met een idealistisch
perspectief. In het spoor van deze Franse
auteurs zoekt Negri naar een andere mo-
derniteit in de teksten van Spinoza die hij
leest als trait-d’union tussen renaissance
en verlichting, of meer bepaald tussen Ma-
chiavelli en Marx. Zijn rationalisme wordt
geduid als een materialisme, zijn systema-
ticiteit als onvooringenomen methode om
inzicht te verwerven in de onmatigheid
van de menselijke innerlijke wereld. Zijn
meetkundige methode wordt gezien als in
functie van realisme, zijn realisme als een
ethiek en zijn ethiek als een politieke visie
op zijn eigen actualiteit. Tegen het mo-
derne natuurrechtsdenken, gestructureerd
rond de idee van soevereiniteit, realiseert

4 - &l
Spinoza een alternatief dat politiek met de
sociale realiteit verbindt. De ‘potentia’ is
een vertaling van wat Negri Machiavelli’s
begrip van ‘constituerende macht’ noemt,
dat op zijn beurt staat voor de vorming van
een nieuwe politiecke ordening. Het zijn
gewone mensen die nieuwe politieke or-
deningen uitvinden door een wijs gebruik
te maken van de fortuinlijke omstandighe-
den. ‘Constituerende macht’ of ‘potentia’
is verbonden met crisis, revolutie, en is
het tegenovergestelde van soevereiniteit.
Maatschappelijke veranderingen worden
gesmeed in de ‘werkplaatsen’ van het sub-
ject, de operai. Een onderzoek naar soci-
ale realiteit en relaties stelt de thema’s van
perspectief, tijdsverloop, subjectiviteit en
collectiviteit. Onderzoek wordt plaatsbe-
paling in de realiteit die men onderzoekt
en die ondertussen voortdurend zelf van
plaats verandert. De keuze voor een me-
thode die niet voorbijgaat aan de echte in-
zet van kennis brengt Negri tot het concept

811



van ‘multitude’. In collectief geschreven
werken ontwikkelt hij een programma voor
een beweging die opereert van onderuit en
van binnenuit, als ongeregelde canon. Con-
stituerende macht van de multitude is geen
relatie die ‘vertegenwoordigd’ kan worden,
wel die wordt ‘vitgedrukt’. Constituerende
macht wordt veroverd of gevormd in een
context; ze gaat daarom samen met directe
uitdrukking en met woordenstrijd op het
ritme van ieders tijd.

Tussen Anomalia selvaggia en Common-
wealth heeft Negri het voortdurend over
de multitude, de bevrijding en toe-eige-
ning van de tijd, of wat hij ‘communisme’
noemt. Hij begrijpt communisme als een
radicale of absolute democratie die niets
van doen heeft met het socialisme van de
voormalige Sovjetunie en evenmin met
de sociaal-democratie en haar vertegen-
woordiging in partijen. Het heeft wel met
de ‘potentia’ van Spinoza te maken. Negri
doorloopt en voltrekt voortdurend dezelfde
denkbeweging als Spinoza en zet uiteen op
het ritme van die beweging. De veelstem-
migheid, de vervlechting van denklijnen en
de ongewone methode (toe-eigening van
woorden en teksten, intertekstualiteit, pro-
cédé van de omkering, geometrische spie-
gelingen, verschuivingen van het gramma-
ticale subject) zorgen voor dubbelzinnige
verwarring en een open onbeslistheid. Zo-
wel democratie als communisme, in wezen
hetzelfde, betekent niet een specifieke re-
geringsvorm, doch eerder een levensvorm
en een mogelijkheidsvoorwaarde voor een
regering tout court.

Het paradigma van Spinoza is te zien in
de woorden die Negri gebruikt en in de
retorische uiteenzetmethode: ‘Imperium’
(Empire) en ‘Multitudo’ (Multitude) zijn
termen die Spinoza introduceert in de Po-
litieke Verhandeling. In hun meest recente
werk, Commonwealth, hanteren Hardt en
Negri een gelijkaardige opbouw als Spi-
noza in zijn Ethica, met ‘scholién’ aan het
einde van elk deel. Deze ‘scholién’ zijn in
een meer economische stijl dan de andere
tekstdelen, bevatten meer beelden en bete-
kenissen zoals in een dagdagelijkse sterk
metaforische taal. Ze laten zich na elkaar
lezen met uitsparing van de analytische
delen en bijgevolg tijd. Er zijn dus twee
bewegingen die met elkaar verweven zijn
maar onafhankelijk van elkaar kunnen ge-
lezen worden, zoals twee stemmen in een

182

fugatisch horizontaal geschreven muziek-
stuk. De scholién in de Ethica en in Com-
monwealth zijn ook te vergelijken met de
commentaarstem van het koor in een klas-
sieke tragedie die staat voor de stem van
de onbepaalde menigte, het publiek of het
geweten (zoals het koor in Essaim). In ge-
wone woorden herhaalt Spinoza wat eerst
in de vorm van axioma’s, stellingen en bij-
stellingen is uiteengezet. Bijvoorbeeld dat

Deze kritiek, in het
traktaat een godsdienstkritiek
of analyse van de bijbelse tekst,
resulteert in de overtuiging dat
de inhoud van de Bijbel niets
te maken heeft met kennis en
alles met gehoorzaamheid.

God een doel heeft, wordt in het appendix
van het eerste deel van de Ethica een voor-
oordeel genoemd dat mensen reduceert tot
slaven die geen eigen oordeel hebben. Dit
vooroordeel brengt de mensen af van hun
eigenbelang en maakt hen nutteloos voor
zichzelf. Het levert hen over aan het bedrog
van regeringen en aan dwingelandij, maakt
hen tot prooi van angst. Eveneens aan de
oppervlakte herkennen we in Negri’s oeu-
vre, in zijn geheel en in afzonderlijke wer-
ken, dezelfde bouw en inclusiestructuur
als in de Verhandeling over de verbetering
van het verstand. We herkennen doorheen
zijn oeuvre strategische tekstkenmerken,
een 2-puntig programma en het markeren
van een wending zoals in het Theologisch
politiek traktaat. We zien analogie in de
inhoud die overigens bij de beide denkers
niet te onderscheiden is van de vorm, wat
eigen is aan hun immanente materialisme.
Er is de centrale rol van verbeelding die
wordt gezien als negatief, neutraal en posi-
tief. Dezelfde drieledigheid treffen we aan
in de soorten kennis. Creativiteit is cen-
traal; liefde komt in de plaats van macht;
ongehoorzaamheid en verzet die horen bij
democratie, worden gesteld tegenover ge-
hoorzaamheid die hoort bij religie en die
uiteraard niet van toepassing is bij liefde.

Negri gebruikt beelden en figuren uit The
Tempest van Shakespeare om aan te tonen
dat de ‘wilde verbeelding’ centraal staat
in Spinoza’s reflectie over kennis en me-
thode. Caliban, met zijn wilde verbeelding,
is de ongeleerde natuurlijke bewoner van
het eiland van het leven en Prospero, de

Europese geleerde, is de onderdrukkende
tiran. Aan de ene kant betekent Calibans
verbeelding, die wordt geproduceerd door
en opgeslagen in het geheugen, de woor-
den en de beelden, onwetendheid. Ze is
oorzaak van vooroordelen, houdt hem ge-
vangen en reduceert hem tot slaaf. Met het
sterke beeld van de slaaf bedoelt Spinoza
een mens die handelt enkel ten voordele
van de meester en niet in zijn eigen belang.
Het sterke beeld moet een ingewikkelde
relatie verhelderen van iemand die handelt
in functie van anderen en daardoor zichzelf
verliest. In dit geval is verbeelding iets ne-
gatief dat moet overwonnen worden. Ver-
beelding is echter ook iets neutraal want ze
hoort tot de menselijke natuur en het leven.
Iedereen is eraan onderhevig. Tenslotte
is verbeelding ook iets positief: Caliban
wordt door de geciviliseerde Prospero ge-
minacht en gevangen gehouden maar hij
weet aan de controle te ontsnappen. Door
de kracht van zijn verbeelding is hij niet
onder bedwang te houden. Verbeelding is
onderdeel van een creatief en hypothetisch
denken dat beweegt, verplaatst, verzet, ver-
andert, varieert, omkeert en uitvindt. Als
dusdanig hoort ze bij de vorming van iets
nieuw. Deze drieledige waardeschaal kan
ook worden toegepast op religie. Sterker
nog, zowat alles wat Spinoza beweert over
verbeelding — de vooroordelen die angsten
bevestigen in de plaats van ze tegen te wer-
ken wat tot slaafsheid leidt; de onvermijde-
lijkheid, natuurlijkheid of noodzaak; de po-
tentie om verbindingen tot stand te brengen
—, geldt eveneens voor religie. Religie is
bijgevolg van dezelfde orde als de verbeel-
ding. Vanuit een gewoon perspectief (zoals
van Caliban) brengt religie evenwel geen
verbindingen tot stand maar scheiding,
uitsluiting, afzondering. Voor Spinoza en
Negri is religie de bindende kracht van een
machtsbeweging (zoals van Prospero), een
propagandamachine die gehoorzaamheid
afdwingt. Religie maakt voor hen geen deel
uit van de constituerende verbeelding.

Van het Theologisch politiek traktaat on-
derlijnt Negri de anomalie, de urgentie
van zijn publicatie en de ommekeer die
het bewerkstelligt. Het traktaat bevat een
argumentatie voor de these dat het natuur-
recht altijd geldig is, een pleidooi tegen
bijgeloof eerst en bij uitbreiding tegen re-
ligie in het algemeen, tegen gehoorzaam-
heid en handelingen begaan uit angst voor
straf, en voor de vorming en uitdrukking

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



NEGRI EN HET PARADIGMA VAN SPINOZA - Sonja Lavaert

van eigen oordelen op basis van intrinsieke
argumenten. Vormelijk gezien is deze stra-
tegische tekst te vergelijken met I/ Principe
van Machiavelli. Er is dezelfde circulaire
inclusiestructuur, herhaling van thema’s en
motieven, focalisatoren, open plekken, me-
taforen en verplaatsing van profielen. De
opbouw is een afbeelding van de inhoud.
De rationaliteit van Spinoza wordt hier
revolutionair en buitenmaats ten aanzien
van de concrete historische situatie. Hij
keert zich tegen het monarchistisch abso-
Iutisme dat overal in Europa in opgang is.
Hij keert zich vooral tegen de oorlog die de
Hollandse democratie bedreigt en gevoerd
wordt in naam van een godsdienst. De ver-
schrikking van de oorlog brengt hem ertoe
de menselijke natuur beter te willen leren
kennen. Tegen Hobbes in, hangt hij de stel-
ling aan dat het natuurrecht altijd blijft gel-
den. Volgens Negri biedt dit de mogelijk-
heid om productief te denken in de plaats
van genetisch, of met andere woorden om
zich te richten op de toekomst en de gevol-
gen in de plaats van op de oorsprong en
het verleden. Aldus bewerkstelligt Spinoza
een systematische omkering: systematisch
omdat de breuk overal consequent wordt
toegepast, en omkering omdat er twee per-
spectieven in het geding zijn waarvan de
blikrichting wordt omgekeerd.

Spinoza’s programma bevat een kritisch
deel en een politiek deel; ook daarin lijkt
het Theologisch politiek traktaat op Il Prin-
cipe. Hij wil de illusies en vooroordelen die
mensen onder de duim houden, ontmaske-
ren. Concreet komt dit neer op een kritisch
onderzoek van teksten en taaluitingen, of
van het geheugen, de woorden en de beel-
den, zodat bloot komt te liggen voor wie
ideeén en instellingen goed zijn. Deze kri-
tiek, in het traktaar een godsdienstkritiek
of analyse van de bijbelse tekst, resulteert
in de overtuiging dat de inhoud van de
Bijbel niets te maken heeft met kennis en
alles met gehoorzaamheid. Daarnaast wil
hij meningen publieck maken en mensen
overtuigen van ideeén die goed voor hen
zijn, in overeenstemming met een vrije re-
publiek: dit is het politiecke moment waarin
hij zelf retorische middelen gebruikt. In
talrijke variaties onderlijnt Negri de omke-
ring die Spinoza bewerkstelligt: tegenover
de tendens tot absolutisme, tegenover de
oorlog, tegenover de opvattingen van Hob-
bes, tegenover de vakfilosofen, tegenover
de traditie. Mensen maken deel uit van de

JAARGANG 45 NUMMER 1 | LENTE 2011

natuur en in de natuur is niets verboden: dit
lijkt op de redenering van Hobbes maar is
er de omkering van. Politiek en angst zijn
immers aan elkaar tegengesteld. In een de-
mocratie draagt niemand zijn macht in die
mate over aan een overheid dat hij of zij
zich niet kan beraden. Angst is bijgevolg
altijd aan de zijde van de machthebber: ook
dit is een omkering. De democratie (van de
menigte) probeert zich met die kwetsbaar-
heid te handhaven.

De beeldspraak van de wesp
en de orchidee staat voor een liefde
die geen enkel motief of functie
heeft buiten de beminnelijkheid
van het liefdesobject en het plezier
dat de liefdeservaring verschaft.

Net als Matheron en de aanbeveling van
Deleuze opvolgend, denkt Negri van mid-
denin het leven, van middenin een pro-
bleem, van middenin de Ethica en dus start
hij zijn analyse bij het derde deel dat is
gericht op het verband tussen spontaneiteit
en subjectiviteit. Spinoza’s expressionisme
is een genealogie of fenomenologie van
de innerlijke mensenwereld dat het proces
volgt van ‘conatus’ naar subject. In het der-
de deel wordt het begin van onze gemene
geschiedenis onderzocht, het menselijke
begin, de ‘conatus’, of met andere woor-
den, de streving, de kracht, de drift, de be-
geerte. Ik word geboren en terwijl er in de
tijd voor mijn geboorte vanuit mijn stand-
punt geen doel was maar slechts leegte en
het niets, ontstaat onmiddellijk het krach-
tige streven om te volharden in mijn be-
staan. Bij het affect komt in het denken een
voorstelling, een idee, want de geest wil de
gevoelens van lust en onlust koppelen aan
een oorzaak. Deze idee is de wil. De wil is
een woord of een naam die mensen geven
aan de ‘conatus’. Wij streven niet iets na
“omdat wij van mening zijn dat het goed
is. Integendeel, wij zijn van mening dat iets
goed is omdat wij het nastreven, willen,
verlangen en begeren” (Ethica, 3de deel,
commentaar bij stelling 9: 241). Om die
reden is het streven om zichzelf te handha-
ven de grondslag van de deugd. Dit relati-
visme vormt geen belemmering voor ethiek
maar fungeert omgekeerd als fundament
waarop het probleem van de ethiek wordt
gesteld. Slecht vindt Spinoza wat indruist
tegen de aard van mensen, wanneer ze af-
hankelijk worden van trieste passies zoals

schuldgevoelens waardoor ze niet handelen
uit eigen kracht en inzicht maar afhankelijk
zijn van anderen. Slecht is wat haaks staat
op zeltbehoud, wat mensen van zichzelf
vervreemdt, wat hen doet lijden waardoor
ze wegkwijnen of wat hen integriteit ont-
neemt. Trieste passie is altijd haar eigen
straf want ze verdubbelt de ellende. Actie-
ve kennis daarentegen, die aan gene zijde is
van goed en kwaad, geeft vreugde en leidt
tot liefde.

Men ziet de inclusiestructuur in de Poli-
tieke verhandeling wanneer Spinoza de
Ethica herneemt en terugkoppelt naar
de logische stellingen 34 en 35 van het
eerste deel. In deze stellingen leest Negri
een onderscheid tussen de ‘potentia’ of de
macht van de menigte en de ‘potestas’ of
de macht van de overheid. Met dit onder-
scheid introduceert de Hollandse denker
niet alleen, zoals Machiavelli in Il Principe,
de twee tegengestelde perspectieven maar
neemt hij, ook zoals de Florentijn, het per-
spectief van onderuit in. Dit onderscheid
is het fundament waarop in de verhande-
ling het concept van multitude wordt gein-
troduceerd, een concept dat de idee van
democratie veralgemeent en uitbreidt tot
iedereen in de wereld door de soevereine
structuren en identiteiten georganiseerd
rond een volk op losse schroeven te zetten.
Spinoza vormt aldus een modern idee van
democratie dat evenwel meteen van in het
begin een alternatief is voor de moderne
idee die zich heeft doorgezet in de wes-
terse politieke regimes en instellingen. Dit
onderscheid tussen ‘potentia’ en ‘potestas’
tekent een begrip van vrijheid als noodzaak.
Vrijheid bestaat niet in de ‘vrije wil’ maar
in de vrije noodzaak, of met andere woor-
den, niet in een onwetendheid van bepa-
lende oorzaken of in een fictie en illusie
van vrijheid, maar in het bewustzijn van de
beweging van de werkelijkheid. Vrijheid is
geen bemiddeling tussen idee en wat in het
idee is ingebeeld, maar is daadwerkelijke
oorzaak. Vrijheid is noodzakelijk. Er is een
hele reeks begrippenparen die tegenstrijdig
leken maar in feite met elkaar samenhan-
gen op een innige en oorzakelijke manier.
Vrijheid is niet tegenstrijdig met noodzaak
maar wordt erdoor geimpliceerd. Ook zo
zijn menselijke conditie en de vorming van
vrijheid met elkaar verbonden, prudentia of
voorzicht en de multitude geen tegengestel-
de van elkaar. Het werkelijk tegenstrijdige
begrippenpaar is ‘potentia’ en ‘potestas’.

831



Ook de onderscheiding in de Ethica in drie
soorten kennis is paradigmatisch voor het
denken van Negri. De eerste soort kennis
is inadequaat en bijgevolg negatief. De
tweede soort is adequaat maar beperkt en
daarom neutraal. Ze stemt overeen met
wat in een gewoon taalgebruik ‘objectief’
wordt genoemd of ‘onpartijdig’, ‘neutraal’,
‘niet subjectief’. De derde soort kennis is
eveneens adequaat, het echte doel en bij-
gevolg positief. In de geometrische stijl
betekent positief dat realiteit wordt toege-
voegd, dat er meer is. Negatief betekent dat
realiteit wordt ontnomen en er minder is.
Neutraal betekent dat er geen realiteit bij-
komt of afneemt maar dat behouden blijft
wat is. De eerste soort kennis is affect, ge-
voel of verbeelding en wordt gekenmerkt
door een zelfbevestigende, spiegelende en
imiterende beweging. Affecten zijn schijn-
matig, wisselvallig, wendbaar, onzeker en
vaak misleidend. Het probleem is hun gril-
ligheid, dat ze snel verdwijnen of dat ze
afgeleid en bezet worden door iets extern
en bijgevolg afnemen. De tweede soort
kennis is de systematische, methodologisch
onderbouwde kennis die gebruik maakt van
procédés als inductie en deductie. Ook al
is ze adequaat, toch volstaat deze concep-
tuele kennis niet maar is ze wel nodig om
zich als kennis in stand te houden. Om dit
te begrijpen, moeten we eerst overgaan
naar de derde soort kennis, de intuitieve
of perceptuele kennis die alle zelfde ken-
merken heeft als het affect of de verbeel-
ding doch zonder dat ze deze keer negatief
te noemen is. De intuitieve kennis zet af-
fecten en verbeelding positief in, haalt al-
dus de kenmerken daarvan binnen, en is
ook zelfbevestigend, reflexief, imiterend,
schijnmatig, wendbaar, grillig, onzeker,
leugenachtig en bedrieglijk. Om die reden
is de tweede soort kennis nodig, opdat de
affecten en verbeelding niet zichzelf ten
gronde richten. Het verschil tussen posi-
tief en negatief is het verschil tussen actief
en passief; in het eerste geval wordt men
misleid (dat is passief) terwijl men in het
derde geval zelf misleidt (dat is actief). De
Italiaanse filosoof Virno oppert voor deze
hypothetische creatieve kennis die essen-
tieel is in de zoektocht naar een goede lev-
ensvorm, de term ‘transductie’. Agamben,
een andere filosoof en vriend van Negri,
heeft het over ‘analogica’ en de paradigma-
methode. Negri en Hardt spreken over “re-
sistance, creativity, and invention” (Hardt
& Negri, 2009: 21). Derde soort kennis of

184

positief gebruikte verbeelding is produc-
tief, creatief, politiek effectief.

In zijn toneelexperiment volgt Negri
opnieuw het paradigma van Spinoza. An-
ders dan de kennis die slechts rede is, kan
kunst of de derde soort kennis een ma-
teriéle ervaring van invoeging in een nieuw
element veroorzaken. Kunst creéert ‘poten-
tia’ of mogelijkheden binnen een bepaalde
realiteit. Dit kadert in een visie dat veran-
dering mogelijk is, maar ook dat het andere
altijd reeds gegeven is. De dimensie van
de realiteit is fundamenteel in elke prak-
tijk. Negri insisteert op dit ontologische
aspect maar voegt toe dat materi€le erva-
ring een directe en elementaire relatie tus-
sen werkelijkheid en verbeelding impli-
ceert. De verbeelding is inherent aan de
ervaring. Hij insisteert eveneens op het feit
dat kunst altijd een ambachtelijk en collec-
tief werk is, gevormd in de relatie van een
multitude van singuliere mensen, van hun
ideeén en producten. Kunst is bovendien al-
tijd anomalie; ze gebeurt door verzet te ple-
gen en ongehoorzaam te zijn. Negri maakt
een vergelijking met de liefde die zowel
iets duidelijk maakt over de relatie tussen
het artistieke en het politicke als over de
analogie tussen het politieke en het amou-
reuze. Zijn opvattingen over liefde hebben
niets te maken met burgerlijke romantiek
noch met een religieus christelijke visie.
De christelijke en burgerlijke liefdesopvat-
tingen bewerkstelligen een naturalistische
en individualistische reductie van liefde
tot een eenduidige functie en identiteit, dus
tot het tegenovergestelde van wat liefde is.
Op precies dezelfde manier is de natura-
listische en individualistische reductie van
de collectieve werking van kunst eigenlijk
een reductie tot het tegenovergestelde van
kunst. Het collectieve, tegennatuurlijke
en het opbouwende hypothetische karak-
ter zijn essentieel zowel in liefde als in
kunst. ‘Tegennatuurlijk’ slaat in Negri’s
conceptueel gebruik op de manier waarop
de wesp de liefde bedrijft met een orchi-
dee: zonder de natuurlijke doelmatigheid
of arbeidzaamheid als van een bij, niet
georganiseerd rond een identiteit, enkel en
alleen omwille van het plezier. Hij haalt
dit beeld bij Deleuze en Guattari: de wesp
bedrijft de liefde zomaar, omdat hij graag
de liefde bedrijft, hoe dan ook. De onfunc-
tionele wespenliefde is analoog aan de idee
dat de mens geen voorbestemde taak heeft
die zijn bestaan rechtvaardigt of er zin aan

geeft. Zijn bestaan hoeft ook niet te worden
gerechtvaardigd want het heeft een abso-
lute evidentie die op geen enkele manier
in vraag kan worden gesteld. Zijn bestaan
is, hoe dan ook, beminnelijk zoals het nu
eenmaal is. De beeldspraak van de wesp en
de orchidee staat voor een liefde die geen
enkel motief of functie heeft buiten de be-
minnelijkheid van het liefdesobject en het
plezier dat de liefdeservaring verschaft.
Het plezier en het object van de relatie zijn
bijzonder, materieel, concreet, uniek en
tezelfdertijd onfunctioneel, ongedefinieerd
en onbepaalbaar. Van de tegennatuurlijke
liefde gaat Negri terug naar de sociale sa-
menwerking, naar politieck en kunst, die
eveneens ontstaan op een existentiéle ma-
nier, dit wil zeggen omdat mensen er nu
eenmaal zijn, met velen, als multitude, en
niet anders kunnen dan te volharden in hun
bestaan. De politieke relaties, de gemeen-
schapsvorming, de taalkundige expressie
en de kennis hebben met liefde en kunst dit
tegennatuurlijke, relationele en existentiéle
karakter gemeen.

Bibliografie

Deze tekst werd voorgelezen in het Frans
tijdens een seminarie over Negri en Spi-
noza, georganiseerd door het Viaams
Marxistisch Tijdschrift/Imavo, op het 6de
Congres International Marx in Parijs Uni-
versité-Ouest-Nanterre op 25 september
2010. De tekst werd geschreven terwijl ik
de laatste hand legde aan mijn proefschrift,
Het perspectief van de multitude. Agamben
Machiavelli Negri Spinoza Virno, waar
Negri en het paradigma van Spinoza uit-
gebreid aan bod komen. Bepaalde uitdruk-
kingen in voorliggende tekst komen uit
mijn proefschrift dat in november 2010 is
gepubliceerd bij VUBPress en ingediend
om verdedigd te worden tot het bekomen
van de graad van doctor in de Wijsbegeerte
en Moraalwetenschappen aan de Vrije Uni-
versiteit Brussel.

Negri, A., L’anomalia selvaggia. Saggio su
potere e potenza in Baruch Spinoza, Feltri-
nelli, Milano, 1981.

Negri, A., Il potere costituente. Saggio
sulle alternative della modernita, Manifes-
tolibri, Roma, 2002.

Negri, A. & Hardt, M., Empire, Harvard
Univeristy Press, Cambridge MA, 2000.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



NEGRI EN HET PARADIGMA VAN SPINOZA - Sonja Lavaert

Negri, A. & Hardt, M., Multitude. War and
Democracy in the Age of Empire, The Pen-
guin Press, New York, 2004.

Negri, A., & Hardt, M., Commonwealth,
Harvard University Press, Cambridge MA,
2009.

Negri, A., Trilogie de la différence, Stock,
Paris, 2009.

Machiavelli, N., Il Principe in Opere I,
Einaudi-Gallimard, Torino, 1997 (in Ne-
derlandse vertaling door Paul van Heck: 7/
Principe en andere politieke geschriften,
Ambo, Amsterdam, 2006).

Spinoza, B., Theologisch-politiek traktaat,
Wereldbibliotheek, Amsterdam, 1997.
Spinoza, B., Ethica, Amsterdam, Pro-
metheus / Bert Bakker, Amsterdam, 2002.
Spinoza, B., Hoofdstukken uit de politieke
verhandeling, Boom, Amsterdam, 1989.

JAARGANG 45 NUMMER 1 | LENTE 2011

851



