
I 80 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Negri  en  het  paradigma  van  Spinoza

Sonja Lavaert

Links en rechts over Spinoza

Al van in Dante’s tijd hebben in Italië filo-
sofie, politiek en kunst iets te maken met 
toneel. Grote politieke gebeurtenissen gin-
gen op het schiereiland vaak gepaard met 
wendingen in de literatuur en werden niet 
alleen naverteld maar vonden ook plaats 
als blijspel of tragedie. We zien er overal 
voorbeelden van. De eerste poëzie ont-
stond op de hofscènes van Frederik II, de 
Siciliaanse vorst die zijn staatswerk opvatte 
als een kunst, in het kader daarvan de Ita-
liaanse taal promootte, en zich liet leiden 
door het verlichte humanisme en technisch 
vernuft van zijn Arabische leraars. De titel 
van Dante’s meesterwerk is spreekwoor-
delijk en voorbeeldig. Machiavelli paste 
in komedies zijn politieke inzichten toe 
op het amoureuze verleidingsspel en ook 
omgekeerd, zijn inzichten in de menselijke 
komedie en bokkensprongen van het affect 
paste hij toe in traktaten over geschiedenis 
en politiek. Enzovoort enzovoort. Het vor-
melijke verband tussen renaissance, revo-
lutie, politiek en drama werd in de aanloop 
naar en tijdens de 19de eeuw meerdere ke-
ren herhaald, zoals ook in de 20ste eeuw en 
tot vandaag. Het kan dan ook geen verba-
zing wekken dat de Italiaanse filosoof An-
tonio Negri, die uitermate belezen is in de 
klassieke literatuur en het politieke drama 
aan den lijve ondervond, experimenteert 
met het schrijven van toneelstukken. Trilo-
gie de la différence is de eerste publicatie 
van dit artistieke experiment, het begin van 
een reeks waarvan de volgende aflevering 
reeds in de maak is. In de inleidende nota 
situeert de filosoof de drie pièces in de tra-
ditie van het communistisch episch theater. 
Hij noemt ze een kunstobject met multipele 
facetten, wat doet denken aan Spinoza’s 
lenzenslijperij en het ambachtelijk karakter 
onderlijnt van dit zoeken naar een nieuwe 
vorm. Hij noemt ze fictie waarin autobio-
grafie evenwel de hoofdrol speelt. De nieu-

we vorm die hij zoekt, is niets minder dan 
een levensvorm.

Hoewel Negri insisteert op de wending die 
hij wil bewerkstelligen, is dit vormelijke 
experiment toch ook de uitdrukking van 
een continuïteit, meer bepaald de continuï-
teit van het communisme. De trefwoorden 
in zijn communisme waren immers van in 
het begin: vernieuwing, collectief werk, 
subjectiviteit, verbeelding, creatief verzet. 
De toneelstukken van Trilogie de la diffé-
rence zijn leerdichten die kunnen gelezen 
worden als een ironische samenvatting van 
zijn filosofische reflecties. Ze voeren het 
publiek terug naar de jaren ’60, de Italiaan-
se revolutionaire beweging, het theoretisch 
onderzoek van het ‘operaismo’ dat in het 
centrum van zijn antikapitalistische analy-
ses het subject stelde, oftewel de arbeider 
(operaio). Existentiële kwesties, arbeid, 
macht, liefde: alles is aanwezig. Geduren-
de lange tijd, van de jaren 60 tot 1979 was 
Negri actief in de revolutionaire beweging. 
Tijdens die periode schreef hij quasi uitslui-
tend politieke teksten over het marxisme. 
Zijn arrestatie in 1979 en de gevangenis 
maakten een abrupt einde aan het activisme 
en veroorzaakten bij de auteur een emotio-
nele crisis die hij probeerde te verwerken 
door te schrijven. Maar dat ging niet langer 
in de oude politiek theoretische vorm; met 
de nood om te schrijven voelde hij tevens 
de nood om te veranderen van stijl. Het eer-
ste werk dat hij in de gevangenis schreef, 
waarin hij een nieuw register aanboorde en 
andere thema’s behandelde, was Anomalia 
selvaggia, het werk over Spinoza. Voortaan 

zou Negri schrijven in filosofische termen. 
Ondertussen zijn we drie decennia verder, 
is het project met Michael Hardt van Empi-
re, Multitude en Commonwealth afgerond, 
en voelt de filosoof opnieuw de behoefte 
om te veranderen. Met de toneelstukken 
probeert hij dus een nieuwe schrijfvorm 
uit, een expressieve, algemene, directe 
vorm, bestemd voor iedereen. Een vorm 
die appelleert aan de verbeelding, die het 
publiek raakt en onderdompelt in een ander 
element. Een vorm die het aspect aanneemt 
van een echte dialoog, zich open stelt voor 
onverwachte wendingen en meervoudige 
stemmen. Een vorm die zoals een gewoon 
gesprek ontstaat in de levendige gebeurte-
nis, in het heden en in het leven.

In de volgorde voorgesteld door de auteur 
vormen de stukken van de Trilogie een 
deel van zijn levensverhaal. Het eerste stuk 
Essaim voert een eenzame militant op die 
gepreoccupeerd is met politieke en existen-
tiële kwesties. Omdat de man definitieve 
antwoorden zoekt, verliest hij zich in ex-
tremisme. Een koor treedt op als tweede 
stem die tevens fungeert als fictief publiek, 
commentaren levert en het gezonde ver-
stand inbrengt tegen het theoretisch en reli-
gieus gezwets van de man. De stem van het 
koor stelt liefde in de plaats van ascetische 
opoffering die men tegenkomt “in het bin-
nenste van de ingewanden van de macht”, 
en overtuigt daarmee de man om te rebel-
leren. Zijn revolte wordt “verbeelding en 
vreugde” (Negri, 2009: 36). Het tweede 
stuk, L’homme plié, brengt een rebel op de 
scène die weigert naar de oorlog te gaan 
en op grond van deze ongehoorzaamheid 
eindigt in een fascistische gevangenis. In 
het derde stuk, Cithéron, volgen we de lot-
gevallen van een immigrant, een vrouw, 
die geen tijd heeft voor rebellie of theorie 
want moet zien te overleven door lange 
uren afstompend werk te doen achter een 

Creativiteit is centraal; 
liefde komt in de plaats van macht; 

ongehoorzaamheid en verzet die 
horen bij democratie, worden 

gesteld tegenover gehoorzaamheid 
die hoort bij religie en die uiteraard 

niet van toepassing is bij liefde.



81 I JAARGANG  45  NUMMER  1  I  LENTE 2011

Negri  en  het  paradigma  van  Spinoza  -   Sonja Lavaert

computerscherm. In dit stuk veranderen 
personages en decor op wonderlijke wijze 
en de actie verplaatst zich over en weer van 
een computerzaal in een IT-center in de pe-
riferie van een actuele metropool naar de 
Griekse berg van de Bacchanten. De auteur 
citeert hele passages uit deze tragedie van 
Euripides. Volgens Negri moet men een 
directe relatie bewerkstelligen met de cul-
turele traditie door haar expressies opnieuw 
te gebruiken, te vertalen, in te zetten en toe 
te passen. De kunst of de creatie van een 
nieuw element waarin het publiek wordt 
betrokken, ondergedompeld en verplaatst, 
is altijd voor op haar tijd. En daar komt het 
voor hem op aan: de kunst om de tijd te 
vormen en ritmeren. Deze elementaire re-
latie, onderdompeling of verplaatsing van 
de kunst kan allerlei vormen aannemen, 
de lach bijvoorbeeld. Zoals de komedie La 
Mandragola van Machiavelli is de Trilogie 
geschreven na een nederlaag, zowel van 
een politieke beweging als van zijn per-
soonlijke projecten die daarmee verweven 
zijn. Maar zoals Machiavelli geeft Negri 
zich niet over. Hij gaat door met de ‘ge-
beurtenissen met ironie te bekijken’, met 
‘het politieke project te verplaatsen naar 
de verbeelding’ en met proberen ‘een sub-
jectief perspectief op te bouwen’ (Negri, 
2002: 122).

Van Anomalia selvaggia tot Common-
wealth is er sprake van een continuïteit: 
van de filosofie, van het communisme én 
van Spinoza. Negri legt uit dat er drie re-
denen zijn waarom het belangrijk is zijn 
teksten te lezen. De eerste reden: Spinoza 
meet kennis af aan praktijk en politiek, 
en koppelt politieke kennis aan de sociale 
realiteit waar hij zelf deel van uit maakt. 
De tweede reden: de introductie van het 
perspectief van gewone mensen in de fi-
losofie is een immanent materialisme en 
een atheïsme. De derde reden: op elk plan 
– principieel, theoretisch, concreet en po-
litiek – zoekt Spinoza naar het algemene, 
gemeenschappelijke, gewone of ‘com-
mon’. Het communisme van Negri is ge-
ïnspireerd door Spinoza eerder dan door 
Marx. Men kan zelfs spreken over een 
‘paradigma van Spinoza’. Zijn fascinatie 
voor de Hollandse denker werd opgewekt 
door publicaties aan het eind van de jaren 
’60 van Deleuze, Gueroult en Matheron die 
de aankondiging waren van een beweging 
waarin Spinoza symbool staat voor een 
‘alternatieve’ moderniteit. Deze auteurs 

kozen alledrie voor een empathische be-
nadering en probeerden te denken in de 
logica van het spinozistisch systeem. De 
drie auteurs delen bovendien de overtui-
ging dat de filosoof van de 17de eeuw de 
ontwerper is van een radicaal immanente 
zijnsleer die breekt met een idealistisch 
perspectief. In het spoor van deze Franse 
auteurs zoekt Negri naar een andere mo-
derniteit in de teksten van Spinoza die hij 
leest als trait-d’union tussen renaissance 
en verlichting, of meer bepaald tussen Ma-
chiavelli en Marx. Zijn rationalisme wordt 
geduid als een materialisme, zijn systema-
ticiteit als onvooringenomen methode om 
inzicht te verwerven in de onmatigheid 
van de menselijke innerlijke wereld. Zijn 
meetkundige methode wordt gezien als in 
functie van realisme, zijn realisme als een 
ethiek en zijn ethiek als een politieke visie 
op zijn eigen actualiteit. Tegen het mo-
derne natuurrechtsdenken, gestructureerd 
rond de idee van soevereiniteit, realiseert 

Spinoza een alternatief dat politiek met de 
sociale realiteit verbindt. De ‘potentia’ is 
een vertaling van wat Negri Machiavelli’s 
begrip van ‘constituerende macht’ noemt, 
dat op zijn beurt staat voor de vorming van 
een nieuwe politieke ordening. Het zijn 
gewone mensen die nieuwe politieke or-
deningen uitvinden door een wijs gebruik 
te maken van de fortuinlijke omstandighe-
den. ‘Constituerende macht’ of ‘potentia’ 
is verbonden met crisis, revolutie, en is 
het tegenovergestelde van soevereiniteit. 
Maatschappelijke veranderingen worden 
gesmeed in de ‘werkplaatsen’ van het sub-
ject, de operai. Een onderzoek naar soci-
ale realiteit en relaties stelt de thema’s van 
perspectief, tijdsverloop, subjectiviteit en 
collectiviteit. Onderzoek wordt plaatsbe-
paling in de realiteit die men onderzoekt 
en die ondertussen voortdurend zelf van 
plaats verandert. De keuze voor een me-
thode die niet voorbijgaat aan de echte in-
zet van kennis brengt Negri tot het concept 



I 82 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

van ‘multitude’. In collectief geschreven 
werken ontwikkelt hij een programma voor 
een beweging die opereert van onderuit en 
van binnenuit, als ongeregelde canon. Con-
stituerende macht van de multitude is geen 
relatie die ‘vertegenwoordigd’ kan worden, 
wel die wordt ‘uitgedrukt’. Constituerende 
macht wordt veroverd of gevormd in een 
context; ze gaat daarom samen met directe 
uitdrukking en met woordenstrijd op het 
ritme van ieders tijd.

Tussen Anomalia selvaggia en Common-
wealth heeft Negri het voortdurend over 
de multitude, de bevrijding en toe-eige-
ning van de tijd, of wat hij ‘communisme’ 
noemt. Hij begrijpt communisme als een 
radicale of absolute democratie die niets 
van doen heeft met het socialisme van de 
voormalige Sovjetunie en evenmin met 
de sociaal-democratie en haar vertegen-
woordiging in partijen. Het heeft wel met 
de ‘potentia’ van Spinoza te maken. Negri 
doorloopt en voltrekt voortdurend dezelfde 
denkbeweging als Spinoza en zet uiteen op 
het ritme van die beweging. De veelstem-
migheid, de vervlechting van denklijnen en 
de ongewone methode (toe-eigening van 
woorden en teksten, intertekstualiteit, pro-
cédé van de omkering, geometrische spie-
gelingen, verschuivingen van het gramma-
ticale subject) zorgen voor dubbelzinnige 
verwarring en een open onbeslistheid. Zo-
wel democratie als communisme, in wezen 
hetzelfde, betekent niet een specifieke re-
geringsvorm, doch eerder een levensvorm 
en een mogelijkheidsvoorwaarde voor een 
regering tout court.

Het paradigma van Spinoza is te zien in 
de woorden die Negri gebruikt en in de 
retorische uiteenzetmethode: ‘Imperium’ 
(Empire) en ‘Multitudo’ (Multitude) zijn 
termen die Spinoza introduceert in de Po-
litieke Verhandeling. In hun meest recente 
werk, Commonwealth, hanteren Hardt en 
Negri een gelijkaardige opbouw als Spi-
noza in zijn Ethica, met ‘scholiën’ aan het 
einde van elk deel. Deze ‘scholiën’ zijn in 
een meer economische stijl dan de andere 
tekstdelen, bevatten meer beelden en bete-
kenissen zoals in een dagdagelijkse sterk 
metaforische taal. Ze laten zich na elkaar 
lezen met uitsparing van de analytische 
delen en bijgevolg tijd. Er zijn dus twee 
bewegingen die met elkaar verweven zijn 
maar onafhankelijk van elkaar kunnen ge-
lezen worden, zoals twee stemmen in een 

fugatisch horizontaal geschreven muziek-
stuk. De scholiën in de Ethica en in Com-
monwealth zijn ook te vergelijken met de 
commentaarstem van het koor in een klas-
sieke tragedie die staat voor de stem van 
de onbepaalde menigte, het publiek of het 
geweten (zoals het koor in Essaim). In ge-
wone woorden herhaalt Spinoza wat eerst 
in de vorm van axioma’s, stellingen en bij-
stellingen is uiteengezet. Bijvoorbeeld dat 

Deze kritiek, in het 
traktaat een godsdienstkritiek 

of analyse van de bijbelse tekst, 
resulteert in de overtuiging dat 

de inhoud van de Bijbel niets 
te maken heeft met kennis en 
alles met gehoorzaamheid.

God een doel heeft, wordt in het appendix 
van het eerste deel van de Ethica een voor-
oordeel genoemd dat mensen reduceert tot 
slaven die geen eigen oordeel hebben. Dit 
vooroordeel brengt de mensen af van hun 
eigenbelang en maakt hen nutteloos voor 
zichzelf. Het levert hen over aan het bedrog 
van regeringen en aan dwingelandij, maakt 
hen tot prooi van angst. Eveneens aan de 
oppervlakte herkennen we in Negri’s oeu-
vre, in zijn geheel en in afzonderlijke wer-
ken, dezelfde bouw en inclusiestructuur 
als in de Verhandeling over de verbetering 
van het verstand. We herkennen doorheen 
zijn oeuvre strategische tekstkenmerken, 
een 2-puntig programma en het markeren 
van een wending zoals in het Theologisch 
politiek traktaat. We zien analogie in de 
inhoud die overigens bij de beide denkers 
niet te onderscheiden is van de vorm, wat 
eigen is aan hun immanente materialisme. 
Er is de centrale rol van verbeelding die 
wordt gezien als negatief, neutraal en posi-
tief. Dezelfde drieledigheid treffen we aan 
in de soorten kennis. Creativiteit is cen-
traal; liefde komt in de plaats van macht; 
ongehoorzaamheid en verzet die horen bij 
democratie, worden gesteld tegenover ge-
hoorzaamheid die hoort bij religie en die 
uiteraard niet van toepassing is bij liefde.

Negri gebruikt beelden en figuren uit The 
Tempest van Shakespeare om aan te tonen 
dat de ‘wilde verbeelding’ centraal staat 
in Spinoza’s reflectie over kennis en me-
thode. Caliban, met zijn wilde verbeelding, 
is de ongeleerde natuurlijke bewoner van 
het eiland van het leven en Prospero, de 

Europese geleerde, is de onderdrukkende 
tiran. Aan de ene kant betekent Calibans 
verbeelding, die wordt geproduceerd door 
en opgeslagen in het geheugen, de woor-
den en de beelden, onwetendheid. Ze is 
oorzaak van vooroordelen, houdt hem ge-
vangen en reduceert hem tot slaaf. Met het 
sterke beeld van de slaaf bedoelt Spinoza 
een mens die handelt enkel ten voordele 
van de meester en niet in zijn eigen belang. 
Het sterke beeld moet een ingewikkelde 
relatie verhelderen van iemand die handelt 
in functie van anderen en daardoor zichzelf 
verliest. In dit geval is verbeelding iets ne-
gatief dat moet overwonnen worden. Ver-
beelding is echter ook iets neutraal want ze 
hoort tot de menselijke natuur en het leven. 
Iedereen is eraan onderhevig. Tenslotte 
is verbeelding ook iets positief: Caliban 
wordt door de geciviliseerde Prospero ge-
minacht en gevangen gehouden maar hij 
weet aan de controle te ontsnappen. Door 
de kracht van zijn verbeelding is hij niet 
onder bedwang te houden. Verbeelding is 
onderdeel van een creatief en hypothetisch 
denken dat beweegt, verplaatst, verzet, ver-
andert, varieert, omkeert en uitvindt. Als 
dusdanig hoort ze bij de vorming van iets 
nieuw. Deze drieledige waardeschaal kan 
ook worden toegepast op religie. Sterker 
nog, zowat alles wat Spinoza beweert over 
verbeelding – de vooroordelen die angsten 
bevestigen in de plaats van ze tegen te wer-
ken wat tot slaafsheid leidt; de onvermijde-
lijkheid, natuurlijkheid of noodzaak; de po-
tentie om verbindingen tot stand te brengen 
–, geldt eveneens voor religie. Religie is 
bijgevolg van dezelfde orde als de verbeel-
ding. Vanuit een gewoon perspectief (zoals 
van Caliban) brengt religie evenwel geen 
verbindingen tot stand maar scheiding, 
uitsluiting, afzondering. Voor Spinoza en 
Negri is religie de bindende kracht van een 
machtsbeweging (zoals van Prospero), een 
propagandamachine die gehoorzaamheid 
afdwingt. Religie maakt voor hen geen deel 
uit van de constituerende verbeelding.

Van het Theologisch politiek traktaat on-
derlijnt Negri de anomalie, de urgentie 
van zijn publicatie en de ommekeer die 
het bewerkstelligt. Het traktaat bevat een 
argumentatie voor de these dat het natuur-
recht altijd geldig is, een pleidooi tegen 
bijgeloof eerst en bij uitbreiding tegen re-
ligie in het algemeen, tegen gehoorzaam-
heid en handelingen begaan uit angst voor 
straf, en voor de vorming en uitdrukking 



83 I JAARGANG  45  NUMMER  1  I  LENTE 2011

Negri  en  het  paradigma  van  Spinoza  -   Sonja Lavaert

van eigen oordelen op basis van intrinsieke 
argumenten. Vormelijk gezien is deze stra-
tegische tekst te vergelijken met Il Principe 
van Machiavelli. Er is dezelfde circulaire 
inclusiestructuur, herhaling van thema’s en 
motieven, focalisatoren, open plekken, me-
taforen en verplaatsing van profielen. De 
opbouw is een afbeelding van de inhoud. 
De rationaliteit van Spinoza wordt hier 
revolutionair en buitenmaats ten aanzien 
van de concrete historische situatie. Hij 
keert zich tegen het monarchistisch abso-
lutisme dat overal in Europa in opgang is. 
Hij keert zich vooral tegen de oorlog die de 
Hollandse democratie bedreigt en gevoerd 
wordt in naam van een godsdienst. De ver-
schrikking van de oorlog brengt hem ertoe 
de menselijke natuur beter te willen leren 
kennen. Tegen Hobbes in, hangt hij de stel-
ling aan dat het natuurrecht altijd blijft gel-
den. Volgens Negri biedt dit de mogelijk-
heid om productief te denken in de plaats 
van genetisch, of met andere woorden om 
zich te richten op de toekomst en de gevol-
gen in de plaats van op de oorsprong en 
het verleden. Aldus bewerkstelligt Spinoza 
een systematische omkering: systematisch 
omdat de breuk overal consequent wordt 
toegepast, en omkering omdat er twee per-
spectieven in het geding zijn waarvan de 
blikrichting wordt omgekeerd. 

Spinoza’s programma bevat een kritisch 
deel en een politiek deel; ook daarin lijkt 
het Theologisch politiek traktaat op Il Prin-
cipe. Hij wil de illusies en vooroordelen die 
mensen onder de duim houden, ontmaske-
ren. Concreet komt dit neer op een kritisch 
onderzoek van teksten en taaluitingen, of 
van het geheugen, de woorden en de beel-
den, zodat bloot komt te liggen voor wie 
ideeën en instellingen goed zijn. Deze kri-
tiek, in het traktaat een godsdienstkritiek 
of analyse van de bijbelse tekst, resulteert 
in de overtuiging dat de inhoud van de 
Bijbel niets te maken heeft met kennis en 
alles met gehoorzaamheid. Daarnaast wil 
hij meningen publiek maken en mensen 
overtuigen van ideeën die goed voor hen 
zijn, in overeenstemming met een vrije re-
publiek: dit is het politieke moment waarin 
hij zelf retorische middelen gebruikt. In 
talrijke variaties onderlijnt Negri de omke-
ring die Spinoza bewerkstelligt: tegenover 
de tendens tot absolutisme, tegenover de 
oorlog, tegenover de opvattingen van Hob-
bes, tegenover de vakfilosofen, tegenover 
de traditie. Mensen maken deel uit van de 

natuur en in de natuur is niets verboden: dit 
lijkt op de redenering van Hobbes maar is 
er de omkering van. Politiek en angst zijn 
immers aan elkaar tegengesteld. In een de-
mocratie draagt niemand zijn macht in die 
mate over aan een overheid dat hij of zij 
zich niet kan beraden. Angst is bijgevolg 
altijd aan de zijde van de machthebber: ook 
dit is een omkering. De democratie (van de 
menigte) probeert zich met die kwetsbaar-
heid te handhaven.

De beeldspraak van de wesp 
en de orchidee staat voor een liefde 

die geen enkel motief of functie 
heeft buiten de beminnelijkheid 

van het liefdesobject en het plezier 
dat de liefdeservaring verschaft.

Net als Matheron en de aanbeveling van 
Deleuze opvolgend, denkt Negri van mid-
denin het leven, van middenin een pro-
bleem, van middenin de Ethica en dus start 
hij zijn analyse bij het derde deel dat is 
gericht op het verband tussen spontaneïteit 
en subjectiviteit. Spinoza’s expressionisme 
is een genealogie of fenomenologie van 
de innerlijke mensenwereld dat het proces 
volgt van ‘conatus’ naar subject. In het der-
de deel wordt het begin van onze gemene 
geschiedenis onderzocht, het menselijke 
begin, de ‘conatus’, of met andere woor-
den, de streving, de kracht, de drift, de be-
geerte. Ik word geboren en terwijl er in de 
tijd voor mijn geboorte vanuit mijn stand-
punt geen doel was maar slechts leegte en 
het niets, ontstaat onmiddellijk het krach-
tige streven om te volharden in mijn be-
staan. Bij het affect komt in het denken een 
voorstelling, een idee, want de geest wil de 
gevoelens van lust en onlust koppelen aan 
een oorzaak. Deze idee is de wil. De wil is 
een woord of een naam die mensen geven 
aan de ‘conatus’. Wij streven niet iets na 
“omdat wij van mening zijn dat het goed 
is. Integendeel, wij zijn van mening dat iets 
goed is omdat wij het nastreven, willen, 
verlangen en begeren” (Ethica, 3de deel, 
commentaar bij stelling 9: 241). Om die 
reden is het streven om zichzelf te handha-
ven de grondslag van de deugd. Dit relati-
visme vormt geen belemmering voor ethiek 
maar fungeert omgekeerd als fundament 
waarop het probleem van de ethiek wordt 
gesteld. Slecht vindt Spinoza wat indruist 
tegen de aard van mensen, wanneer ze af-
hankelijk worden van trieste passies zoals 

schuldgevoelens waardoor ze niet handelen 
uit eigen kracht en inzicht maar afhankelijk 
zijn van anderen. Slecht is wat haaks staat 
op zelfbehoud, wat mensen van zichzelf 
vervreemdt, wat hen doet lijden waardoor 
ze wegkwijnen of wat hen integriteit ont-
neemt. Trieste passie is altijd haar eigen 
straf want ze verdubbelt de ellende. Actie-
ve kennis daarentegen, die aan gene zijde is 
van goed en kwaad, geeft vreugde en leidt 
tot liefde. 

Men ziet de inclusiestructuur in de Poli-
tieke verhandeling wanneer Spinoza de 
Ethica herneemt en terugkoppelt naar 
de logische stellingen 34 en 35 van het 
eerste deel. In deze stellingen leest Negri 
een onderscheid tussen de ‘potentia’ of de 
macht van de menigte en de ‘potestas’ of 
de macht van de overheid. Met dit onder-
scheid introduceert de Hollandse denker 
niet alleen, zoals Machiavelli in Il Principe, 
de twee tegengestelde perspectieven maar 
neemt hij, ook zoals de Florentijn, het per-
spectief van onderuit in. Dit onderscheid 
is het fundament waarop in de verhande-
ling het concept van multitude wordt geïn-
troduceerd, een concept dat de idee van 
democratie veralgemeent en uitbreidt tot 
iedereen in de wereld door de soevereine 
structuren en identiteiten georganiseerd 
rond een volk op losse schroeven te zetten. 
Spinoza vormt aldus een modern idee van 
democratie dat evenwel meteen van in het 
begin een alternatief is voor de moderne 
idee die zich heeft doorgezet in de wes-
terse politieke regimes en instellingen. Dit 
onderscheid tussen ‘potentia’ en ‘potestas’ 
tekent een begrip van vrijheid als noodzaak. 
Vrijheid bestaat niet in de ‘vrije wil’ maar 
in de vrije noodzaak, of met andere woor-
den, niet in een onwetendheid van bepa-
lende oorzaken of in een fictie en illusie 
van vrijheid, maar in het bewustzijn van de 
beweging van de werkelijkheid. Vrijheid is 
geen bemiddeling tussen idee en wat in het 
idee is ingebeeld, maar is daadwerkelijke 
oorzaak. Vrijheid is noodzakelijk. Er is een 
hele reeks begrippenparen die tegenstrijdig 
leken maar in feite met elkaar samenhan-
gen op een innige en oorzakelijke manier. 
Vrijheid is niet tegenstrijdig met noodzaak 
maar wordt erdoor geïmpliceerd. Ook zo 
zijn menselijke conditie en de vorming van 
vrijheid met elkaar verbonden, prudentia of 
voorzicht en de multitude geen tegengestel-
de van elkaar. Het werkelijk tegenstrijdige 
begrippenpaar is ‘potentia’ en ‘potestas’.



I 84 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Ook de onderscheiding in de Ethica in drie 
soorten kennis is paradigmatisch voor het 
denken van Negri. De eerste soort kennis 
is inadequaat en bijgevolg negatief. De 
tweede soort is adequaat maar beperkt en 
daarom neutraal. Ze  stemt overeen met 
wat in een gewoon taalgebruik ‘objectief’ 
wordt genoemd of ‘onpartijdig’, ‘neutraal’, 
‘niet subjectief’. De derde soort kennis is 
eveneens adequaat, het echte doel en bij-
gevolg positief. In de geometrische stijl 
betekent positief dat realiteit wordt toege-
voegd, dat er meer is. Negatief betekent dat 
realiteit wordt ontnomen en er minder is. 
Neutraal betekent dat er geen realiteit bij-
komt of afneemt maar dat behouden blijft 
wat is. De eerste soort kennis is affect, ge-
voel of verbeelding en wordt gekenmerkt 
door een zelfbevestigende, spiegelende en 
imiterende beweging. Affecten zijn schijn-
matig, wisselvallig, wendbaar, onzeker en 
vaak misleidend. Het probleem is hun gril-
ligheid, dat ze snel verdwijnen of dat ze 
afgeleid en bezet worden door iets extern 
en bijgevolg afnemen. De tweede soort 
kennis is de systematische, methodologisch 
onderbouwde kennis die gebruik maakt van 
procédés als inductie en deductie. Ook al 
is ze adequaat, toch volstaat deze concep-
tuele kennis niet maar is ze wel nodig om 
zich als kennis in stand te houden. Om dit 
te begrijpen, moeten we eerst overgaan 
naar de derde soort kennis, de intuïtieve 
of perceptuele kennis die alle zelfde ken-
merken heeft als het affect of de verbeel-
ding doch zonder dat ze deze keer negatief 
te noemen is. De intuïtieve kennis zet af-
fecten en verbeelding positief in, haalt al-
dus de kenmerken daarvan binnen, en is 
ook zelfbevestigend, reflexief, imiterend, 
schijnmatig, wendbaar, grillig, onzeker, 
leugenachtig en bedrieglijk. Om die reden 
is de tweede soort kennis nodig, opdat de 
affecten en verbeelding niet zichzelf ten 
gronde richten. Het verschil tussen posi-
tief en negatief is het verschil tussen actief 
en passief; in het eerste geval wordt men 
misleid (dat is passief) terwijl men in het 
derde geval zelf misleidt (dat is actief). De 
Italiaanse filosoof Virno oppert voor deze 
hypothetische creatieve kennis die essen-
tieel is in de zoektocht naar een goede lev-
ensvorm, de term ‘transductie’. Agamben, 
een andere filosoof en vriend van Negri, 
heeft het over ‘analogica’ en de paradigma-
methode. Negri en Hardt spreken over “re-
sistance, creativity, and invention” (Hardt 
& Negri, 2009: 21). Derde soort kennis of 

positief gebruikte verbeelding is produc-
tief, creatief, politiek effectief.

In zijn toneelexperiment volgt Negri 
opnieuw het paradigma van Spinoza. An-
ders dan de kennis die slechts rede is, kan 
kunst of de derde soort kennis een ma-
teriële ervaring van invoeging in een nieuw 
element veroorzaken. Kunst creëert ‘poten-
tia’ of mogelijkheden binnen een bepaalde 
realiteit. Dit kadert in een visie dat veran-
dering mogelijk is, maar ook dat het andere 
altijd reeds gegeven is. De dimensie van 
de realiteit is fundamenteel in elke prak-
tijk. Negri insisteert op dit ontologische 
aspect maar voegt toe dat materiële erva-
ring een directe en elementaire relatie tus-
sen werkelijkheid en verbeelding impli-
ceert. De verbeelding is inherent aan de 
ervaring. Hij insisteert eveneens op het feit 
dat kunst altijd een ambachtelijk en collec-
tief werk is, gevormd in de relatie van een 
multitude van singuliere mensen, van hun 
ideeën en producten. Kunst is bovendien al-
tijd anomalie; ze gebeurt door verzet te ple-
gen en ongehoorzaam te zijn. Negri maakt 
een vergelijking met de liefde die zowel 
iets duidelijk maakt over de relatie tussen 
het artistieke en het politieke als over de 
analogie tussen het politieke en het amou-
reuze. Zijn opvattingen over liefde hebben 
niets te maken met burgerlijke romantiek 
noch met een religieus christelijke visie. 
De christelijke en burgerlijke liefdesopvat-
tingen bewerkstelligen een naturalistische 
en individualistische reductie van liefde 
tot een eenduidige functie en identiteit, dus 
tot het tegenovergestelde van wat liefde is. 
Op precies dezelfde manier is de natura-
listische en individualistische reductie van 
de collectieve werking van kunst eigenlijk 
een reductie tot het tegenovergestelde van 
kunst. Het collectieve, tegennatuurlijke 
en het opbouwende hypothetische karak-
ter zijn essentieel zowel in liefde als in 
kunst. ‘Tegennatuurlijk’ slaat in Negri’s 
conceptueel gebruik op de manier waarop 
de wesp de liefde bedrijft met een orchi-
dee: zonder de natuurlijke doelmatigheid 
of arbeidzaamheid als van een bij, niet 
georganiseerd rond een identiteit, enkel en 
alleen omwille van het plezier. Hij haalt 
dit beeld bij Deleuze en Guattari: de wesp 
bedrijft de liefde zomaar, omdat hij graag 
de liefde bedrijft, hoe dan ook. De onfunc-
tionele wespenliefde is analoog aan de idee 
dat de mens geen voorbestemde taak heeft 
die zijn bestaan rechtvaardigt of er zin aan 

geeft. Zijn bestaan hoeft ook niet te worden 
gerechtvaardigd want het heeft een abso-
lute evidentie die op geen enkele manier 
in vraag kan worden gesteld. Zijn bestaan 
ís, hoe dan ook, beminnelijk zoals het nu 
eenmaal is. De beeldspraak van de wesp en 
de orchidee staat voor een liefde die geen 
enkel motief of functie heeft buiten de be-
minnelijkheid van het liefdesobject en het 
plezier dat de liefdeservaring verschaft. 
Het plezier en het object van de relatie zijn 
bijzonder, materieel, concreet, uniek en 
tezelfdertijd onfunctioneel, ongedefinieerd 
en onbepaalbaar. Van de tegennatuurlijke 
liefde gaat Negri terug naar de sociale sa-
menwerking, naar politiek en kunst, die 
eveneens ontstaan op een existentiële ma-
nier, dit wil zeggen omdat mensen er nu 
eenmaal zijn, met velen, als multitude, en 
niet anders kunnen dan te volharden in hun 
bestaan. De politieke relaties, de gemeen-
schapsvorming, de taalkundige expressie 
en de kennis hebben met liefde en kunst dit 
tegennatuurlijke, relationele en existentiële 
karakter gemeen.

Bibliografie

Deze tekst werd voorgelezen in het Frans 
tijdens een seminarie over Negri en Spi-
noza, georganiseerd door het Vlaams 
Marxistisch Tijdschrift/Imavo, op het 6de 
Congrès International Marx in Parijs Uni-
versité-Ouest-Nanterre op 25 september 
2010. De tekst werd geschreven terwijl ik 
de laatste hand legde aan mijn proefschrift, 
Het perspectief van de multitude. Agamben 
Machiavelli Negri Spinoza Virno, waar 
Negri en het paradigma van Spinoza uit-
gebreid aan bod komen. Bepaalde uitdruk-
kingen in voorliggende tekst komen uit 
mijn proefschrift dat in november 2010 is 
gepubliceerd bij VUBPress en ingediend 
om verdedigd te worden tot het bekomen 
van de graad van doctor in de Wijsbegeerte 
en Moraalwetenschappen aan de Vrije Uni-
versiteit Brussel.

Negri, A., L’anomalia selvaggia. Saggio su 
potere e potenza in Baruch Spinoza, Feltri-
nelli, Milano, 1981.
Negri, A., Il potere costituente. Saggio 
sulle alternative della modernità, Manifes-
tolibri, Roma, 2002.
Negri, A. & Hardt, M., Empire, Harvard 
Univeristy Press, Cambridge MA, 2000.



85 I JAARGANG  45  NUMMER  1  I  LENTE 2011

Negri  en  het  paradigma  van  Spinoza  -   Sonja Lavaert

Negri, A. & Hardt, M., Multitude. War and 
Democracy in the Age of Empire, The Pen-
guin Press, New York, 2004.
Negri, A., & Hardt, M., Commonwealth, 
Harvard University Press, Cambridge MA, 
2009.
Negri, A., Trilogie de la différence, Stock, 
Paris, 2009.
Machiavelli, N., Il Principe in Opere I, 
Einaudi-Gallimard, Torino, 1997 (in Ne-
derlandse vertaling door Paul van Heck: Il 
Principe en andere politieke geschriften, 
Ambo, Amsterdam, 2006).
Spinoza, B.,  Theologisch-politiek traktaat, 
Wereldbibliotheek, Amsterdam, 1997.
Spinoza, B., Ethica, Amsterdam, Pro-
metheus / Bert Bakker, Amsterdam, 2002.
Spinoza, B., Hoofdstukken uit de politieke 
verhandeling, Boom, Amsterdam, 1989.


