
I 66 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Welke  gerechtigheid  binnen  een  voormalige  ‘criminele  staat’?                                                  
Over  overgangsgerechtigheid  en  postapartheid -Zuid-Afrika

Laurence Petrone

Overgangsgerechtigheid

Deze tekst1 gaat over de vraag hoe een 
maatschappij een verleden getekend door 
massaal geweld kan verwerken. De focus 
wordt vernauwd tot wat hieronder gedefi-
nieerd wordt als een ‘criminele staat’. Om 
tot een antwoord op deze vraag te komen, 
wordt ten eerste naar het huidige debat bin-
nen de literatuur over overgangsgerechtig-
heid (‘transitional justice’) gekeken. Ver-
volgens wordt postapartheid-Zuid-Afrika 
als illustratie besproken.

Blik op een ‘criminele staat’

In de analyse van een criminele staat, een 
staat die zich definieert door bij wet geco-
dificeerde, geïnstitutionaliseerde, geweld-
dadige discriminatie en onderdrukking 
van bepaalde groepen binnen zijn grond-
gebied2, kan de methodologische blik 
gevormd worden om deze staat op vier 
niveaus te bekijken. Op het metafysische 
niveau worden ideeën geconceptualiseerd; 
het omvat zogenaamd ‘radicaal kwaad’, 
hoewel de ideologische component van 
een politiek veelal ontspruit uit de inten-
tie om ‘goed’ te doen.3 Het macroniveau, 
het staatsniveau, omvat het niveau waar 
institutionele raamwerken geconstrueerd 
worden en waar een aura van legitimiteit 
toegekend wordt. Het microniveau verwijst 
naar het individu, het is een niveau waar 
instructie of louter insinuatie uitgevoerd 
wordt. Daarenboven is er nog een moei-
lijk te lokaliseren niveau, het mesoniveau, 
waar de omstanders gesitueerd worden 
die in hun meervoudigheid een supra-in-
dividuele entiteit vormen. Samen vormen 
deze niveaus het interpretatieve raamwerk 
om te begrijpen hoe verschillende agen-
ten in de maatschappij verwikkeld zijn in 
een criminele staat waar schendingen van 
mensenrechten een systemisch aspect van 
het leven van alledag zijn. Een dergelijke 
zienswijze voert het pleidooi om op een 

even gedifferentieerde manier postconflict-
mechanismen te ontwikkelen.

Overgangsgerechtigheid na massaal 
geweld

Diverse mechanismen kunnen in een post-
conflictsituatie geïmplementeerd worden. 
Deze kunnen gaan van gerechtelijke tot 
niet-gerechtelijke vervolgingen op diverse 
schalen (internationaal, nationaal, lokaal, 
of een combinatie daarvan). De niet-ge-
rechtelijke initiatieven kunnen bestaan uit 
waarheidscommissies, onderzoeken vanuit 
een geschiedkundige invalshoek, (moge-
lijks symbolische) reparaties, institutionele 
hervormingen (van politie, gerecht, leger, 
…), economische hervormingen, memori-
alen en musea, enzovoort. 

Ondanks de diversiteit van een dergelijk 
spectrum, stelt Mark Drumbl dat de straf-
rechtelijke vervolging de westerse manier 
van omgaan met een conflictueuze realiteit 
domineert.4 Het opzet van een gerechtelij-
ke vervolging bestaat uit het nastreven van 
gerechtigheid; in enge zin vaststellen of de 
bewijslast overeenstemt met de aanklacht 
in een proces dat aantoont dat bepaalde 
handelingen een misdaad vormen5, moge-
lijks culminerend in een veroordeling met 
aangepaste strafmaat om aldus straffeloos-
heid tegen te gaan.6 

Het kerndilemma van het gerecht in haar 
confrontatie met massaal geweld, bestaat 
uit de vraag hoe een individu verantwoor-
delijk kan geacht worden voor misdaden 
die zich ontwikkeld hebben op een niveau 
dat het individuele overstijgt. Moet elke 
betrokkene vervolgd worden, of enkel een 
selectie hoofdbeschuldigden? Vanuit prak-
tisch opzicht is een exemplarische selectie 
genoodzaakt omwille van tijd en middelen 
– in het bijzonder in een postconflictmaat-
schappij –, maar dit komt in tegenspraak 
met de individuele aansprakelijkheid van 
iedereen, aangezien niemand boven de 
wet staat.7 Sinds het Neurenbergtribunaal 
en de opvolgingsprocessen, kan de verant-
woordelijkheid voor misdaden onder in-
ternationaal recht in toenemende mate aan 
individuen worden toebedeeld. Dit staat in 
verband met het in het westen heersende 
liberale, juridische paradigma waarbij het 
individu eenheid van analyse is.8 

Recent onderzoek problematiseert de re-
aliteit waarin individuen die betrokken 
zijn in massaal geweld niet strafrechtelijk 
verantwoordelijk geacht kunnen worden 
voor hun daden, of non-daden in het geval 
van omstanders. De crux van het debat be-
staat uit de tegenstelling van het liberale, 
juridische paradigma enerzijds en collec-
tieve entiteiten betrokken in het conflict 
anderzijds. Aangezien massaal geweld per 
definitie gekarakteriseerd wordt door een 
groot aantal betrokkenen, zijn individua-
liserende aansprakelijkheidsmechanismen 
problematisch omdat het onder andere een 
selectieve myopie genereert voor de con-
text waarin dergelijk geweld kon plaats-
vinden.9 Het overstijgen van de limieten 
van dit paradigma impliceert ingaan tegen 
de hoofdstroom van de juridische praktijk. 
Wat aangeduid kan worden als tweede ge-
neratie literatuur over overgangsgerechtig-
heid, in het bijzonder van de hand van de 

Het proces in Zuid-Afrika 
moet zich nog op lange termijn 
ontwikkelen. De Waarheid- en 

Verzoeningscommissie kan erkend 
worden als een soort eerste 

beweger en metronoom van het 
overgangsproces: het gaf de 

eerste impuls aan de wil om het 
engagement op te nemen om zich 
met het verleden te confronteren. 

Deze eerste impuls is fundamenteel 
in het afbakenen van onderwerpen 
voor publieke discussie en reflectie.



67 I JAARGANG  45  NUMMER  2  I  ZOMER 2011

OVER OVERGANGSGERECHTIGHEID EN POSTAPARTHEID-ZUID-AFRIKA  -   Laurence Petrone

juridische wetenschappers Mark Drumbl 
en Laurel Fletcher, is voldoende rebels om 
oude orthodoxen in vraag te stellen en al-
ternatieven te formuleren.

Drumbls kritiek op het liberale,          
juridische paradigma

Drumbl neemt een paradox waar in de ma-
nier waarop omgegaan wordt met flagrante 
mensenrechtenschendingen zoals oorlogs-
misdaden, misdaden tegen de mensheid en 
genocide10: 

“International lawmakers have demarca-
ted normative differences between extraor-
dinary crimes against the world community 
and ordinary common crimes. However, 
despite the proclaimed extraordinary natu-
re of atrocity crime, its modality of punish-
ment, theory of sentencing, and process 
of determining guilt or innocence, each 
remain disappointingly, although perhaps 
reassuringly, ordinary – so long as ordi-
nariness is measured by the content of mo-
dern Western legal systems”.11

Met andere woorden: enerzijds werd een 
aparte terminologie gevormd om bijvoor-
beeld massamoord en elk begeleidend 
fenomeen hiervan te beschrijven en te ca-
tegoriseren als buitengewoon – ‘radicaal’ – 
kwaad (‘humanity’s inhumanity’ in Drum-
bls terminologie) –, anderzijds stemt deze 
buitengewone, normatieve differentiatie 
niet overeen met een aangepaste juridische 
procedure. Drumbl stelt dat de effectiviteit 
van een gewone strafrechtelijke procedure 
in de context van massaal geweld niet mag 
verondersteld worden en zelfs problema-
tisch is.12 Karakteristiek voor massaal ge-
weld is de omkering in het toekennen van 
‘juist’ en ‘fout’: wat van de sociale norm 
afwijkt in gewone omstandigheden, doet 
dit niet in buitengewone omstandighe-
den.13 Voor Drumbl betekent dit dat:
 
“the extraordinary acts of individual crimi-
nality that collectively lead to mass atro-
city […] [do] not diminish the brutality or 
exculpate the aggressor, [but] problema-
tize concepts such as bystander innocence, 
collective responsibility, victim reinte-
gration, reconciliation, recidivism, and 
the moral legitimacy of pronouncements 
of wrongdoing by international tribunals 
when the international community itself is 

perceived as having failed to prevent the 
wrongdoing”.14 

De confrontatie met grove mensenrech-
tenschendingen vergt een confrontatie met 
het individu, maar ook met entiteiten die 
het individu overstijgen. Het internationale 
strafrecht stoot echter op deze collectieve 
noties in anticipatie naar individuele een-
heden, culminerend in de praxis om een 
selectief aantal individuen te vervolgen. 
De geïmpliceerde uitdaging voor tweede-
generatieliteratuur over dit onderwerp is 
de imperatief om de myopie voor de (non-) 
daden van niet-individuele actoren in mas-
saal geweld te stoppen. Deze supra-indi-
viduele entiteiten worden in het bijzonder 
over het hoofd gezien door de bestaande 
mechanismen.15 Fletcher stelt dat dit pro-
blematisch is: niets doen in de context van 
massale mensenrechtenschendingen – i.c. 
genocide en etnische zuivering – is gelijk 
aan iets doen. Zij dringt aan om de notie 
collectieve verantwoordelijkheid buiten de 
sfeer van het strafrecht opnieuw te beden-
ken om op die manier het cultiveren van 
collectieve onschuld tegen te gaan.16 In dit 
voorstel vindt zij bijval van Drumbl: als 
reactie op collectief geweld, stelt hij col-
lectieve sancties voor op basis van wat hij 

een ‘middle ground’ noemt: een notie die 
overlapt met collectieve verantwoordelijk-
heid – te situeren tussen collectieve schuld 
en collectieve onschuld –, en de bezwaren 
tegen het strafrechtelijk omgaan met col-
lectiviteiten afwendt door meer gematigde 
sancties.17 

Lessen uit de praktijk van een post-
conflict gebied: Postapartheid-Zuid-
Afrika

Het Zuid-Afrikaanse voorbeeld18 illu-
streert bij uitstek de spanning tussen 
gerechtigheid en verzoening (‘reconci-
liation’). De bemiddeling tussen beide 
was ongezien en oorzakelijk voor de be-
langstelling in de ‘Zuid-Afrikaanse stijl’ 
om tot een confrontatie te komen met het 
verleden.19 Om dit proces te begrijpen, is 
het nodig om aan te duiden dat elk aspect 
verbonden is: verzoening is het doel, am-
nestie dient samen met de waarheid als 
middelen voor het bereiken van dit doel. 

Het adagium van de Zuid-Afrikaans Waar-
heid- en Verzoeningscommissie (hieron-
der: Commissie) – ‘amnestie in ruil voor 
waarheid’ – was toentertijd controversieel 
en is dit niet minder in de huidige literatuur. 



I 68 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

In ruil voor individuele, publieke, en vol-
ledige ontsluiting gedurende een bepaalde 
tijdsduur van betrokkenheid in politiek ge-
motiveerde misdaden, kon amnestie door 
de Commissie verleend worden, de facto 
leidend tot het ontheffen van burgerlijke en 
strafrechtelijke aansprakelijkheid. In ver-
gelijking met andere amnestiepraktijken 
worden de in Zuid-Afrika toegepaste cri-
teria als bijzonder stringent geëvalueerd.20 
De combinatie van waarheid en amnestie 
kan waarschijnlijk beschouwd worden als 
het definiërend element van de Commis-
sie, te meer omdat het nooit gezien was 
bij voorgaande waarheidscommissies.21 
In andere situaties was amnestie onderdeel 
van een afzonderlijk juridisch mechanisme. 
Het Amnestie Comité was één van de drie 
subcomités geïncorporeerd door de struc-
tuur van de Commissie. Sommigen be-
kritiseren deze institutionalisering omdat 
ze het verlenen van amnestie als juridisch 
mechanisme in een puur strafrechtelijk in-
stituut hadden geïntegreerd willen zien om 
op die manier aan de ‘verzoeningsretoriek’ 
te kunnen weerstaan.22

Uit de hierboven beschreven vereisten 
vloeien enkele fundamentele implicaties 
voort. Zo sloot de amnestieprocedure lei-
derschapsverantwoordelijkheid uit omwil-
le van de volledige ontsluitingsvereiste van 
wat er gebeurd was: de context en indivi-
duele daden konden door de grote garnalen 
niet gespecificeerd worden.23 Daarnaast 
werd ‘politiek’ als cruciaal bijwoord ge-
hanteerd: de misdaad waarvoor amnestie 
werd gevraagd, diende van politieke aard 
te zijn…

Criminele en politieke                                                
verantwoordelijkheid in het proces 
van de Zuid-Afrikaanse Waarheid- 
en Verzoeningscommissie

 
a. Politiek geweld/geweld binnen de ge-
meenschap: Een dubbel belichaamde 
dader?

Het kan in vraag gesteld worden of het 
toewijzen van verantwoordelijkheid aan 
de crimineel schuldigen op basis van een 
strafrechtelijke notie, de aangewezen optie 
is wanneer we te maken hebben met poli-
tiek gemotiveerde misdaden. Deze twijfel 
fundeert Du Bois-Pedain op twee karak-
teristieken van systeemschuld, namelijk: 

ruimere medeplichtigheid en de versprei-
ding van verantwoordelijkheid van de or-
ganisatoren en de zogenaamde raderen in 
de machine. In een gedachte die ze deelt 
met Drumbl en Fletcher betwijfelt ze: 

“whether an accountability mechanism 
that focuses exclusively or primarily on 
their criminal responsibility accurately re-
flects who bears the brunt of responsibility 
for the commission of these crimes. The 
concern is that the seemingly neat separa-
tion of the criminally guilty from the cri-
minally innocent may obscure the complex 
structures of social interaction in which 
political crimes are embedded, and fail to 
bring about the kinds of insights that could 
prevent the commission of similar acts in 
the future”.24 

Zij stelt vast dat de Commissie met behulp 
van de amnestieformule door het strafrech-
telijke verantwoordelijkheidsparadigma 
brak. Deze formule voorzag in wat ik als 
een insluitende verantwoordelijkheidsnotie 
aanduid, Du Bois-Pedain:

“the very injustice of amnesty served an 
important communicative function. Am-
nesty reminded people of the fact that the 
human rights violations committed by the 
amnesty applicants took place in a social 
context which legitimated these acts of vio-
lence; that they were done in (many of) 
our names. They were therefore injustices 
in which others were powerfully – politi-
cally, though not criminally – implicated. 
[…] Through amnesty, then, the conven-
tional view of the comparative seriousness 
of criminal and political responsibility was 
turned on its head. Criminal responsibility 
could be waived. Political responsibility 
could not”.25 

Dit kan het inzicht vormen dat een misdadi-
ger door een lichaam kan omsloten worden 
dat politiek en strafrechtelijk aansprakelijk 
kan geacht worden voor het schenden van 
rechten van anderen. De Zuid-Afrikaanse 
amnestieformule maakte deze differenti-
atie, niet resulterend in het herroepen van 
juridische standaarden, maar in het op-
roepen van een context gebonden sociale 
(ideologische) en juridische realiteit, ver-
klarend voor de daden van de misdadiger. 
Doorheen een dergelijk proces wordt nage-
gaan hoe de dader in de realiteit stond.

b. Politiek geweld/geweld binnen de ge-
meenschap: Hoe kan de politieke gemeen-
schap aangesproken worden? Over de 
verschillende fora waaraan verantwoor-
delijkheid kan toegeschreven worden. De 
Commissie als voorbeeld om het individu-
ele en collectieve niveau te overbruggen?

Bovenstaande redenering neemt aan dat er 
een contextgebonden realiteit bestaat wan-
neer het gaat over politiek gemotiveerde 
(mis)daden. Om zich tot deze realiteit te 
richten, moet de vraag gesteld worden wel-
ke fora (individuele en collectieve) en hoe 
deze fora aangesproken kunnen worden. 
Voor Du Bois-Pedain slaagde de Com-
missie erin om een ‘social production of 
harms’ bloot te leggen door de verantwoor-
delijkheid van de staat en leiderschaps-
structuren aan te wijzen. Doorheen de 
lens van de Commissie waren in de eerste 
plaats die personen die onder een ‘orga-
nisatorisch mandaat’ handelden, bevoegd 
om amnestie aan te vragen. Voor Du Bois-
Pedain toont dit mandaat een altruïstische 
gemeenschapsgezindheid van de agent aan, 
zij stelt:

 “What might be regarded as altruistic 
about it – opposition against an illegiti-
mate or brutal regime, an engagement with 
public affairs during difficult and dange-
rous times – may well provide a full moral 
justification for the agent’s violation of the 
state’s monopoly of power, that is, for the 
‘disobedience element’ of the offender’s 
conduct in his relations vis-à-vis the state. 
But when making a political point takes the 
form of injuring others, then the political 
purpose of the offender’s conduct can-
not justify the violations suffered by these 
victims”.26 

Zij stelt met andere woorden dat een po-
litieke actie op twee niveaus gearticuleerd 
wordt: op het macroniveau van de staat – 
mogelijks in naam van die staat, mogelijks 
in opstand tegen die staat –; en op het micro-
niveau van het individu, wanneer deze ac-
tie gericht is tegen een ander individu. Bei-
de niveaus kunnen gepersonifieerd worden 
door bijvoorbeeld een agent die onderdeel 
is van een antiterreurdienst en in die functie 
anderen martelt: een staatexponent hande-
lend op het individuele niveau. De gemeen-
schapsgezindheid van een daad brengt ons 
bij nog een dubbel belichaamd individu, 
namelijk het slachtoffer. Bijvoorbeeld het 



69 I JAARGANG  45  NUMMER  2  I  ZOMER 2011

OVER OVERGANGSGERECHTIGHEID EN POSTAPARTHEID-ZUID-AFRIKA  -   Laurence Petrone

slachtoffer van de vermelde martelende 
staatsagent: vanuit dit standpunt waaruit 
direct geweld gehanteerd wordt voor het 
‘publieke belang’ worden slachtoffers lou-
ter waargenomen als diegenen die de Zuid-
Afrikaanse apartheidsstaat wilde onder-
drukken. In de ontkenning van het bestaan 
van het politieke lichaam dat de apartheids-
slachtoffers vertegenwoordigden, werd hen 
hun bestaan ontzegd: buiten het conform 
de apartheidsstandaarden gepolitiseerde 
lichaam (of dus conform geïnstitutionali-
seerde discriminatie) was er geen lichaam 
dat gerespecteerd diende te worden. Het 
is te beschouwen als een verdienste van 
de Commissie – en bij uitbreiding even-
tueel van de vele andere instellingen in 
transitie – om de verschillende dimensies 
gepersonifieerd door het individu als het 
ware te reanimeren, bijvoorbeeld zijn/haar 

politieke andersdenkendheid. Met betrek-
king tot de Zuid-Afrikaanse Waarheid- en 
Verzoeningscommissie werd dit mogelijk 
gemaakt door de amnestieformule.

Fundamenteel is dus het inbegrip van het 
raamwerk waarin misdaden plaatsvonden. 
Wanneer tijdsprongen gemaakt worden 
van het heden, waar handelingen aan-
sprakelijkheid kunnen genereren, naar het 
verleden waarin ze plaatsvonden, voorziet 
dit raamwerk in een politiek-ideologisch 
‘verschil’: een interpretatief onderscheid 
dat het mogelijk maakt om een hande-
ling te contextualiseren. Wanneer de ge-
hele politieke gemeenschap betrokken is 
in deze tijdsprongen die een confrontatie 
met een verleden realiseren, voorziet vol-
gens Du Bois-Pedain de Zuid-Afrikaanse 

amnestieformule een “‘rite of passage’ to-
wards a citizenship unencumbered by the 
past [– merk de belangrijke specificatie 
op –] for those who are willing to com-
mit themselves to the new political order, 
in which any resort to violence as a means 
of (domestic) politics is characterised as 
wrong”.27

Conclusie: Een toekomstige                      
gerechtigheid

De vraag die deze tekst structureerde, luidt 
hoe een maatschappij een verleden gete-
kend door massaal geweld binnen de con-
text van een ‘criminele staat’ kan verwer-
ken. Gerd Hankels blik op de verwerking 
van een conflictueus verleden wijst op de 
evolutie van een benadering die in de eerste 
plaats juridisch en vervolgens ‘historisch’ 
geïnspireerd zou zijn. In een politiek-more-
le benadering van misdaden herkent hij de 
toepassing van de wet als louter één facet 
hiervan, zij het wel het meest belangrijke, 
omdat deze het volgens hem mogelijk 
maakt om misdaden dusdanig te benoe-
men. Het proces wordt vervolgens ver-
ruimd. ‘Vergangenheitspolitik’ beschrijft 
hij als: “ein umfassender, vornehmlich aus 
legislativen und justiziellen Maßnahmen 
bestehender Vorgang, der, wenn er glück-
lich verläuft, irgendwann in Geschichtspo-
litik – verstanden als eine rückblickende 
und identitätsstiftende Deutung und Erin-
nerung – übergeht.”28

De vraag hoe de Zuid-Afrikaanse maat-
schappij de langdurige en wijdverspreide 
gruweldaden van het apartheidregime kon 
verwerken, werd benaderd vanuit Du Bois-
Pedains lezing van de Waarheid- en Ver-
zoeningscommissie. De amnestieformule 
bleek een middel om politieke verantwoor-
delijkheid te wegen en aldus slaagde de 
Commissie in het komen tot een bijzondere 
beoordeling van politiek geweld. Aangeno-
men dat politiek geweld, geweld binnen de 
gemeenschap is, en in het onderscheiden 
van strafrechtelijke en politieke verant-
woordelijkheid, slaagde de Commissie erin 
om zich te richten tot de politieke gemeen-
schap en om deze te confronteren met haar 
verantwoordelijkheid in het apartheidver-
leden. Dit is een fundamentele verdienste 
van het Zuid-Afrikaanse overgangspro-
ces omdat het m.i. een voorbeeld is van 
het overbruggen van het individuele met 
het collectieve niveau – wat allesbehalve 



I 70 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

vanzelfsprekend is indien binnen het libe-
rale, juridische paradigma gedacht wordt. 
Het is een manier om de lessen van een 
verleden realiteit binnen een kritische, re-
flexieve politieke gemeenschap te valide-
ren, met inbegrip van de vele verschillende 
actoren: directe daders, omstanders, en 
volgzame individuen die ‘slechts hun werk 
deden’. 

Volgens Du Bois-Pedain dient het be-
schouwen van politiek geweld als gemeen-
schappelijk geweld (‘communal violence’): 

“a society better in generating a sense of 
widespread responsibility for redressing 
the injustices of the past than trials, which 
– at least in situations where many leader-
ship figures and advocates of ‘tough mea-
sures’ cannot be held to account in a court 
of law for their role in the violence – risk 
sustaining the all-too-comforting illusion 
that ‘only a few bad apples’ are implicated 
in the crimes”.29 

Volgens haar slaagde de Commissie in dit 
oproepen van een verantwoordelijkheids-
besef om het onrecht van het verleden te 
herstellen.30 Dit voorbeeld geeft ook aan 
hoezeer een waarheidscommissie de con-
frontatie met een bepaald verleden in tijd 
concentreert, met de onvermijdelijke im-
plicatie dat deze confrontatie gereduceerd 
wordt tot bepaalde aspecten van dit verle-
den, mogelijks in een geprioriteerde volg-
orde. De Commissie bakende het debat af 
– en beperkte het dus – in functie van het 
bereiken van verzoening.31

Ondanks fundamentele verschillen32 kan 
het relevant zijn om de Duitse ervaring in 
de confrontatie met het naziverleden in de 
interpretatie te betrekken. Deze casus toont 
dat het genereren van een debat over een 
uiterst gewelddadig verleden dat aanwe-
zig blijft in het heden, niet voorbehouden 
is voor een instelling zoals een waarheids-
commissie. Zonder een dergelijke instel-
ling is er echter meer tijd nodig om dit mo-
gelijk te maken. 

In de nasleep van de Tweede Wereldoorlog 
gaven de strafrechtelijke denazificatieplan-
nen van de geallieerden een beloftevolle, 
maar misleidende indruk. Zoals Bass stelt: 
“The popular image of Nuremberg as a 
lightning catharsis, transforming Ger-
many at a stroke from a thoroughly Nazi 

country to a penitent democratic one, is 
much overstated”.33 Inderdaad, parallel 
met de ‘jullie zijn schuldig’-posters opge-
hangen in de straten van het voormalige 
‘Derde Rijk’, werd een veroordeling van 
buitenaf uitgesproken en opgelegd. Hier 
wil ik het belang van een strafrechtelijke 
vervolging van misdadigers niet in vraag 
stellen: de confrontatie met een diep moei-
lijk verleden van een gehele maatschappij, 
vergt de doorgedreven gevolgen van onze 
strafrechtelijke juridische instellingen, 
maar het gaat echter verder dan dit, en 
een gedegen analyse van de situatie – met 
erkenning van de verschillende niveaus 
waarop de verschillende actoren hun ver-
antwoordelijkheid in de misdaden articule-
ren – voert het pleit voor een aanpak die het 
louter strafrechtelijke overstijgt. Op lange 
termijn toont dit voorbeeld dat de confron-
tatie met het naziverleden effectief op een 
‘meer complete manier’ plaatsvond, indien 
deze ‘meer complete manier’ betekent dat 
een maatschappelijk debat over dit verle-
den plaatsnam, met de erkenning van het 
onrecht ten aanzien van de slachtoffers en 
het zelfsubject, gekristalliseerd in materiële 
en immateriële herstellingen (verontschul-
digingen, onderzoek, monumenten en her-
denkingen, musea, enzovoort). 

Het proces in Zuid-Afrika moet zich nog 
op lange termijn ontwikkelen. De Waar-
heid- en Verzoeningscommissie kan er-
kend worden als een soort eerste beweger 
en metronoom van het overgangsproces: 
het gaf de eerste impuls aan de wil om het 
engagement op te nemen om zich met het 
verleden te confronteren. Deze eerste im-
puls is fundamenteel in het afbakenen van 
onderwerpen voor publieke discussie en 
reflectie. Zoals het Duitse voorbeeld aan-
geeft, is de langetermijnontwikkeling in 
het confronteren van een hele maatschap-
pij met een verleden een lange en onzekere 
weg. Men zou kunnen zeggen dat het ini-
tiële Zuid-Afrikaanse proces, ondanks ma-
nifeste bevolkingsdeelname, toch een ex-
clusief proces bleef vanuit het oogpunt van 
wie kon deelnemen en waarover de ses-
sies gingen. Buckley-Zistel bekritiseert de 
Commissie voor “constructing a uniform 
national memory, which reduces the com-
plexity of individual experience thereby le-
velling out the particularity of local experi-
ences”, en voor de enge focus op de meest 
prominente breuken van het conflict. Als 
gevolg stelt zij dat: “not everyone’s truth is 

welcome but only the truth that fits the na-
tional reconciliation plan”.34 Opnieuw, de 
Commissie in de eerste plaats lovend voor 
het nemen van een initiatief, en met het 
Duitse voorbeeld in gedachten, sluit deze 
kritiek op de gedeeltelijke en functionele 
waarheid niet een verruimen van het proces 
in de toekomst uit. Verzoening in het Zuid-
Afrikaanse voorbeeld kan geïnterpreteerd 
worden als een zich voortdurend ontwik-
kelend proces, eerder dan een niet bereikt 
einde: “Reconciliation, if it is achieved at 
all, grows slowly as a result of living toge-
ther over time”.35 Vanuit dit standpunt kan 
de rol van de Commissie geïnterpreteerd 
worden in functie van het voorzien van een 
ruimte voor het opzet van verzoening en/
of sociaal herstel, bijvoorbeeld door mid-
del van zittingen en een discours. In het 
verlengde hiervan, nemen Du Bois en Du 
Bois-Pedain verzoening vanuit een politiek 
standpunt waar als fundamentele impuls 
voor sociale gerechtigheid. Deze werd al-
lesbehalve gerealiseerd. Sociaal herstel 
vereist structurele veranderingen. De hy-
pothese kan gevormd worden dat verzoe-
ning en sociaal herstel ingebeeld en op 
een politiek platform gerealiseerd werden, 
maar waarvan de kristallisatie in de harde, 
descriptieve realiteit nog te wachten staat. 
Aldus kan de verdienste van een korte ter-
mijn postconflictproject gezien worden in 
het zich inbeelden van een andere sociale 
realiteit, gerealiseerd op het politieke plat-
form, wachtend op de manifestatie ervan in 
bijvoorbeeld het voorzien van kansen gege-
ven aan iedere burger in de vorm van ma-
teriële welstand en educatieve en profes-
sionele perspectieven. Op basis van deze 
ideeën, kan de stelling van Luc Huyses 
boek – Alles gaat voorbij behalve het ver-
leden – versterkt worden: een confrontatie 
met het verleden komt nooit tot een echt 
einde.36 Tegelijkertijd zou deze oneindig-
heid aangemoedigd moeten worden, aan-
gezien het een politiek-maatschappelijk be-
wustwordingsproces cultiveert samen met 
een groeiende, historische bewustwording. 
Waar deze processen mogelijks georkes-
treerd worden door actuele politieke kwes-
ties, wordt contemplatie over verleden en 
heden gedwongen. Zo zou herinnering, zo-
als Susan Sontag (1933-2004) suggereert, 
inderdaad de weg naar een betere toekomst 
kunnen leiden.37 Dit wekt het inzicht op 
dat zowel de confrontatie met het verleden 
in het algemeen, als een repliek vanuit het 
standpunt van overgangsgerechtigheid in 



71 I JAARGANG  45  NUMMER  2  I  ZOMER 2011

OVER OVERGANGSGERECHTIGHEID EN POSTAPARTHEID-ZUID-AFRIKA  -   Laurence Petrone

het bijzonder, de kiemen zaaien van een 
politieke en economische, en dus een im-
mer toekomstige, gerechtigheid.

Postscriptum: “Wovon mann nicht 
sprechen kann, darüber ...”

De door de Duitse filosoof Karl Jaspers 
(1883-1969) gedefinieerde schuldtypolo-
gieën vormen een inherent aspect van lite-
ratuur die zich buigt over de verantwoor-
delijkheidvraag van mensen betrokken in 
massaal geweld. Er bestaat een consensus 
over de idee dat niet iedereen die betrok-
ken is, crimineel schuldig kan geacht wor-
den – deels overlappend met Jaspers die 
stelt: “Right can only apply to guilt in the 
sense of crime and in the sense of politi-
cal liability, not to moral and metaphysi-
cal guilt”38. Bijgevolg: “The outgrowth 
of the moral guilt is insight, which invol-
ves penance and renewal. It is an inner 
development, then also taking effect in 
the world of reality”39. Om te beginnen 
bepleit Jaspers kritische zelfreflectie van 
het kennend subject om tot waarheid te 
komen op het meest intieme niveau; “For 
the first thing each of us needs in disaster 
is clarity about himself. The foundation 
of our new life must come from the origin 
of our being and can only be achieved in 
unreserved self-analysis”.40 Dit impliceert 
een begrip van de eigen beslissingen en 
acties, wat vervolgens een cascade naar 
een supra-individueel platform zou kun-
nen genereren en op die manier een contact 
met het nieuwe, collectieve (vaak natio-
nale) narratief – Jaspers: “Germany cannot 
come to unless we Germans find the way to 

communicate with each other. The general 
situation seems to link us only negatively. 
If we really learn to talk with each other 
it can be only in the consciousness of our 
great diversity”.41 Daarenboven zou dit de 
schijnbaar definitieve, want fundamentele, 
kloof tussen ‘wij’ – de massa individuele 
agenten omgeven door structuren – en ‘zij’ 
– de misdadige leiders van een zogenaamd 
‘radicaal kwaad’ – kunnen overstijgen. 

Hoewel Jaspers’ geschriften gebonden zijn 
aan de nationaalsocialistische, Europese 
geschiedenis, kunnen ze getransponeerd 
worden naar het verdeelde postapartheid-
Zuid-Afrika. Jaspers beschrijft de verschil-
lende individuele ervaringen van Duitsers 
alsof ze van verschillende werelden zou-
den komen. Het niveau van verscheiden-
heid dat hij vaststelt, brengt hem tot het 
maken van de stelling dat de Duitsers 
louter door negatieve aspecten verbonden 
waren: “common is the non-community”42. 
Zowel in Duitsland als in postapartheid-
Zuid-Afrika echter: “There is no growth 
of life in mutual accusation. Talking with 
each other actually ceases; it is a form of 
the severance of communication”.43 

Het lijkt alsof Jaspers reeds in 1947 an-
ticipeerde naar wat Minow erkent als het 
resultaat van een waarheidscommissie. 
In het verwerken van de feiten giet deze 
instelling volgens haar: “its findings and 
conclusions not in terms of individual bla-
me but instead in terms of what was wrong 
and never justifiable. In so doing, it helps 
to frame the events in a new national nar-
rative of acknowledgment, accountability, 

and civic values”.44 Aldus contextualiseert 
een waarheidscommissie door de voorstel-
ling van velerlei oorzaken en voorwaarden 
die een beperking vormen op het indivi-
duele platform om te denken en te hande-
len.45 Minow herkent de beperkingen van 
elk mechanisme om met geweld op grote 
schaal om te gaan, maar stelt dat het cru-
ciale eruit bestaat dat mechanismen geac-
tiveerd worden: een proces wordt gestart, 
vragen worden gesteld, dilemma’s worden 
uitgepuurd.46 In deze zucht naar waarheid 
onderscheidt ze de ontwikkeling van een 
narratief dat het individuele platform over-
stijgt. In bepaalde conflictueuze contexten 
waar één collectief een bepaald fenomeen 
als vijandig beschouwt, kan het zijn dat het 
individu een soort ‘dienstbaarheid’ jegens 
dit collectief vertoont, zoals bijvoorbeeld 
de natie. Deze dienstbaarheid verbindt m.i. 
de verschillende agenten in de schuld van 
een systeem met elkaar. Dit roept de vraag 
op welk mechanisme het meest geschikt is 
om een dergelijke realiteit als onderdeel 
van een gewelddadig verleden bloot te leg-
gen. Martha Minow neemt een duidelijk 
standpunt in. Zij verwijst naar de publieke 
zittingen van de Zuid-Afrikaanse Waar-
heid- en Verzoeningscommissie als onder-
deel van een proces dat het licht werpt op :

 “a silent white minority, and demands a 
different commitment by all South Africans 
for the future. The truth sought by truth 
commissions includes not just who did 
what but also asks, for the nation, What 
was done in our name, our nationhood? 
The asking and the telling unwind some-
thing more than complicity; a complicated 
process of identification and implication 
in the past must be confronted as part of 
building a new relationship between all the 
citizens and the state”.47 

De hierboven bepleite kritische zelfreflec-
tie met anderen in verband gebracht, is 
intellectueel, maar nog meer feitelijk, be-
lonend. Als er geen theoretisch discours 
gevormd wordt, is de verandering van een 
realiteit niet mogelijk aangezien deze niet 
begrepen kan worden. In het verlengde van 
Wittgensteins: “Wovon man nicht sprechen 
kann, darüber muss man schweigen” – de 
zinloosheid aanduidend van het willen 
spreken over een realiteit waarvoor er geen 
woorden bestaan die met die realiteit cor-
responderen. De beperkingen van onze me-
chanismen zijn vergelijkbare beperkingen 



I 72 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

van ons intellect in het begrijpen van en re-
fereren naar de werkelijkheid. Het gebrek 
aan een gedegen begrip van de werkelijk-
heid en het gebrek aan middelen om zich tot 
deze te wenden als gevolg, maken het, ver-
gelijkbaar met Wittgensteins inzicht, even 
zinloos om die realiteit onder ogen te zien. 
‘Radicaal kwaad’ wordt onvermijdelijk ge-
construeerd als iets dat buiten onze capaci-
teit ligt om in een gedachte te confronteren, 
laat staan te bestraffen en – indien gewenst 
- te vergeven. Postconflictverwachtingen 
zijn er omdat de situatie deze oproept. Als 
deze verwachtingen teveel vergen van onze 
naar rechtvaardigheid strevende mechanis-
men, dan horen de resultaten niet te wor-
den gecompromitteerd – in een poging om 
de moeilijkheden te omzeilen –, maar dan 
horen de mechanismen opnieuw te worden 
bedacht. 

Literatuurlijst:

Aukerman, M.J., “Extraordinary Evil, 
Ordinary Crime: A Framework for Un-
derstanding Transitional Justice”, in: Har-
vard Human Rights Journal, 15, 2002, pp. 
39-97.
Buckley-Zistel, S., “Transitional Justice in 
Divided Societies. Potentials and Limits”, 
Paper presented at the 5th European Con-
sortium for Political Research General 
Conference (10-12 September 2009, Pots-
dam University of Germany), pp. 1-16. 
Colton, J., Kramer, L., Palmer, R., A his-
tory of the Modern World. New York, Mc-
Graw-Hill, 2002.
Dannenbaum, D., “Crime beyond Punish-
ment”, in: Davis Journal of International 
Law, 15, 2008-2009, pp. 189-219. 
Drumbl, M., “Punishment, Postgenocide: 
From Guilt to Shame to Civis in Rwanda”, 
in: New York University Law Review, 75, 5, 
2000, pp. 1221-1326. 
Drumbl, M., “Collective Violence and In-
dividual Punishment: The Criminality of 
Mass Atrocity”, in: Northwestern Universi-
ty Law Review, 99, 2, 2005 a, pp. 539-611. 
Drumbl, M., “Pluralizing International 
Criminal Justice (review essay)”, in: Mi-
chigan Law Review, 103, 6, 2005 b, pp. 
1295-1328. 
Drumbl, M., “Atrocity, Punishment, and 
International Law”, in: Washington & Lee 
Legal Studies Research Paper Series, 14, 
2007, pp. 1-22. 
Du Bois-Pedain, A., “Communicating Cri-
minal and Political Responsibility in the 

TRC Process”, in: Du Bois, Fr., Du Bois-
Pedain, A., (eds.), Justice and Reconcilia-
tion in Post-Apartheid South Africa, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2008, 
pp. 62-89. 
Du Bois, Fr., Du Bois-Pedain, A., “Intro-
duction”, in: Du Bois, Fr., Du Bois-Pedain, 
A., (eds.), Justice and Reconciliation in 
Post-Apartheid South Africa. Cambridge, 
Cambridge University Press, 2008 a, pp. 
1-8. 
Fletcher, L.E., “From Indifference to En-
gagement: Bystanders and International 
Criminal Justice”, in: Michigan Journal 
of International Law, 26, 4, 2005, pp. 
1013-1095. 
Fletcher, L.E., “Reflections on Twenty 
Years in Human Rights, Facing Up to the 
Past: Bystanders and Transitional Justice”, 
in: Harvard Human Rights Journal, 47, 
2007, pp. 47-52. 
Fletcher, L.E., Weinstein, H.M., “Violence 
and Social Repair: Rethinking the Con-
tribution of Justice to Reconciliation”, in: 
Human Rights Quarterly, 24, 2002, pp. 
573-639. 
Hankel, G., “Vergangenheit, die nicht 
ruhen darf”, in: Aus Politik und Zeitge-
schichte, 42, 2006, pp. 3-9.
Hayner, Pr. B., Unspeakable Truths. Con-
fronting State Terror and Atrocity. New 
York, Routledge, 2001. 
Huyse, L., Alles gaat voorbij, behalve het 
verleden. Leuven, Uitgeverij Van Hale-
wyck, 2006. 
Jaspers, K., The Question of German Guilt. 
Fordham, University Press, 2000 [1947].
Joyce, D., “The Historical Function of In-
ternational Criminal Trials: Re-thinking 
International Criminal Law”, in: Nordic 
Journal of International Law, 73, 2004, pp. 
461-484. 
Koskenniemi, M., “Massive Human Rights 
Tragedies”, in Steiner H., Alston Ph., 
Goodman R., (eds.), International Human 
Rights Law in Context, Oxford, Oxford 
University Press, 2008. pp. 1243-1248.
Minow, M., Between Vengeance and For-
giveness: Facing History after Genocide 
and Mass Violence. Boston, Beacon Press 
Books, 1998. 
Nerlich, V., “The Contribution of Criminal 
Justice”, in: Du Bois, Fr., Du Bois-Pedain, 
A., (eds.), Justice and Reconciliation in 
Post-Apartheid South Africa. Cambridge, 
Cambridge University Press, 2008, pp. 
90-115. 

Schaap, A., “The Proto-politics of Recon-
ciliation: Lefort and the Aporia of Forgive-
ness in Arendt and Derrida”, in: Australian 
Journal of Political Science, 41, 4, 2006, 
pp. 615-630. 
Teitel, R.G., Transitional Justice. Oxford, 
Oxford University Press, 2000. 
Verdoolaege, A., “The Debate on Truth 
and Reconciliation: A Survey of Literature 
on the South African Truth and Reconcilia-
tion Commission”, in: The Journal of Lan-
guage and Politics, 5, 1, 2006, pp. 15-35. 
Verdoolaege, A., “South Africa’s Truth 
and Reconciliation Commission: a Critical 
Appraisal”, in: Behavioural Sciences of 
Terrorism and Political Aggression: Spe-
cial Issue on ‘Reconciliation’, herfst 2010, 
pp. 1-20. 
Wilson, R.A., The Politics of Truth and 
Reconciliation in South Africa. Legitimi-
zing the Post-Apartheid State. Cambridge, 
Cambridge University Press, 2001. 

Noten:

1 Voor de begeleiding vóór en tijdens de redactie 

dank ik Shane Darcy, Ansbert Baumann, Ber-

ber Bevernage, Hélène Passtoors en Annelies 

Verdoolaege.
2 Bijvoorbeeld nazi-Duitsland en apartheid 

Zuid-Afrika: in de raciale categorisatie van hun 

bevolking vormen beide het voorbeeld van sta-

ten die het non-discriminatiebeginsel verwerpen.
3 Zo geeft Koskenniemi aan dat de misdaden van 

de twintigste eeuw “have not emerged from cri-

minal intent but as offshoots from a desire to do 

good”. In: Koskenniemi, 2008, p. 1245.
4 Drumbl, 2007, p. 5.
5 Hayner benadrukt dat: “trials are limited in the 

truth that they are able to tell as they must com-

ply with rules of evidence which often exclude 

important information”. In: Hayner, 2001, p. 

100.
6 Bijkomende gevolgen kunnen zijn: de erken-

ning van leed en mogelijks de verzachting ervan 

op maatschappelijk niveau; het ontmoedigen 

van vergeldingsacties in combinatie met het af-

schrikken van toekomstige misdaden; het uitdra-

gen van de boodschap om te breken met een be-

paald verleden (Teitel). Dit laatste impliceert dat 

het nieuwe regime zichzelf bevrijdt van het ge-

wicht van het verleden – of dit tenminste poogt 

te doen binnen een strafrechtelijke dimensie om 

tegelijkertijd het eigen bestuur te legitimeren. In: 

Teitel, 2000, p. 67.
7 Ibidem, p. 7, pp. 29-30, p. 72. ; Aukerman, 

2002, p. 61, p. 74.
8 Teitel, 2000, p. 34, p. 40, p. 44.



73 I JAARGANG  45  NUMMER  2  I  ZOMER 2011

OVER OVERGANGSGERECHTIGHEID EN POSTAPARTHEID-ZUID-AFRIKA  -   Laurence Petrone

9 Philip Allot bekritiseert in het bijzonder de ont-

kenning van systeemschuld in het louter toeken-

nen van verantwoordelijkheid aan het individu. 

Allot, besproken in: Joyce, 2004, p. 468.
10 Drumbl, 2007, p. 4.
11 Ibidem, p. 6.; Zie ook: Drumbl, 2005 a, pp. 

541-542, en: Drumbl, 2005 b, pp. 1302-1303.
12 Drumbl, 2007, p. 9.
13 Met uitzondering van het internationaal ge-

woonterecht en ‘menselijke waardigheid’, vult 

Drumbl aan. In: Drumbl, 2005 a, p. 567. Een 

fundamentele moeilijkheid is de context waarin 

de misdaden werden uitgevoerd, i.c. de situatie 

waar de uitzondering regel werd – hoewel in 

overtreding van ‘menselijke’ standaarden. Paul 

Van Zyl merkt op: “Criminal justice systems 

[…] are designed for societies in which the vio-

lation of law is the exception and not the rule. 

Once the violation of the law becomes the rule, 

criminal justice systems simply cannot cope”. 

Van Zyl, in: Dannenbaum, 2008-2009, p. 203.
14 Drumbl, 2005 a, pp. 549-550, pp. 566-567, 

citaat op p. 550. Drumbl stelt dat dit des te ver-

ontrustender is voor het strafrecht, aangezien dit 

zich louter tot afwijkend gedrag richt. Drumbl, 

2000, p. 1253.
15 Met betrekking tot een dergelijke myopie stelt 

Drumbl dat dit: “swaddles the myriad structural 

factors that permitted that evildoer to perpetrate 

evil on such a large scale to the point that those 

factors become masked”. In: Drumbl, 2005 a, 

p. 600. Drumbl vindt bijval bij de onderzoeks-

bevindingen van Fletcher en Weinstein. Deze 

benadrukken de beperkte reikwijdte van rechts-

zaken en pleiten voor een omvattende aanpak 

door het combineren van rechtszaken met andere 

programma’s om een sociale wederopbouw te 

betrachten. Hun ‘ecologisch model voor sociale 

wederopbouw’: “should take into account the 

opinions and priorities of the affected popula-

tion; [take] place at varying rates across social 

sectors; should be implemented by authorities 

perceived as legitimate by the target audience; 

will be influenced by the political nature of past 

regimes (communist, post-colonial, etc.); requi-

res that all components of social reconstruction 

work in synergy; and must engage all levels of 

society – individual, community, society, and 

state”. In: Fletcher, 2005, pp. 1024-1025.
16 Fletcher & Weinstein, 2002, p. 612, p. 615. 

Zij beschouwen dit als essentieel, samen met 

educatieve initiatieven en een politiek klimaat 

dat de misdaden uit het verleden erkent en ver-

oordeelt. In: Fletcher, 2007, pp. 51-52.
17 Drumble somt op: “disgorging the benefits of 

group violence, compelling community service, 

redistributing wealth, lustration, subjecting con-

flict groups to international administration, and 

traditional forms of state responsibility such as 

embargoes and trade restrictions”. In: Drumbl, 

2005 a, pp. 576-577.
18 Rond het midden van de jaren tachtig om-

vatte de totale Zuid-Afrikaanse populatie ca. 

40 miljoen mensen, 6 miljoen blanken, 30 mil-

joen zwarten, 3 miljoen mensen van gemengde 

herkomst, en één miljoen Aziaten. Apartheid-

wetgeving – ingevoerd door de Afrikaner ge-

controleerde ‘Nationalist Party’ – bepaalde 

in negatieve zin het bestaan van de overgrote 

meerderheid van de bevolking. De wetten im-

pliceerden uitsluiting uit het politieke leven en 

grootschalige, wijdverspreide discriminatie op 

velerlei andere vlakken (huisvesting, transport, 

grondbezit, tewerkstelling, enzovoort). Verzet 

tegen apartheid genereerde politieagressie, mar-

teling, hechtenis en gevangenisstraffen. De ge-

wapende strijd werd onderdrukt en culmineerde 

in de dood van honderden zwarte protesteerders. 

In: Colton, Kramer & Palmer, 2002, pp. 906-

907. Het vestigen van de apartheidstaat volgens 

raciale principes werd door de Anti-Apartheid 

Conventie (1973) als misdaad tegen de mens-

heid aangeduid.
19 Du Bois & Du Bois-Pedain, 2008 a, p. 3.
20 Wilson, 2001, p. 23. Zie ook Du Bois-Pedain, 

2008, pp. 75-76.
21 Verdoolaege, 2010, p. 7.
22 Wilson verwijst naar een stelling van rechter 

Ngoepe, in: Wilson, 2001, pp. 104-105.
23 Nerlich verwijst naar een zaak gemaakt door 

een groep van 37 hooggeplaatste ANC leiders. 

Nerlich, 2008, pp. 94-95.
24 Du Bois-Pedain, 2008, p. 64.
25 Ibidem, citaat pp. 66-67.
26 Ibidem, pp. 77-78.
27 Ibidem, p. 79.
28 Hankel, 2006, p. 7.
29 Du Bois-Pedain, 2008, p. 87.
30 Ibidem, pp. 87-88.
31 Volgens sommigen louter in functie van de 

opbouw van de natie. Voor Schaap: “If political 

reconciliation does require sacrificing justice 

for the sake of social stability then why not re-

cognise it for what it is – a modus vivendi based 

on a strategic compromise […]?” In: Schaap, 

2006, p. 624.
32 In de naoorlogse Duitse situatie was de gevi-

seerde minderheid of vermoord of geëmigreerd, 

terwijl de postconflictconstellatie in Zuid-Afrika 

zich tekende door een meerderheid van slacht-

offers tegenover een minderheid van (directe) 

daders. Op basis hiervan kan gesteld worden dat 

de Duitse bevolking na de Tweede Wereldoorlog 

zichzelf moest confronteren met een diepproble-

matisch verleden zonder een concrete Andere 

in de nabijheid (met de nakomelingen van de 

slachtoffers en de internationale gemeenschap 

buiten beschouwing gelaten), terwijl de Zuid-

Afrikaanse bevolking een dagelijkse interactie 

kende en kent tussen slachtoffers en daders. 

Daarnaast moeten de verschillende uitgangspun-

ten van beide voorbeelden in het achterhoofd 

gehouden worden om de ontwikkeling van de 

confrontatie met hun verleden te begrijpen. Bei-

de Duitslanden stonden onder strikte controle 

van de geallieerden – hoewel verandering gauw 

volgde binnen de veranderde internationale poli-

tieke orde tijdens de Koude Oorlog –, terwijl in 

het gespleten Zuid-Afrika de voormalige gezwo-

ren vijanden op elkaar waren aangewezen.
33 Dannenbaum citeert Bass in: Dannenbaum, 

2008-2009, voetnoot 68 p. 209. 
34 Buckley-Zistel, 2009, p. 13.
35 Verdoolaege citeert Johnson, in: Verdool-

aege, 2010, p. 9.
36 Huyse, 2006, p. 199.
37 Huyse verwijst naar Sontag, in: Ibidem, p. 

165.
38 Jaspers, 2000 [1947], p. 31.
39 Ibidem, p. 31.
40 Ibidem, p. 84.
41 Ibidem, p. 17.
42 Ibidem, p. 12.
43 Ibidem, p. 100.
44 Minow, 1998, p. 78.
45 Ibidem, pp. 78-79.
46 Ibidem, pp. 121-122, p. 128.
47 Ibidem, p. 131.


