
I 98 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Is  hoop  en  geweldloos  verzet  voldoende?  Of  hoe  Stéphane  Hessel  zelf  tot       
verontwaardiging  aanleiding  geeft ...  

Guy Quintelier

Politieke filosofie

Stéphane Hessel (° Berlijn, 1917) vertrekt 
in zijn ‘kritisch’ pamflet over het huidige 
maatschappelijke handelen1 vanuit de 
‘waarden en principes’ die door de Natio-
nale Raad van het Verzet op 15 maart 1944 
werden aangenomen en die het fundament 
moesten vormen van de moderne, naoor-
logse democratie in Frankrijk. Hij meent 
dat we deze principes en waarden vandaag 
meer dan ooit nodig hebben (Fr. p. 9; Ned., 
p. 7).  En hij citeert ronkende, erg mooi 
maar achteraf nogal hol klinkende verkla-
ringen uit het programma van de Nationale 
Raad van het Verzet (zie Fr. 10-11; Ned. p. 
8-9), zeker als men weet hoe men die inten-
ties daarna heeft gerealiseerd, …2  

Allemaal mooie intentieverklaringen, maar 
wat doet men daarmee? De principes van 
het Verzet worden momenteel met de voe-
ten getreden: dat blijkt o.a. uit de behande-
ling van immigranten, uit de afbraak van 
het socialezekerheidsstelsel, en de mono-
polisering van de media in de handen van 
de welgestelden, denationalisering van 
de energiebronnen en de banken, … “al-
lemaal dingen waarmee we zouden heb-
ben geweigerd in te stemmen, als we ware 
erfgenamen van de Nationale Raad van het 
Verzet waren geweest”. (Fr. p. 9; Ned. p. 
8) Blijkbaar leren mensen dus niet uit de 
geschiedenis: we zijn niet de ‘ware erfge-
namen’. Maar ligt dat aan ons, of ligt het 
aan de naïviteit van het Verzet zelf, dat een 
allegaartje was dat zijn programma aan-
bood aan De Gaulle, en de strijd opgaf …

Of was het Programma van de Nationale 
Raad van het Verzet niet voldoende door-
dacht, te weinig onderling bediscussieerd, 
te veel compromis? En kon men gezien 
de compromisbereidheid het Programma 
daarna gezwind met de voeten treden?

Is trouwens dezelfde kritiek niet te maken 
op dit boekje zelf – in feite maar een artikel 
– van Stéphane Hessel? Vele verklaringen 
vol goede intenties zonder rekening te hou-
den met de economische en ideologische 
realiteit en de kansen van en voorwaarden 
voor een geslaagd verzet ertegen. Gewoon 
een tekort aan serieus kritische analyse en 
discussie. Een vlucht in het gevoelen van 
verontwaardiging … dat enkel op een ‘reli-
gieuze’ hoop uitdraait.

Hessels ‘economische denkbeelden’ zijn 
duidelijk niet uitgeklaard. Leven we niet 
langer in een kapitalistische maatschappij, 
maar in een plutocratie? Daartoe zouden 
we toch moeten besluiten, indien Hessel 
gelijk heeft. Hij keert zich namelijk tegen 
‘de macht van het geld’, ‘de wedloop om 
het geld’, ‘een maatschappij die geregeerd 
wordt door het geld’, ‘de huidige interna-
tionale dictatuur van de financiële markten’ 
… Voor Marx in zijn analyse van de kapi-
talistische productiewijze is het geld echter 
niets meer dan een universeel ruilmiddel, 
en wordt de kapitalistische productiewijze 
juist gekenmerkt door het principe van het 
produceren om te produceren. Voor Marx 
is typerend aan de kapitalistische produc-
tiewijze dat het geld steeds terug wordt 
geïnvesteerd in productiemiddelen. En 
zelfs de consumptiemiddelen binnen het 
kapitalisme zijn maar middelen om een 
deel van de productiemiddelen, namelijk 
de binnen het kapitalisme werkende men-
sen, in stand te houden en terug geschikt 
te maken voor de arbeid. Marx maakt juist 
de gierige schatvergaarder belachelijk die 
alles wil oppotten door niets te investeren 
en zo weinig mogelijk te consumeren. Ook 
keert Marx zich tegen de playboyzoontjes 

van de kapitalistische vaders, die juist het 
familiekapitaal opsouperen, en niet asce-
tisch willen leven en niet zoveel mogelijk 
willen investeren in de kapitalistische ont-
wikkeling van het eigen bedrijf.3 Hessel 
mankeert duidelijk degelijke economische 
inzichten en overstijgt niet de populistische 
opvattingen erover. Of heeft Hessel gelijk 
en leven we niet meer in een kapitalistisch 
systeem? – het valt trouwens op dat hij het 
woord ‘kapitalisme’4 niet gebruikt!5 

Stéphane Hessel houdt een pleidooi voor 
verontwaardiging als drijfveer van verzet: 
“De onderliggende drijfveer van het verzet 
was verontwaardiging. (…) Ik wens u al-
len, gezamenlijk en individueel, toe dat u 
een eigen motief hebt om verontwaardigd 
te zijn. Dat is een kostbaar iets. Als u ver-
ontwaardigd bent over iets, zoals ik veront-
waardigd was over het nazisme, dan wordt 
u strijdvaardig, sterk en geëngageerd.” (Fr. 
p. 11-12, Ned. p. 11) [Hij spreekt echter 
zichzelf over de ‘verontwaardiging’ als 
‘onderliggende drijfveer’ enigszins tegen. 
De redenen voor verontwaardiging zijn 
voor hem niet de fundamentele drijfveren; 
ze “werden mij niet zozeer ingegeven door 
emotie als wel door een verlangen om me 
in te zetten.” (Fr. p. 13; Ned. p. 13)]

Maar is verontwaardiging wel voldoende? 
Ik ken blanke mensen die verontwaar-
digd en zelfs woedend zijn omdat in hun 
geheel blanke straat er gekleurde mensen 
komen wonen … en ‘strijdvaardig, sterk 
en geëngageerd’ tegen deze komst age-
ren. En heeft Hessel gelijk, als hij verder 
gaat met de bewering: “We nemen deel 
aan deze historische stroming, en de grote 
historische stroming zal voortgang vin-
den dankzij elk individu.” Laat ons toch 
maar ‘hopen’ dat de rechts-populistische 
stroming vlug stopt! Waarom zou ‘de’ 
‘historische stroming’ een goede stroming 

Wie, zoals Hessel, principieel 
voor geweldloosheid pleit, staat 
– gewild of niet – hoe dan ook aan 

de kant van de onderdrukkers.



99 I JAARGANG  45  NUMMER  3  I  HERFST  2011

IS  HOOP  EN  GEWELDLOOS  VERZET  VOLDOENDE?   -   Guy Quintelier

zijn? Het Hegeliaanse optimisme, waar 
Hessel zich op beroept (Fr. p. 13; Ned. 
p. 13-14), is toch een vorm van religieus 
denken,waarvoor er uiteindelijk toch niets 
kan verkeerd lopen in de wereld. Dit den-
ken is toch een ontkenning van elk mense-
lijk verantwoordelijk omgaan met de ande-
ren en het andere – waar Sartre en Hessels 
leermeester Merleau-Ponty wel een plei-
dooi voor hielden. Men moet toch enorm 
naïef en niet meer van deze wereld zijn om 
nog te kunnen geloven in een Hegeliaans 
vooruitgangsoptimisme waarbij alles hoe 
dan ook wel goed zal komen … Vooruit-
gang is mogelijk, maar toch niet in een 
beaat of een ‘vrijblijvend verontwaardigd’  
aanvaarden van alles wat plaatsgrijpt. Als 
het maar niet te veel inspanning kost om te 
begrijpen wat er verkeerd loopt …

Het is dan ook niet verwonderlijk dat Hes-
sel zinnen kan schrijven als: “Het is waar, 
de redenen om in verzet te komen lijken 
nu misschien minder duidelijk of de we-
reld lijkt ingewikkelder. (…) Maar er zijn 
in deze wereld dingen die onverdraaglijk 
zijn. Om dat te zien moet je goed kijken, 
zoeken.” (Fr. p. 14; Ned. p. 15) Ver zoe-
ken moet je toch niet! Je hoeft het TV- of 
radiojournaal maar op te zetten, of een de-
gelijke krant in te kijken, om met onver-
draaglijkheden te worden geconfronteerd, 
of je moet maar naar buiten te kijken, waar 
op korte en lange termijn levenbedrei-
gende auto’s blijven rondrijden, daklozen 
proberen te overleven, … 

Hessel heeft zelf ook – na lang zoeken? –
twee grote uitdagingen ontdekt: “1. Het ge-
weldige verschil dat er bestaat tussen heel 
arme mensen en heel rijke en dat steeds 
groter wordt. Dat is iets nieuws dat de 
twintigste en de eenentwintigste eeuw ons 
hebben gebracht. (…)” Veel historisch be-
sef heeft Hessel blijkbaar ook niet. Eén en-
kel voorbeeld, naast verschillende andere, 
spreekt dit al tegen: in de tijd van de slaver-
nij werden slaven enkel in leven gehouden, 
en groeide de rijkdom van de slavenhou-
ders gestaag … En in punt 2 benadrukt hij 
zijn eigen bijdrage, juist na de Tweede We-
reldoorlog, aan het totstandkomen van de 
Universele Verklaring van de rechten van 
de mens. Daarbij zwijgt hij oorverdovend 
niet alleen over ‘voorlopers’ van deze Ver-
klaring in de 17de en 18de eeuw in Enge-
land, de Verenigde Staten en Frankrijk, en 
over de verschillende kritieken die erop ge-
geven zijn. En Hessel noemt deze Verkla-
ring ook niet een vodje papier, ook al geeft 
hij wel toe dat ze niet juridisch bindend is. 
Zijn bewering dat “gekoloniseerde volken 
zich op die verklaring hebben beroepen in 
hun strijd voor onafhankelijkheid; ze heeft 
de geest bevrucht in de strijd voor vrij-
heid” (Fr. p. 16; Ned, p. 18) spreekt toch 
zijn bewering dat de verontwaardiging de 
drijfveer van het verzet is, serieus tegen … 

Maar er zijn volgens Hessel nog andere – 
blijkbaar minder grote – uitdagingen: zo 
moeten de jonge mensen krachtig actie 
voeren tegen de behandeling van immi-
granten, illegalen en Roma … – hoe?, is 
natuurlijk een vraag die men in dit werkje 
van Hessel niet beantwoord vindt … maar 
de actie moet wel krachtig zijn!

En ook al worden zijn redenen tot veront-
waardiging niet zozeer ingegeven door 
emotie, toch maakt hij zichzelf “vooral 
kwaad over Palestina, de Gazastrook en de 
Westelijke Jordaanoever. Het conflict op 
zichzelf wekt verontwaardiging.” (Ned. p. 
19) Oorspronkelijk staat er zelfs: “Ce con-
flict est la source même d’une indignation” 
(Fr. p. 17) … alsof dit conflict niet steeds 
zal blijven bestaan tussen de Palestijnen en 
de Joden. Tenzij men natuurlijk wil dat één 
van de twee volken vernietigd is, en er dan 
ook geen conflict meer tussen deze twee 
volken kan bestaan.6 De verontwaardiging 
moet hier toch gaan over het geweld dat ge-
bruikt wordt om een einde aan het conflict 
te stellen.   

Maar Hessel wil eerst wel wat begrip op-
brengen voor de ‘wanhopige woede’ waar-
door sommige bewoners van de Gaza ra-
ketten naar Israël afvuren: “Natuurlijk vind 
ik dat terrorisme onacceptabel is, maar 
men moet erkennen dat, als een volk bezet 
is door een leger met militaire middelen 
die eindeloos veel effectiever zijn dan de 
zijne, geweldloosheid niet de enige reactie 
kan zijn. (…) Bij het begrip ‘wanhopige 
woede’ moet geweld worden gezien als een 
betreurenswaardige afsluiting van situaties 
die onacceptabel zijn voor degenen die erin 
verkeren. Men kan dus zeggen dat terro-
risme een vorm van wanhopige woede is. 
En dat wanhopige woede een negatieve uit-
drukking is. Je moet niet wanhopen, maar 
hopen. Wanhopige woede is de ontkenning 
van hoop.” (Fr. p. 18, Ned. p. 21)

Dus in plaats van over verontwaardiging 
gaat dit werkje over hoop! Hopen dat hoe 
dan ook alles ten goede uitdraait! En het 
is dan ook – wat dacht je? – een pleidooi 
voor verzoening en geweldloosheid: “Ik 
ben ervan overtuigd dat geweldloosheid, 
verzoening met culturen die anders zijn, 
de toekomst heeft.” – Dat culturen omdat 
ze nu eenmaal verschillend zijn en andere 
gewoontes hebben, daarom juist met elkaar 
botsen, daar wordt door Hessel zelfs nog 
niet aan gedacht. Laat staan dat verzoening 
steeds een onderdrukking van een bepaal-
de cultuur betekent. Voor zijn ‘positief’ 
pleidooi ‘corrigeert’ Hessel zelfs Sartre: 
“Sartre schrijft in 1947: ‘Ik geef toe dat 
geweld, in welke vorm ook, een echec is. 
Maar het is een onvermijdelijk echec, want 
we leven in een wereld van geweld. En het 
mag waar zijn dat geweld als laatste middel 
nog altijd geweld is en je daarmee het ri-
sico loopt dat er geen eind komt aan het ge-
weld, het is ook waar dat het het enige mid-
del is om het geweld te doen ophouden.’” 
Hessel verwijst naar Sartres ‘Situation de 
l’écrivain en 1947’ (in Situations II, 1948) 
en Hessel gaat zelf verder: “Daar zou ik aan 
willen toevoegen dat geweldloosheid een 
betrouwbaarder middel is om het te doen 
ophouden.” Is dat de ervaring die tijdens de 
Tweede Wereldoorlog het verzet tegen het 
nazisme heeft opgeleverd??? “Bij zichzelf 
te zeggen: ‘geweld is niet doeltreffend’ is 
heel wat belangrijker dan te weten of we 
degenen die zich eraan overgeven wel of 
niet moeten veroordelen. Terrorisme is 
niet doeltreffend. Bij het begrip ‘doeltref-
fendheid’ hoort de geweldloze hoop. (…) 



I 100 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

We moeten begrijpen dat geweld de hoop 
de rug toekeert. We moeten kiezen voor 
de hoop, de hoop van de geweldloosheid. 
Dat is de weg die we moeten leren volgen. 
Zowel aan de kant van de onderdrukkers 
als aan die van de onderdrukten moet men 
komen tot onderhandeling om een eind te 
maken aan de onderdrukking; dat zal het 
mogelijk maken dat er geen terroristisch 
geweld meer wordt gebruikt.” (Fr. p. 19-
20; Ned. p. 22-23) Dus mensen, blijf maar 
geweldloos hopen dat de onderdrukkers zo 
vriendelijk zullen zijn om ooit eens je niet 
te onderdrukken. Welke redenen ze daar-
toe zouden hebben, is ook niet duidelijk. 
Behoorde Hessel wel tot het Verzet tijdens 
de Tweede Wereldoorlog, of is hij te oud 
om zich te herinneren hoe het er toen aan 
toeging? Op de achterflap van de Neder-
landse vertaling, waarbij men citeert uit 
Le Nouvel Observateur, wordt Hessel als 
een ‘soort moderne Gandhi’ voorgesteld. 
Maar Gandhi’s pleidooi voor geweldloos 
verzet heeft voor de onafhankelijkheid van 
India niet veel uitgehaald, – enkel wanneer 
er door Indiërs serieus gedreigd werd om 
met de vijand Japan en Duitsland samen 
te gaan vechten, werden er door de Britten 
voorstellen gedaan voor een onafhankelij-
ke Indische Unie en het opstellen van een 
nieuwe Grondwet (zie Winkler Prins, 7de 
editie, onder ‘Voor-Indië’).

Wie, zoals Hessel, principieel voor geweld-
loosheid pleit, staat – gewild of niet – hoe 
dan ook aan de kant van de onderdrukkers. 
De zelfonderdrukking – waaronder de prin-
cipiële geweldloosheid valt – is een voor-
waarde opdat de onderdrukking zou slagen. 
Als men zichzelf niet onderdrukt, komt 
men tegen de onderdrukking in opstand. 
Onnodig geweld moet gemeden worden, 
maar soms is geweld nodig. Namelijk juist 
wanneer binnen eenzijdige machtsverhou-
dingen tussen mensen de machthebbers 
hun niet (meer) verantwoordbare privileges 
niet willen opgeven. 

Meningsverschillen en de daaruit voort-
komende conflictspanningen worden vol-
gens Hessel, gezien zijn pleidooi voor 
geweldloosheid, het beste vermeden: “De 
boodschap van een Mandela[7], een Martin 
Luther King vindt haar logische conse-
quentie in een wereld die de botsing tussen 
de ideologieën en het totalitarisme der ver-
overaars achter zich heeft gelaten. Het is 
een boodschap van hoop op het vermogen 

van de moderne maatschappij om conflic-
ten te overwinnen door wederzijds begrip 
en toegewijd geduld. Om daarin te slagen 
moeten we uitgaan van de wetten, en als 
daar inbreuk op wordt gemaakt, door wie 
dan ook, moeten we dat niet nemen. Met 
die wetten valt niet te schipperen.” (Fr., p. 
20; Ned. p.23) Hessel verkondigt dus hier 
in naam van geweldloosheid en harmonie 
zelf een totalitaire onderdrukkingsideolo-
gie: zelfs ideologische meningsverschil-
len mogen niet meer aan bod komen; uit-
gevaardigde wetten zijn onaantastbaar … 
In een echt democratische samenleving 
mogen mensen wel wetten bekritiseren en 
proberen ze te veranderen. En hoe kan dat 
anders ‘geweldloos’ dan door daarmee bot-
sende meningen te uiten, en mensen van de 
noodzaak van een wetsverandering te over-
tuigen? Maar botsingen van ideologische 
meningen moeten volgens Hessel verme-
den worden … en het enige wat we volgens 
Hessel kunnen doen, is hopen: “We staan 
op een drempel tussen de gruwelen van het 
eerste decennium [van de 21ste eeuw] en 
de mogelijkheden van de komende decen-
nia. Maar we moeten hopen, blijven ho-
pen.”  (Fr., p. 21; Ned., p. 25)

Zou het niet beter zijn de bestaande pro-
blemen zelf gezamenlijk aan te pakken 
dan een Hegeliaans passief hopen dat de 
‘ontwikkeling’ ten goede van de mensen 
zal verlopen … Weerstand bieden is ook 
soms afbreken, in plaats van ‘scheppen’, 
meer bepaald als negatieve kritiek op ver-
keerde principes die mensen gebruiken in 
hun denken en handelen. De Hegeliaanse 
‘ontwikkelings-’ en aanvaardingsfilosofie, 
deze zelfonderdrukkingsfilosofie is één 
van zulke principes die serieus moeten be-
kritiseerd worden. Niet alles loopt zomaar 
op het betere uit. Door dit Hegeliaans ‘re-
ligieus’ geloof waren ook Marx en Engels 
besmet.  

Als er momenteel nu iets, naast andere za-
ken, erg mijn verontwaardiging oproept, 
dan is het wel de fundamenteel ‘religi-
euze’ flauwiteiten die Stéphane Hessel in 
dit werkje verkoopt! En verkopen doet dit 
werkje … 

Noten:

1 Stéphane Hessel: Indignez-vous!, Indigène 

éditions, Montpellier, 2010, 31 blz, 3,00 €. (Ne-

derlandse vertaling: Neem het niet!, Vertaling 

door Hannie Vermeer-Pardoen, Van Gennep, 

Amsterdam,  2011, 31 blz, 3,95 €)
2 Maar Stéphane Hessel is er wel fier op dat in 

1944 “de voorlopige Regering van de Repu-

bliek” de voorstellen van de Raad van het Ver-

zet overneemt (Fr. p. 10 en eindnoot 1; Ned. p. 9 

en eindnoot 1), om ze al vlug grotendeels opzij 

te schuiven. Wat is er bijvoorbeeld gebeurd met 

het voorstel: “de invoering van een echte econo-

mische en sociale democratie met uitschakeling 

van de economische en financiële aristocratie in 

de leiding van het economische bestel” (Fr., p. 

10; Ned, p. 8-9)?
3 Marx’ beschouwingen over de gespannen 

verhouding tussen het individueel consumptie-

fonds en het noodzakelijke investeringsfonds 

in het licht van de door Marx zelf gestelde his-

torische noodzaak van het kapitalisme voor de 

opbouw van een betere maatschappij, zou men 

opnieuw kritisch moeten lezen.
4 Hij spreekt wel van het “productivistische 

denken dat wordt uitgedragen door het Wes-

ten” (Fr. p. 20; Ned. p. 24). In de Nederlandse 

vertaling staat ook nog, dat we daardoor in een 

wereld in crisis zijn beland “waar we alleen uit 

kunnen komen door radicaal te breken met de 

onstuitbare vlucht naar voren van het ‘steeds 

meer’ op financieel gebied, maar ook op het ge-

bied van wetenschap en techniek.” (Ned, p. 24; 

mijn cursivering). Hoe er gebroken kan worden 

met iets dat zich onstuitbaar doorzet, is voor mij 

een groot raadsel. In de oorspronkelijke Franse 

tekst (p. 20) staat gelukkig geen enkel woord dat 

dit ‘onstuitbare’ uitdrukt. (Verraadt de vertaal-

ster haar eigen wensen?) 



101 I JAARGANG  45  NUMMER  3  I  HERFST  2011

IS  HOOP  EN  GEWELDLOOS  VERZET  VOLDOENDE?   -   Guy Quintelier

5 Volgens Hessel behoort, naast de dekolonisa-

tie en het einde van de apartheid, de vernietiging 

van het Sovjetrijk en de Val van de Muur in 

Berlijn tot een sinds 1948 geboekte belangrijke 

vooruitgang (zie Fr. p. 21; Ned. p. 24-25) … 
6 Dat Hessel, ook al is hij zelf van joodse af-

komst, flirt met ‘racistische’ opvattingen tegen 

Israëliërs moge duidelijk zijn: “Je moet Israëliër 

zijn om geweldloosheid terrorisme te noemen.” 

(Fr., p. 20, Ned., p. 24). Wat zo een opvatting 

met álle Israëliërs te maken heeft, is onbegrijpe-

lijk: er zijn in Israël toch ook Joden die deze ge-

weldloze acties niet terroristisch noemen. Hessel 

heeft wel voor de Franse nationaliteit gekozen 

(Zie Fr. ‘Postface de l’éditeur’, p. 25 Ned. ‘Na-

woord’, p. 29). Hij kiest ook “zonder meer” par-

tij voor de Palestijnen  (Ned. ‘Nawoord’, p. 30).
7 Nelson Mandela wordt door Hessel ten on-

rechte als een voorstander van geweldloos verzet 

opgevoerd. Op de Nederlandstalige Wikipedia 

leest men: “In 1961 werd hij [Nelson Mandela] 

als één van de ANC-leiders beschuldigd van ver-

raad, maar vrijgesproken. In 1964 is hij, samen 

met andere ANC-leiders, veroordeeld wegens 

het voorbereiden van een guerrilla-oorlog, met 

de bedoeling het apartheidsregime met geweld 

omver te werpen. In het zogeheten Rivonia-pro-

ces kreeg hij, als leider van de militaire vleugel 

van het ANC, de Umkhonto we Sizwe (of MK) 

een levenslange gevangenisstraf opgelegd, die 

hij voornamelijk heeft uitgezeten op Robben-

eiland, waar hij een symbool werd voor de we-

reldwijde anti-apartheidsbeweging geleid door 

het Afrikaans Nationaal Congres. Voordat Man-

dela gevangengezet werd, was hij voorstander 

van samenwerking van het Afrikaans Nationaal 

Congres (ANC) met de South African Com-

munist Party (SACP), die sterk onder invloed 

van de Sovjet-Unie stond.” (Geraadpleegd op 

26.08.2011)


