Politieke filosofie

Is hoop en geweldloos verzet voldoende? Of hoe Stéphane Hessel zelf tot
verontwaardiging aanleiding geeft..

Guy Quintelier

Stéphane Hessel (° Berlijn, 1917) vertrekt
in zijn ‘kritisch’ pamflet over het huidige
de
‘waarden en principes’ die door de Natio-

maatschappelijke handelen'  vanuit
nale Raad van het Verzet op 15 maart 1944
werden aangenomen en die het fundament
moesten vormen van de moderne, naoor-
logse democratie in Frankrijk. Hij meent
dat we deze principes en waarden vandaag
meer dan ooit nodig hebben (Fr. p. 9; Ned.,
p- 7). En hij citeert ronkende, erg mooi
maar achteraf nogal hol klinkende verkla-
ringen uit het programma van de Nationale
Raad van het Verzet (zie Fr. 10-11; Ned. p.
8-9), zeker als men weet hoe men die inten-

ties daarna heeft gerealiseerd, L2

Allemaal mooie intentieverklaringen, maar
wat doet men daarmee? De principes van
het Verzet worden momenteel met de voe-
ten getreden: dat blijkt o.a. uit de behande-
ling van immigranten, uit de afbraak van
het socialezekerheidsstelsel, en de mono-
polisering van de media in de handen van
de welgestelden, denationalisering van

13

de energiebronnen en de banken, ... “al-
lemaal dingen waarmee we zouden heb-
ben geweigerd in te stemmen, als we ware
erfgenamen van de Nationale Raad van het
Verzet waren geweest”. (Fr. p. 9; Ned. p.
8) Blijkbaar leren mensen dus niet uit de
geschiedenis: we zijn niet de ‘ware erfge-
namen’. Maar ligt dat aan ons, of ligt het
aan de naiviteit van het Verzet zelf, dat een
allegaartje was dat zijn programma aan-
bood aan De Gaulle, en de strijd opgaf ...

Of was het Programma van de Nationale
Raad van het Verzet niet voldoende door-
dacht, te weinig onderling bediscussieerd,
te veel compromis? En kon men gezien
de compromisbereidheid het Programma
daarna gezwind met de voeten treden?

198

Wie, zoals Hessel, principieel
voor geweldloosheid pleit, staat
- gewild of niet - hoe dan ook aan

de kant van de onderdrukkers.

Is trouwens dezelfde kritiek niet te maken
op dit boekje zelf — in feite maar een artikel
— van Stéphane Hessel? Vele verklaringen
vol goede intenties zonder rekening te hou-
den met de economische en ideologische
realiteit en de kansen van en voorwaarden
voor een geslaagd verzet ertegen. Gewoon
een tekort aan serieus kritische analyse en
discussie. Een vlucht in het gevoelen van
verontwaardiging ... dat enkel op een ‘reli-
gieuze’ hoop uitdraait.

Hessels ‘economische denkbeelden’ zijn
duidelijk niet uitgeklaard. Leven we niet
langer in een kapitalistische maatschappij,
maar in een plutocratie? Daartoe zouden
we toch moeten besluiten, indien Hessel
gelijk heeft. Hij keert zich namelijk tegen
‘de macht van het geld’, ‘de wedloop om
het geld’, ‘een maatschappij die geregeerd
wordt door het geld’, ‘de huidige interna-
tionale dictatuur van de financiéle markten’
... Voor Marx in zijn analyse van de kapi-
talistische productiewijze is het geld echter
niets meer dan een universeel ruilmiddel,
en wordt de kapitalistische productiewijze
juist gekenmerkt door het principe van het
produceren om te produceren. Voor Marx
is typerend aan de kapitalistische produc-
tiewijze dat het geld steeds terug wordt
geinvesteerd in productiemiddelen. En
zelfs de consumptiemiddelen binnen het
kapitalisme zijn maar middelen om een
deel van de productiemiddelen, namelijk
de binnen het kapitalisme werkende men-
sen, in stand te houden en terug geschikt
te maken voor de arbeid. Marx maakt juist
de gierige schatvergaarder belachelijk die
alles wil oppotten door niets te investeren
en zo weinig mogelijk te consumeren. Ook
keert Marx zich tegen de playboyzoontjes

van de kapitalistische vaders, die juist het
familiekapitaal opsouperen, en niet asce-
tisch willen leven en niet zoveel mogelijk
willen investeren in de kapitalistische ont-
wikkeling van het eigen bedrijf.3 Hessel
mankeert duidelijk degelijke economische
inzichten en overstijgt niet de populistische
opvattingen erover. Of heeft Hessel gelijk
en leven we niet meer in een kapitalistisch
systeem? — het valt trouwens op dat hij het
woord ‘kapitalisme’4 niet gebruikt!5

Stéphane Hessel houdt een pleidooi voor
verontwaardiging als drijfveer van verzet:
“De onderliggende drijfveer van het verzet
was verontwaardiging. (...) Ik wens u al-
len, gezamenlijk en individueel, toe dat u
een eigen motief hebt om verontwaardigd
te zijn. Dat is een kostbaar iets. Als u ver-
ontwaardigd bent over iets, zoals ik veront-
waardigd was over het nazisme, dan wordt
u strijdvaardig, sterk en geéngageerd.” (Fr.
p- 11-12, Ned. p. 11) [Hij spreekt echter
zichzelf over de ‘verontwaardiging’ als
‘onderliggende drijfveer’ enigszins tegen.
De redenen voor verontwaardiging zijn
voor hem niet de fundamentele drijfveren;
ze “werden mij niet zozeer ingegeven door
emotie als wel door een verlangen om me
in te zetten.” (Fr. p. 13; Ned. p. 13)]

Maar is verontwaardiging wel voldoende?
Ik ken blanke mensen die verontwaar-
digd en zelfs woedend zijn omdat in hun
geheel blanke straat er gekleurde mensen
komen wonen ... en ‘strijdvaardig, sterk
en geéngageerd’ tegen deze komst age-
ren. En heeft Hessel gelijk, als hij verder
gaat met de bewering: “We nemen deel
aan deze historische stroming, en de grote
historische stroming zal voortgang vin-
den dankzij elk individu.” Laat ons toch
maar ‘hopen’ dat de rechts-populistische
stroming vlug stopt! Waarom zou ‘de’
‘historische stroming’ een goede stroming

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



IS HOOP EN GEWELDLOOS VERZET VOLDOENDE? -

STEPHANE HESSEL

éditions

zijn? Het Hegeliaanse optimisme, waar
Hessel zich op beroept (Fr. p. 13; Ned.
p. 13-14), is toch een vorm van religieus
denken,waarvoor er uiteindelijk toch niets
kan verkeerd lopen in de wereld. Dit den-
ken is toch een ontkenning van elk mense-
lijk verantwoordelijk omgaan met de ande-
ren en het andere — waar Sartre en Hessels
leermeester Merleau-Ponty wel een plei-
dooi voor hielden. Men moet toch enorm
naief en niet meer van deze wereld zijn om
nog te kunnen geloven in een Hegeliaans
vooruitgangsoptimisme waarbij alles hoe
dan ook wel goed zal komen ... Vooruit-
gang is mogelijk, maar toch niet in een
beaat of een ‘vrijblijvend verontwaardigd’
aanvaarden van alles wat plaatsgrijpt. Als
het maar niet te veel inspanning kost om te
begrijpen wat er verkeerd loopt ...

Het is dan ook niet verwonderlijk dat Hes-
sel zinnen kan schrijven als: “Het is waar,
de redenen om in verzet te komen lijken
nu misschien minder duidelijk of de we-
reld lijkt ingewikkelder. (...) Maar er zijn
in deze wereld dingen die onverdraaglijk
zijn. Om dat te zien moet je goed kijken,
zoeken.” (Fr. p. 14; Ned. p. 15) Ver zoe-
ken moet je toch niet! Je hoeft het TV- of
radiojournaal maar op te zetten, of een de-
gelijke krant in te kijken, om met onver-
draaglijkheden te worden geconfronteerd,
of je moet maar naar buiten te kijken, waar
op korte en lange termijn levenbedrei-
gende auto’s blijven rondrijden, daklozen
proberen te overleven, ...

JAARGANG 45 NUMMER 3 | HERFST 2011

Guy Quintelier

Hessel heeft zelf ook — na lang zoeken? —
twee grote uitdagingen ontdekt: “1. Het ge-
weldige verschil dat er bestaat tussen heel
arme mensen en heel rijke en dat steeds
groter wordt. Dat is iets nieuws dat de
twintigste en de eenentwintigste eeuw ons
hebben gebracht. (...)” Veel historisch be-
sef heeft Hessel blijkbaar ook niet. Eén en-
kel voorbeeld, naast verschillende andere,
spreekt dit al tegen: in de tijd van de slaver-
nij werden slaven enkel in leven gehouden,
en groeide de rijkdom van de slavenhou-
ders gestaag ... En in punt 2 benadrukt hij
zijn eigen bijdrage, juist na de Tweede We-
reldoorlog, aan het totstandkomen van de
Universele Verklaring van de rechten van
de mens. Daarbij zwijgt hij oorverdovend
niet alleen over ‘voorlopers’ van deze Ver-
klaring in de 17de en 18de eeuw in Enge-
land, de Verenigde Staten en Frankrijk, en
over de verschillende kritieken die erop ge-
geven zijn. En Hessel noemt deze Verkla-
ring ook niet een vodje papier, ook al geeft
hij wel toe dat ze niet juridisch bindend is.
Zijn bewering dat “gekoloniseerde volken
zich op die verklaring hebben beroepen in
hun strijd voor onathankelijkheid; ze heeft
de geest bevrucht in de strijd voor vrij-
heid” (Fr. p. 16; Ned, p. 18) spreekt toch
zijn bewering dat de verontwaardiging de
drijfveer van het verzet is, serieus tegen ...

Maar er zijn volgens Hessel nog andere —
blijkbaar minder grote — uitdagingen: zo
moeten de jonge mensen krachtig actie
voeren tegen de behandeling van immi-
granten, illegalen en Roma ... — hoe?, is
natuurlijk een vraag die men in dit werkje
van Hessel niet beantwoord vindt ... maar

de actie moet wel krachtig zijn!

En ook al worden zijn redenen tot veront-
waardiging niet zozeer ingegeven door
emotie, toch maakt hij zichzelf “vooral
kwaad over Palestina, de Gazastrook en de
Westelijke Jordaanoever. Het conflict op
zichzelf wekt verontwaardiging.” (Ned. p.
19) Oorspronkelijk staat er zelfs: “Ce con-
flict est la source méme d’une indignation”
(Fr. p. 17) ...
zal blijven bestaan tussen de Palestijnen en

alsof dit conflict niet steeds

de Joden. Tenzij men natuurlijk wil dat één
van de twee volken vernietigd is, en er dan
ook geen conflict meer tussen deze twee
volken kan bestaan.® De verontwaardiging
moet hier toch gaan over het geweld dat ge-
bruikt wordt om een einde aan het conflict
te stellen.

Maar Hessel wil eerst wel wat begrip op-
brengen voor de ‘wanhopige woede’ waar-
door sommige bewoners van de Gaza ra-
ketten naar Isragl afvuren: “Natuurlijk vind
ik dat terrorisme onacceptabel is, maar
men moet erkennen dat, als een volk bezet
is door een leger met militaire middelen
die eindeloos veel effectiever zijn dan de
zijne, geweldloosheid niet de enige reactie
kan zijn. (...) Bij het begrip ‘wanhopige
woede’ moet geweld worden gezien als een
betreurenswaardige afsluiting van situaties
die onacceptabel zijn voor degenen die erin
verkeren. Men kan dus zeggen dat terro-
risme een vorm van wanhopige woede is.
En dat wanhopige woede een negatieve uit-
drukking is. Je moet niet wanhopen, maar
hopen. Wanhopige woede is de ontkenning
van hoop.” (Fr. p. 18, Ned. p. 21)

Dus in plaats van over verontwaardiging
gaat dit werkje over hoop! Hopen dat hoe
dan ook alles ten goede uitdraait! En het
is dan ook — wat dacht je? — een pleidooi
voor verzoening en geweldloosheid: “Ik
ben ervan overtuigd dat geweldloosheid,
verzoening met culturen die anders zijn,
de toekomst heeft.” — Dat culturen omdat
ze nu eenmaal verschillend zijn en andere
gewoontes hebben, daarom juist met elkaar
botsen, daar wordt door Hessel zelfs nog
niet aan gedacht. Laat staan dat verzoening
steeds een onderdrukking van een bepaal-
de cultuur betekent. Voor zijn ‘positief’
pleidooi ‘corrigeert’” Hessel zelfs Sartre:
“Sartre schrijft in 1947: ‘Ik geef toe dat
geweld, in welke vorm ook, een echec is.
Maar het is een onvermijdelijk echec, want
we leven in een wereld van geweld. En het
mag waar zijn dat geweld als laatste middel
nog altijd geweld is en je daarmee het ri-
sico loopt dat er geen eind komt aan het ge-
weld, het is ook waar dat het het enige mid-
del is om het geweld te doen ophouden.””
Hessel verwijst naar Sartres ‘Situation de
I’écrivain en 1947’ (in Situations 11, 1948)
en Hessel gaat zelf verder: “Daar zou ik aan
willen toevoegen dat geweldloosheid een
betrouwbaarder middel is om het te doen
ophouden.” Is dat de ervaring die tijdens de
Tweede Wereldoorlog het verzet tegen het
nazisme heeft opgeleverd??? “Bij zichzelf
te zeggen: ‘geweld is niet doeltreffend’ is
heel wat belangrijker dan te weten of we
degenen die zich eraan overgeven wel of
niet moeten veroordelen. Terrorisme is
niet doeltreffend. Bij het begrip ‘doeltref-
fendheid’ hoort de geweldloze hoop. (...)

991



We moeten begrijpen dat geweld de hoop
de rug toekeert. We moeten kiezen voor
de hoop, de hoop van de geweldloosheid.
Dat is de weg die we moeten leren volgen.
Zowel aan de kant van de onderdrukkers
als aan die van de onderdrukten moet men
komen tot onderhandeling om een eind te
maken aan de onderdrukking; dat zal het
mogelijk maken dat er geen terroristisch
geweld meer wordt gebruikt.” (Fr. p. 19-
20; Ned. p. 22-23) Dus mensen, blijf maar
geweldloos hopen dat de onderdrukkers zo
vriendelijk zullen zijn om ooit eens je niet
te onderdrukken. Welke redenen ze daar-
toe zouden hebben, is ook niet duidelijk.
Behoorde Hessel wel tot het Verzet tijdens
de Tweede Wereldoorlog, of is hij te oud
om zich te herinneren hoe het er toen aan
toeging? Op de achterflap van de Neder-
landse vertaling, waarbij men citeert uit
Le Nouvel Observateur, wordt Hessel als
een ‘soort moderne Gandhi’ voorgesteld.
Maar Gandhi’s pleidooi voor geweldloos
verzet heeft voor de onathankelijkheid van
India niet veel uitgehaald, — enkel wanneer
er door Indiérs serieus gedreigd werd om
met de vijand Japan en Duitsland samen
te gaan vechten, werden er door de Britten
voorstellen gedaan voor een onafhankelij-
ke Indische Unie en het opstellen van een
nieuwe Grondwet (zie Winkler Prins, 7de
editie, onder ‘Voor-Indi€’).

Wie, zoals Hessel, principieel voor geweld-
loosheid pleit, staat — gewild of niet — hoe
dan ook aan de kant van de onderdrukkers.
De zelfonderdrukking — waaronder de prin-
cipiéle geweldloosheid valt — is een voor-
waarde opdat de onderdrukking zou slagen.
Als men zichzelf niet onderdrukt, komt
men tegen de onderdrukking in opstand.
Onnodig geweld moet gemeden worden,
maar soms is geweld nodig. Namelijk juist
wanneer binnen eenzijdige machtsverhou-
dingen tussen mensen de machthebbers
hun niet (meer) verantwoordbare privileges
niet willen opgeven.

Meningsverschillen en de daaruit voort-
komende conflictspanningen worden vol-
gens Hessel, gezien zijn pleidooi voor
geweldloosheid, het beste vermeden: “De
boodschap van een Mandela'”, een Martin
Luther King vindt haar logische conse-
quentie in een wereld die de botsing tussen
de ideologieén en het totalitarisme der ver-
overaars achter zich heeft gelaten. Het is
een boodschap van hoop op het vermogen

1100

van de moderne maatschappij om conflic-
ten te overwinnen door wederzijds begrip
en toegewijd geduld. Om daarin te slagen
moeten we uitgaan van de wetten, en als
daar inbreuk op wordt gemaakt, door wie
dan ook, moeten we dat niet nemen. Met
die wetten valt niet te schipperen.” (Fr., p.
20; Ned. p.23) Hessel verkondigt dus hier
in naam van geweldloosheid en harmonie
zelf een totalitaire onderdrukkingsideolo-
gie: zelfs ideologische meningsverschil-
len mogen niet meer aan bod komen; uit-
gevaardigde wetten zijn onaantastbaar ...
In een echt democratische samenleving
mogen mensen wel wetten bekritiseren en
proberen ze te veranderen. En hoe kan dat
anders ‘geweldloos’ dan door daarmee bot-
sende meningen te uiten, en mensen van de
noodzaak van een wetsverandering te over-
tuigen? Maar botsingen van ideologische
meningen moeten volgens Hessel verme-
den worden ... en het enige wat we volgens
Hessel kunnen doen, is hopen: “We staan
op een drempel tussen de gruwelen van het
eerste decennium [van de 21ste eeuw] en
de mogelijkheden van de komende decen-
nia. Maar we moeten hopen, blijven ho-
pen.” (Fr., p. 21; Ned., p. 25)

Zou het niet beter zijn de bestaande pro-
blemen zelf gezamenlijk aan te pakken
dan een Hegeliaans passief hopen dat de
‘ontwikkeling’ ten goede van de mensen
zal verlopen ... Weerstand bieden is ook
soms afbreken, in plaats van ‘scheppen’,
meer bepaald als negatieve kritiek op ver-
keerde principes die mensen gebruiken in
hun denken en handelen. De Hegeliaanse
‘ontwikkelings-’ en aanvaardingsfilosofie,
deze zelfonderdrukkingsfilosofie is één
van zulke principes die serieus moeten be-
kritiseerd worden. Niet alles loopt zomaar
op het betere uit. Door dit Hegeliaans ‘re-
ligieus® geloof waren ook Marx en Engels
besmet.

Als er momenteel nu iets, naast andere za-
ken, erg mijn verontwaardiging oproept,
dan is het wel de fundamenteel ‘religi-
euze’ flauwiteiten die Stéphane Hessel in
dit werkje verkoopt! En verkopen doet dit
werkje ...

Noten:
! Stéphane Hessel: Indignez-vous!, Indigéene

éditions, Montpellier, 2010, 31 blz, 3,00 €. (Ne-

derlandse vertaling: Neem het niet!, Vertaling

‘Fenomenaal’

Neem
het niet!

vangennep
AMSTERDAM

door Hannie Vermeer-Pardoen, Van Gennep,
Amsterdam, 2011, 31 blz, 3,95 €)

2 Maar Stéphane Hessel is er wel fier op dat in
1944 “de voorlopige Regering van de Repu-
bliek” de voorstellen van de Raad van het Ver-
zet overneemt (Fr. p. 10 en eindnoot 1; Ned. p. 9
en eindnoot 1), om ze al vlug grotendeels opzij
te schuiven. Wat is er bijvoorbeeld gebeurd met
het voorstel: “de invoering van een echte econo-
mische en sociale democratie met uitschakeling
van de economische en financiéle aristocratie in
de leiding van het economische bestel” (Fr., p.
10; Ned, p. 8-9)?

3 Marx’ beschouwingen over de gespannen
verhouding tussen het individueel consumptie-
fonds en het noodzakelijke investeringsfonds
in het licht van de door Marx zelf gestelde his-
torische noodzaak van het kapitalisme voor de
opbouw van een betere maatschappij, zou men
opnieuw kritisch moeten lezen.

4 Hij spreekt wel van het “productivistische
denken dat wordt uitgedragen door het Wes-
ten” (Fr. p. 20; Ned. p. 24). In de Nederlandse
vertaling staat ook nog, dat we daardoor in een
wereld in crisis zijn beland “waar we alleen uit
kunnen komen door radicaal te breken met de
onstuitbare vlucht naar voren van het ‘steeds
meer’ op financieel gebied, maar ook op het ge-
bied van wetenschap en techniek.” (Ned, p. 24;
mijn cursivering). Hoe er gebroken kan worden
met iets dat zich onstuitbaar doorzet, is voor mij
een groot raadsel. In de oorspronkelijke Franse
tekst (p. 20) staat gelukkig geen enkel woord dat
dit ‘onstuitbare’ uitdrukt. (Verraadt de vertaal-

ster haar eigen wensen?)

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



IS HOOP EN GEWELDLOOS VERZET VOLDOENDE? - Guy Quintelier

3 Volgens Hessel behoort, naast de dekolonisa-
tie en het einde van de apartheid, de vernietiging
van het Sovjetrijk en de Val van de Muur in
Berlijn tot een sinds 1948 geboekte belangrijke
vooruitgang (zie Fr. p. 21; Ned. p. 24-25) ...

% Dat Hessel, ook al is hij zelf van joodse af-
komst, flirt met ‘racistische’ opvattingen tegen
Isragliérs moge duidelijk zijn: “Je moet Isragliér
zijn om geweldloosheid terrorisme te noemen.”
(Fr., p. 20, Ned., p. 24). Wat zo een opvatting
met alle Israéliérs te maken heeft, is onbegrijpe-
lijk: er zijn in Isra&l toch ook Joden die deze ge-
weldloze acties niet terroristisch noemen. Hessel
heeft wel voor de Franse nationaliteit gekozen
(Zie Fr. ‘Postface de I’éditeur’, p. 25 Ned. ‘Na-
woord’, p. 29). Hij kiest ook “zonder meer” par-
tij voor de Palestijnen (Ned. ‘Nawoord’, p. 30).
7 Nelson Mandela wordt door Hessel ten on-
rechte als een voorstander van geweldloos verzet
opgevoerd. Op de Nederlandstalige Wikipedia
leest men: “In 1961 werd hij [Nelson Mandela]
als één van de ANC-leiders beschuldigd van ver-
raad, maar vrijgesproken. In 1964 is hij, samen
met andere ANC-leiders, veroordeeld wegens
het voorbereiden van een guerrilla-oorlog, met
de bedoeling het apartheidsregime met geweld
omver te werpen. In het zogeheten Rivonia-pro-
ces kreeg hij, als leider van de militaire vleugel
van het ANC, de Umkhonto we Sizwe (of MK)
een levenslange gevangenisstraf opgelegd, die
hij voornamelijk heeft uitgezeten op Robben-
eiland, waar hij een symbool werd voor de we-
reldwijde anti-apartheidsbeweging geleid door
het Afrikaans Nationaal Congres. Voordat Man-
dela gevangengezet werd, was hij voorstander
van samenwerking van het Afrikaans Nationaal
Congres (ANC) met de South African Com-
munist Party (SACP), die sterk onder invloed
van de Sovjet-Unie stond.” (Geraadpleegd op
26.08.2011)

JAARGANG 45 NUMMER 3 | HERFST 2011

1011



