
I 56 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Gramsci  over  de  passieve  revolutie

Matthias Lievens

Politieke filosofie

Is de klassenstrijd vandaag stilgevallen, of 
woedt ze net heel heftig? Hoewel het main-
stream antwoord zeker in de richting van 
de eerste optie gaat, houden tal van marxis-
ten vol dat de klassenstrijd zich met volle 
kracht doet gelden. Alleen: het initiatief 
komt ‘van bovenaf’. Het neoliberalisme 
is de klassenstrijd van het kapitaal, en de 
wereld van de arbeid moet maar incasse-
ren. Weinig marxisten hebben er zoveel 
toe bijgedragen om een dergelijke situatie 
op een diepgaande manier te begrijpen als 
Antonio Gramsci. Hij ontwikkelde daartoe 
zijn theorie van de ‘passieve revolutie’. Die 
doet recht aan beide boven genoemde mo-
gelijke antwoorden: het gaat wel degelijk 
om een strijd waarvan het initiatief uitgaat 
van de bourgeoisie, maar die zo moleculair 
verloopt dat ze niet altijd zichtbaar is. 

Gramsci’s gevangenisschriftjes laten dik-
wijls geen kristalheldere conceptualiserin-
gen toe. Toch lijkt het ons mogelijk om zijn 
theorie van de passieve revolutie te recon-
strueren als – in Gramsci’s eigen woorden 
– “een algemeen principe van de politieke 
wetenschap en kunde.”1 Over de passieve 
revolutie zijn ettelijke pagina’s volgeschre-
ven. Heel vaak echter wordt erover gespro-
ken in descriptieve zin. Het gaat dan om 
een omwenteling van de maatschappelijke 
structuur waarvan het initiatief uitgaat ‘van 
bovenaf’, d.w.z. vanuit het machtsblok dat 
de staat schraagt. Daarmee gaat de com-
plexiteit van Gramsci’s problematiek voor 
een stuk verloren. De analyse van de pas-
sieve revolutie levert immers een omvat-
tend begrip van wat het betekent politiek-
strategisch te handelen in een moderne 
maatschappij, dat we in wat volgt nader 
zullen analyseren.  

Gramsci als strategisch denker

Gramsci’s begrip van de passieve revolu-
tie of ‘revolutie-restauratie’ komt niet uit 
de lucht gevallen. Engels hanteerde het 
begrip ‘revolutie van bovenaf’ al in zijn 
analyse van de Duitse eenmaking2. Voor 
hem was dit geen negatief proces dat be-
streden moest worden, maar dat aange-
vuld en overstegen moest worden via een 
‘beweging van onderuit’. De notie ‘pas-
sieve revolutie’ zelf komt evenwel van de 
conservatieve denker Vincenzo Cuoco3. 
Hij beschreef aan de hand van dit begrip 
het gebrek aan massaparticipatie tijdens 
de Napolitaanse revolutie van 1799 en de 
‘externe’ oorsprong van deze omwenteling. 

Gramsci gaat de passieve revolutie echter 
denken vanuit een complex krachtenveld, 
als één van de mogelijke oplossingen 
van de botsing van tegengestelde krach-
ten, waarbij het heersende machtsblok de 
voorwaarden van zijn politieke, econo-
mische en culturele heerschappij zodanig 
reorganiseert dat een nieuw maatschap-
pelijk evenwicht wordt gevonden binnen 
een maatschappijformatie die gekenmerkt 
blijft door de scheiding tussen leiders en 
geleiden en de private toe-eigening van de 
meerwaarde, maar waarin de in het geding 
zijnde krachten mekaar onder nieuwe voor-
waarden, in een nieuwe gestalte, tegemoet 
treden. 

Gramsci’s denken is steeds tegelijk des-
criptief, normatief en strategisch. Ook voor 
zijn analyse van de passieve revolutie gaat 
dit op. Nooit vervalt Gramsci in een vorm 
van structuralisme of functionalisme, noch 
in een eenzijdig utopisch of normatief den-
ken. Hij blijft zichzelf steevast situeren 
binnen de conjunctuur waarin hij reflecteert 
en intervenieert, en denkt de sociale en po-
litieke categorieën steeds ook in strategi-
sche zin. Dat is een vruchtbare positie om 
komaf te maken met allerlei sociologische 
interpretaties van Marx’ klassenbegrip. 

In zekere zin was Marx’ insteek steeds 
politiek-strategisch. Dat het nooit uitge-
werkte hoofdstuk over klassen pas in het 
derde boek van Het Kapitaal op de prop-
pen kwam, na de hele analyse van de re-
productie (en dus van de staat) wijst al 
in die richting: klassen zijn geen louter 
economische realiteiten, maar figuren die 
doorheen een politieke strijd voortdurend 
in beweging zijn. Foucault begreep deze 
strategische inzet: “De sociologen debatte-
ren eindeloos over de vraag wat een klasse 
is en wie er toe behoort. Maar tot nu toe 
heeft niemand de kwestie uitgediept van 
wat nu eigenlijk strijd is. Waarover ik op 
basis van Marx zou willen discussiëren, is 
niet het probleem van de sociologie van de 
klassen, maar van de strategische methode 
van de strijd.”4 Dat staat ook bij Gramsci 
centraal : hoe vormen en hervormen sociale 
groepen (Gramsci spreekt nauwelijks over 
klassen) zich doorheen het conflict? Los 
van de discussie over Gramsci’s concrete 
politieke keuzes, kunnen zijn teksten als 
aanknopingspunt dienen voor een denken 
van het politieke dat subjectiviteit en his-
toriciteit steeds ook in een strategische zin 
begrijpt.

Gramsci breekt met 
het evolutionistische 

geschiedenisbegrip en het ‘lege’ 
tijdsconcept die het denken 

van de Tweede Internationale 
tekenden. Elk moment is voor 
hem een aanknopingspunt en 

een kans voor politiek handelen, 
elk gebeuren stelt je voor je 

politieke verantwoordelijkheid.



57 I JAARGANG  45  NUMMER  4  I  Winter 2011

Gramsci  over  de  passieve  revolutie  -   Matthias Lievens

De geschiedenis is open

Gramsci breekt met het evolutionistische 
geschiedenisbegrip en het ‘lege’ tijdscon-
cept die het denken van de Tweede Interna-
tionale tekenden. Elk moment is voor hem 
een aanknopingspunt en een kans voor po-
litiek handelen, elk gebeuren stelt je voor je 
politieke verantwoordelijkheid. Het is geen 
toeval dat Gramsci als één van de enige Ita-
liaanse socialisten een actieve – maar niet 
patriottische – interventie in de Eerste We-
reldoorlog bepleitte5. 

Geschiedenis wordt gemaakt doorheen 
strategische keuzes. Toch is het historisch 
verloop niet volstrekt contingent. Onder 
andere aan de hand van de theorie van de 
passieve revolutie poogt Gramsci die rela-
tieve openheid van het historisch gebeuren 
te denken. Een maatschappijformatie als 
het kapitalisme zal namelijk nooit automa-
tisch ineenstorten, maar kan, binnen een be-
perkende matrix van krachtsverhoudingen, 
telkens op zoek gaan naar een nieuw ont-
wikkelingspotentieel, naar een nieuwe re-
latieve stabiliteit voorbij tijdelijke crisisfe-
nomenen6. De passieve revolutie is zo’n 
moleculair proces waarbij het heersende 
machtsblok stap per stap de weg aftast naar 
zo’n nieuw evenwicht. Of het daarin slaagt, 
hangt volledig af van de mate waarin an-
tagonistische, subalterne krachten zoals de 
arbeidersbeweging het de ruimte geven om 
die stappen te zetten, of omgekeerd, van de 
mate waarin de heersende sociale groepen 
erin slagen de subalterne groepen passief te 
houden. 

“Want een maatschappijvorm heeft ‘al-
tijd’ marginale mogelijkheden tot verdere 
ontwikkeling en organisatorische verbe-
tering, en kan in het bijzonder rekenen op 
de relatieve zwakte van de rivaliserende 
progressieve kracht, ten gevolge van diens 
specifieke karakter en levenswijze. Het is 
noodzakelijk voor de dominante maat-
schappelijke vorm om die zwakte in stand 
te houden.”7

Een naïef vooruitgangsdenken zoals dat 
van de Tweede Internationale, waartegen 
Gramsci hevig ageert, maakt de arbeiders-
beweging blind voor de mogelijkheid dat 
het kapitalisme steeds opnieuw de ruimte 
kan creëren voor zijn verdere ontwikke-
ling. Maar ook een eenzijdige focus op 
de ‘finale opstand’ (de strategie van de 

bewegingsoorlog zoals die in het ‘oosten’ 
met succes werd toegepast) verhindert 
volgens Gramsci het verzet te organiseren 
tegen de vele incrementele stappen die de 
heersende sociale groepen zetten in hun po-
ging hun machtspositie te herstructureren 
en te herstellen. 

De contradictie is bij Gramsci niet volledig 
‘open’, het historisch verloop is niet volle-
dig contingent en chaotisch. Het ontwikkelt 
zich daarentegen in gestructureerde ruim-
tes van strategisch handelen, waarbinnen 
de passieve revolutie één van de mogelijke 
opties is. In het licht van die beperkte con-
tingentie gaat Gramsci het begrip van de 
maatschappelijke tegenstelling analyseren, 
en het fenomeen van de passieve revolutie 
filosofisch doordenken als één mogelijke 
ontwikkelingswijze van een bipolaire con-
figuratie. Immers, “de opvatting (van de 
passieve revolutie, ML) blijft een dialecti-
sche – in andere woorden, ze veronderstelt, 
postuleert zelfs een krachtige antithese die 
op intransigente wijze al haar ontwikke-
lingspotentialiteiten aanwendt.”8

De passieve revolutie is nooit zomaar een 
revolutie ‘van bovenaf’, maar kan enkel 
begrepen worden als een strategische keu-
ze van het heersende machtsblok binnen 
een configuratie van krachtsverhoudingen 
waarin een antagonistische kracht poten-
tieel een alternatieve ontwikkelingsweg 
representeert. 

Gramsci fundeert deze historische open-
heid ietwat onverwacht op een aantal mar-
xiaanse principes, die op het eerste gezicht 
sterk in aanmerking komen voor een evolu-
tionistische, mechanische interpretatie. 

“Het concept van de ‘passieve revolutie’ 
moet op rigoureuze manier afgeleid wor-
den van de twee fundamentele principes 
van de politieke wetenschap: 1. dat geen 
enkele maatschappijformatie verdwijnt 
zolang de productiekrachten die daarbin-
nen ontwikkeld zijn nog ruimte vinden om 
voort te bewegen; 2. dat een maatschappij 
zich geen taken stelt waarvan de voorwaar-
den voor de oplossing ervan nog niet ont-
luiken, etc.”9 

In een eerste, oppervlakkige lectuur lijken 
deze principes de afwachtende houding van 
de Tweede Internationale te funderen. De 
klassieke sociaaldemocratie bekritiseerde 

bijvoorbeeld de overhaasting van het bol-
sjevisme en andere naoorlogse revolutio-
naire bewegingen omdat deze de noodzaak 
van een voorafgaande kapitalistische ont-
wikkeling niet respecteerden.

Volgens Gramsci moeten deze principes 
echter in een niet-mechanische of -fata-
listische zin worden geïnterpreteerd. In 
zijn analyse verschijnt de ‘ruimte’ voor 
de verdere ontwikkeling van de produc-
tiekrachten niet als een mechanisch of 
quasi natuurwetenschappelijk te bepalen 
terrein van ontwikkeling. Voor Gramsci 
gaat het hier bij uitstek om een sociaalpo-
litieke, strategische ruimte, waarin wordt 
gestreden over de toe-eigening en vorm-
geving van een oplossing die naar voor 
wordt geschoven op een crisismoment, 
een bifurcatiepunt in de maatschappelijke 
ontwikkeling. 

Het komt er voor Gramsci dan ook op aan 
die ‘ruimte’ te denken, en te zien hoe de 
heersende sociale groepen die pogen aan 
te wenden voor de passieve revolutie. Zijn 
doelstelling is deze ruimte te bezetten om 
zo’n herstructureringsproces tegen te kun-
nen gaan. Het ordewoord dat hij daartoe 
formuleert, is dat van de stellingenoorlog. 

De in de eerste plaats economische crises 
van een moderne, kapitalistische maat-
schappij worden immers niet onmiddellijk 
politieke crises. Een moderne staat wordt 
omgeven door een omvangrijk systeem 
van loopgraven en kazematten die de eco-
nomische schokken opvangen, en zowel 
het resultaat als de voorwaarde zijn van 
de passieve revolutie. Of een economische 
crisis ook uitgroeit tot een bredere, maat-
schappelijke en politieke crisis hangt dus 
af van de mate waarin subalterne krachten 



I 58 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

het antagonisme verder organiseren binnen 
dit systeem. 

Marx’ principes van de materialistische ge-
schiedenisopvatting tekenen dus een soort 
virtuele ruimte van de politiek uit, waar-
bij een openheid blijft bestaan, zonder dat 
het historisch verloop volledig contingent 
wordt. Gramsci wijst erop hoe het vaak 
subalterne krachten zijn die een mogelijke 
uitweg uit een crisissituatie belichamen. De 
heersende sociale groepen strijden op hun 
beurt om de toe-eigening en herformule-
ring hiervan. Zo zijn de twee belangrijkste 
passieve revoluties die Gramsci analyseert, 
de Italiaanse eenmaking en het fordisme, 
het antwoord op respectievelijk de natio-
nale eenmaking door de Franse revolutie en 
de massabeweging die deze in gang zette, 
en de  modernisering, socialisering en ra-
tionalisering van de economie zoals die 
door de Turijnse naoorlogse fabrieksraden-
beweging werd voorgestaan. Subalterne 
groepen kunnen op die manier als de motor 
fungeren die de heersende groepen tot han-
delen aanzet, en dragen daarenboven via 
hun creativiteit bij aan de vormgeving van 
de historische ontwikkeling.

Toe-eigening

In de twee belangrijke voorbeelden van 
passieve revoluties die Gramsci bespreekt, 
is dus telkens een verwijzing aanwezig 
naar een mogelijke alternatieve ontwikke-
ling, gedragen door een aan het heersende 
machtsblok antagonistische kracht. De Ita-
liaanse eenmaking kreeg precies gestalte 
als een passieve revolutie omdat het blok 
rond Cavour vreesde voor de gevolgen van 
een massificatie van het eenmakingsproces. 
Het spook van de Franse revolutie en van 
het jacobinisme waarde nog steeds rond in 
Europa. Het vermijden van volksverheffing 
en van de actieve betrokkenheid van het 
volk in het eenmakingsproces wordt in die 
zin voor de protagonisten van de Italiaanse 
eenmaking uit Piemonte een strategische 
kwestie.

Gramsci’s analyse van het fordisme is in 
dit opzicht nog duidelijker. De zoektocht 
naar een nieuwe regulatiewijze binnen de 
kapitalistische productiewijze verschijnt er 
expliciet als een antwoord op de alternatie-
ve uitweg uit de crisis zoals die door de fa-
brieksradenbeweging in Turijn werd gefor-
muleerd. Meer zelfs, de passieve revolutie 

van het fordisme wordt voor een stuk een 
proces van toe-eigening, transformatie en 
rearticulatie van elementen die door de 
antagonistische kracht naar voor werden 
geschoven ter oplossing van de maatschap-
pelijke malaise. 

“Een zorgvuldige analyse van de Italiaanse 
geschiedenis voor 1922, en zelfs tot 1926, 
die zich niet laat afleiden door externe de-
tails maar erin slaagt de wezenlijke mo-
menten van de strijd van de arbeidersklasse 
te vatten, moet objectief tot de conclusie 
komen dat het precies de arbeiders waren 
die nieuwere en modernere industriële ver-
eisten in het leven riepen en deze op hun 
eigen manier hoog hielden. Het kan ook 
gesteld worden dat sommige industriëlen 
deze beweging begrepen en ze trachtten toe 
te eigenen voor zichzelf. Dat verklaart Ag-
nelli’s poging om de Ordine Nuovo en haar 
school te absorberen in het FIAT-complex 
en zo een school in te richten van arbeiders 
en technici die gekwalificeerd zijn voor 
industriële verandering en voor werk met 
‘gerationaliseerde’ systemen.”10

Vormen van rationalisering en van plan-
ning waren noodzakelijk om de crisis het 
hoofd te bieden. Het was de arbeidersbe-
weging die dit als eerste begreep, en con-
crete antwoorden poogde te formuleren in 
de fabrieksraden. Na de mislukking van 
dit experiment ontstond echter een strijd 
voor de toe-eigening van deze elementen 
en de articulatie ervan binnen het eigen 
maatschappijproject van de sociale groep. 
Welke sociaalpolitieke kracht kan zich op-
werpen als de belichaming van een uitweg 
uit de crisis, van een hogere ontwikkeling 
van de productiekrachten, en van een sta-
biele staat? Dat is de cruciale vraag. Im-
mers, “hoewel hegemonie ethisch-politiek 
is, moet ze ook economisch zijn, ze moet 
noodzakelijkerwijze gebaseerd zijn op de 
beslissende functie die wordt uitgeoefend 
door de leidende groep in het beslissende 
knooppunt van de economische activi-
teit”11. De mogelijkheid tot hegemonie is 
gebaseerd op het prestige dat de heersende 
klasse verwerft omwille van haar positie in 
de wereld van de productie12.

De introductie van elementen van maat-
schappelijke planning wordt na de mis-
lukking van de naoorlogse revolutionaire 
beweging dan ook overgenomen in het 
fordistische herstructureringsproject. Ook 

in het fascistisch corporatisme duiken 
elementen op die in deze richting gaan. 
“De corporatieve beweging bestaat”, stelt 
Gramsci bijvoorbeeld vast in zijn analyse 
van het fascisme. Maar de arbeiders zijn 
niet in staat deze ontwikkeling opnieuw 
naar zich toe te trekken en “de strijd te 
voeren om zelf de vaandeldragers van de 
beweging te worden.”13

De strijd voor de hegemonie is dus niet 
beperkt tot het terrein van de ideologie en 
de cultuur of van de politiek en de staat in 
enge zin. Reeds op het terrein van de eco-
nomie en van de economische en politieke 
projecten die op de economische crises een 
antwoord pogen te formuleren, begint de 
strijd voor de hegemonie. Het is o.a. de ca-
paciteit om die taken op te lossen en andere 
sociale groepen van die oplossing te over-
tuigen, die een groep hegemonisch maakt. 

Al te vaak wordt het begrip hegemonie op 
een culturalistische manier in gevuld. Tal 
van definities beperken zo de eigenlijke 
politieke draagwijdte van het begrip, en 
doen afbreuk aan het politiek-strategisch 
karakter van Gramsci’s denken en aan het 
feit dat dit strategisch denken de volledige 
maatschappelijke ruimte omspant. 

Beperkende definities van het hegemonie-
begrip moeten dan ook verworpen worden. 
Zo wordt de hegemonie soms verbonden 
met specifieke apparaten, zoals in de for-
mule die de uitoefening van de hegemonie 
in de burgerlijke maatschappij situeert, en 
die van dominantie in de politieke maat-
schappij. Nochtans kunnen ook staatsin-
stellingen in de strikte zin, zoals het par-
lement of het gerecht, een sleutelrol spelen 
in de uitoefening van de hegemonie. Zelfs 
het gebruik van geweld kan in bepaalde 
omstandigheden een universeel belang ver-
tegenwoordigen en hegemonisch worden. 
Evenmin kan de hegemonie gereduceerd 
worden tot een welbepaalde praktijk, zoals 
die van de ideologie. 

Hegemonie is immers in de eerste plaats 
een begrip dat politiek leiderschap aan-
duidt met inbegrip van de economische 
en ideologische dimensies hiervan. Net 
zoals het tot het attribuut van een produc-
tieverhouding kan horen, productiekracht 
te zijn14, kan hegemonie een attribuut zijn 
van een verhouding tussen maatschappe-
lijke groepen in hun politieke, ideologische 



59 I JAARGANG  45  NUMMER  4  I  Winter 2011

Gramsci  over  de  passieve  revolutie  -   Matthias Lievens

en economische structurering. Belangrijk 
is dat voor Gramsci die kwalificatie van 
de verhouding tussen heersende en subal-
terne groepen vooral voor de moderne tijd 
geldt. Die is immers gekenmerkt door de 
massificatie van het politiek initiatief en 
door de noodzaak tot verheffing en actieve 
mobilisatie en integratie van de massa in 
het kapitalisme en de moderne staat. Daar 
ruimt het mechanisch karakter van de ver-
houding tussen maatschappelijke groepen, 
die de feodale verhoudingen kenmerkte, 
plaats voor de poging die verhouding ‘or-
ganisch’ te maken15. 

In het bestek van dit artikel kunnen we niet 
ingaan op het problematisch karakter van 
deze ‘organische’ metafoor. Wat van be-
lang is, is dat hegemonie cruciaal cirkelt 
rond de verhouding tussen ‘leiders’ en ‘ge-
leiden’, een bipolaire verhouding die finaal 
in mekaar kan schuiven in het proces van 
zelfleiding of zelfbestuur16. 

De passieve revolutie is precies die maat-
schappelijke transformatie die de private 
toe-eigening van de meerwaarde en de van 
de burgerlijke maatschappij gescheiden 
staat, en dus het onderscheid tussen ‘lei-
ders’ en ‘geleiden’ op één of andere ma-
nier reproduceert. 

Gramsci lijkt dit onderscheid heel breed 
te interpreteren. Het gaat hier om elke 
verhouding die niet deze is van het de-
mocratisch zelfbestuur zoals hij dat zelf 
voorstaat. 

“Het eerste element is dat er werkelijk 
heersers en overheersten bestaan, leiders 
en geleiden. De hele wetenschap en kunde 
van de politiek zijn gebaseerd op dit pri-
mordiale en (gegeven bepaalde algemene 
voorwaarden) niet-reduceerbare feit. (…) 
Gegeven dit feit zal overwogen moeten 
worden hoe (…) leiders best opgeleid kun-
nen worden (…). In de vorming van leiders 
is één premisse fundamenteel: is het de be-
doeling dat er altijd heersers en overheer-
sten zouden zijn, of bestaat het doel erin de 
condities te creëren waaronder die opdeling 
niet langer noodzakelijk is?”

Zoals gezegd analyseert Gramsci de passie-
ve revolutie als een mogelijke wijze waar-
op een bipolaire tegenstelling zich ontwik-
kelt. Precies omdat de passieve revolutie 
de tegenstelling tussen leiders en geleiden 
(i.c. de klassenmaatschappij) poogt te be-
stendigen in een nieuwe gestalte, vertegen-
woordigt ze een geaborteerde vorm van de 
dialectiek. Daarbij komt de antithese niet 
voluit tot ontwikkeling, maar wordt deels 
geabsorbeerd door de these die zichzelf op 
die manier in stand kan houden. Niet enkel 
de dispositieven die een maatschappelijke 
kracht naar voor schuift om uit een crisis-
situatie te geraken, zijn in die zin het voor-
werp van een strijd voor de toe-eigening en 
vormgeving hiervan. Ook elementen uit de 
antithetische sociale groep zelf, en bij uit-
stek haar politieke leiding, zijn het object 
van toe-eigening. 

“De these ontwikkelt zijn strijdpotentieel 
in feite tot op het punt waarop het zelfs de 
zogenaamde vertegenwoordigers van de 
antithese absorbeert: het is precies hierin 
dat de passieve revolutie of de revolutie/
restauratie bestaat.”17 

Voor dit absorptieproces, waarbij de te-
genpool van zijn autonomie, t.t.z. van zijn 
autonome leiding wordt ontdaan, geldt het 
transformisme in Gramsci’s analyse van de 
Risorgimento als belangrijkste voorbeeld. 
De partij die in de strijd voor de Italiaanse 
eenmaking potentieel de massificatie van 
dit proces belichaamde, namelijk de Actie-
partij van Mazzini en Garibaldi, ontwikkelt 
zich namelijk niet als een autonome kracht 
die zich volledig bewust is van de eigen rol 
en van die van zijn tegenstrever, maar laat 
zich politiek leiden van buitenaf, vanuit de 
tegenpool van de Moderati onder leiding 
van Cavour, die zelfs een aantal leidende 

elementen van de Actiepartij gaat opslor-
pen. Op die manier wordt een heersende 
groep gereproduceerd door “de graduele 
maar continue absorptie (…) van de actieve 
elementen die worden geproduceerd door 
geallieerde groepen – en zelfs van diegene 
die van antagonische groepen komen en 
onverzoenlijk vijandig leken. In deze zin 
werd politiek leiderschap louter een aspect 
van de functie van dominantie – in die mate 
waarin de absorptie van de vijandelijke eli-
tes hun onthoofding betekent, en hun ver-
nietiging, vaak voor een lange tijd.”18 

Of het mogelijk is het centrum van de sub-
alterne pool te absorberen en zo een poten-
tieel antagonisme te ontmijnen, hangt af 
van het bewustzijn dat de subalterne krach-
ten hebben van hun eigen positie en van die 
van hun tegenstander. In Gramsci’s analyse 
van de Risorgimento staat deze problema-
tiek van het bewustzijn centraal. Cavour, 
de leider van de gematigde partij, die van-
uit Piemonte Italië één trachtte te maken, 
bleek zich volledig bewust van zijn rol en 
daarenboven ook van die van zijn potenti-
ële tegenstrever, Mazzini19. Daardoor was 
de subjectiviteit van de Moderati superieur 
en beslissend20: zij slaagden erin de ge-
dachte van landhervorming, die een massa-
beweging op gang had kunnen brengen en 
dus tot de vorming van een alternatief his-
torisch blok aanleiding had kunnen geven, 
tegen te houden. Mazzini ontbrak het aan 
inzicht over het belang van een program-
ma van landhervorming om grote massa’s 
mensen bij het proces te betrekken en op 
die basis een tegenpool te vormen die Italië 
op solider basis had kunnen unificeren. 

Gramsci vergelijkt in die context de Ac-
tiepartij met Proudhons wanbegrip van de 
dialectiek, waarmee Marx polemiseerde in 
De armoede van de filosofie: “Noch Proud-
hon noch Mazzini begrepen de noodzaak 
voor elk lid van een dialectische tegenstel-
ling om te pogen volledig zichzelf te zijn 
en om alle politieke en morele ressources 
waarover het beschikt in de strijd te gooien; 
enkel op die manier kan het immers de dia-
lectische ‘overstijging’ van zijn tegenstan-
der realiseren.”21 

“De afwezigheid onder radicaal-volkse 
krachten van enig bewustzijn van de rol 
van de andere zijde weerhield hen ervan 
om ook volledig bewust te zijn van hun 
eigen rol; en daarom ook om in de finale 



I 60 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

krachtsverhouding te wegen in overeen-
stemming met hun effectieve interventie-
kracht; en om een meer geavanceerd resul-
taat te bereiken, langs meer progressieve en 
moderne lijnen.”22 

Merk op dat de notie van een ‘hoger’ his-
torisch bewustzijn hier kadert in een stra-
tegische opvatting van de politiek, en niet, 
zoals  vaak aan het marxisme wordt toege-
schreven, als basis van de legitimiteit van 
een bepaalde politieke vorm. 

De passieve revolutie van de Risorgimento 
kan dus niet begrepen worden los van de 
internationale dynamiek rond de Franse 
revolutie en de angst bij de heersende 
groepen voor haar radicaliteit en massi-
ficatie. Vandaar dat tijdens de Italiaanse 
eenmaking niet gekozen werd voor radi-
cale vernieuwing zoals in Frankrijk, maar 
dat de feodale groepen die de ruggengraat 
uitmaakten van het vroegere staatsbestel, 
gerecycleerd werden als ‘regerende’ i.p.v. 
‘heersende’ groep binnen een historisch 
blok van burgerij en grondeigenaars. 

“De oude feodale klassen worden van hun 
dominante positie gedegradeerd tot een 
‘regerende’ positie, maar ze worden niet 
geëlimineerd, noch is er enige poging om 
ze te liquideren als een organisch geheel; in 
plaats van een klasse worden ze een ‘kaste’ 
met specifieke culturele en psychologische 
kenmerken, maar niet langer met doorslag-
gevende economische functies”23.

Het feit dat niet definitief komaf wordt ge-
maakt met de oude groepen en hun privile-
ges, verklaart volgens Gramsci de zwakte 
van de Italiaanse staat, haar scheiding ten 
opzichte van het volk, en finaal ook de op-
komst van het fascisme. 

Zoals gesteld worden in het fordisme ele-
menten van planning geïntroduceerd, bin-
nen een kader dat de heersende groepen 
recycleert en de scheiding tussen ‘leiders’ 
en ‘geleiden’ onder een nieuwe gestalte 
reproduceert. 

Gramsci’s hypothese luidt: “er is een pas-
sieve revolutie in het spel doordat – door-
heen wetgevende interventie van de staat, 
en via corporatieve organisatie – relatief 
verreikende veranderingen worden inge-
voerd in de economische structuur van 
het land waarbij een sterke nadruk wordt 

gelegd op het element van de ‘productie-
planning’; in andere woorden, socialisering 
en coöperatie in de productiesfeer worden 
versterkt, zonder evenwel te raken aan de 
toe-eigening van de winst door bepaalde 
individuen en groepen (of tenminste zon-
der verder te gaan dan de regulatie en con-
trole ervan). In het concrete kader van de 
Italiaanse maatschappelijke verhoudingen 
was dit de enige oplossing om de produc-
tiekrachten van de industrie te ontwikkelen 
onder de leiding van de traditionele heer-
sende klassen, die in concurrentie verwik-
keld waren met meer geavanceerde indus-
triële formaties van landen die grondstoffen 
monopoliseren en massale kapitaalsommen 
hebben geaccumuleerd.”24

De naoorlogse economische ontwikkeling 
in Italië kan volgens Gramsci niet gegaran-
deerd worden zonder dergelijke elementen 
van planning. Die maakten ook deel uit van 
het project van de fabrieksradenbeweging, 
dat de raden echter niet enkel een econo-
mische rol van planning toebedeelde, maar 
tegelijk ook politieke en culturele functies. 
Het element van de economische planning 
en rationalisering werd er ingebed in een 
omvattend maatschappijproject. 

De toe-eigening van dit element van plan-
ning binnen de fordistische passieve re-
volutie zal natuurlijk de betekenis hiervan 
transformeren. De passieve revolutie moet 
immers het maatgevend onderscheid van 
het politieke, dat tussen leiders en geleiden, 
dat Gramsci wilde opheffen via de raden-
democratie, reproduceren en versterken. 
De rationalisering van de productie zal 
dan ook gepaard gaan met de gekende tay-
loristische scheiding tussen conceptie en 
uitvoering. 

De articulatie van die elementen, die ver-
schillende strijdende groepen trachten toe 
te eigenen, met dit politieke onderscheid 
creëert de mogelijkheid om ook de notie 
van de ‘productiekrachten’ te politiseren: 
productiekrachten zijn immers altijd het 
attribuut van sociale verhoudingen, die 
machtsverhoudingen zijn. Gramsci’s op-
vatting dat de strijd om de uitweg uit de 
economische crisis een politieke strijd is, 
met meerdere mogelijke uitwegen, berust 
op zijn radicale kritiek van het economis-
me. Een begrip van de economie als een 
mechanisch automatisme of een techno-
logisch determinisme kan deze strijd niet 

denken. Gramsci’s niet-economistische 
opvatting van de economie is gebaseerd op 
Ricardo’s begrip van de “gedetermineerde 
markt”, dat hij herdefinieert als “equivalent 
aan een gedetermineerde sociale krachts-
verhouding in een gedetermineerde struc-
tuur van het productieapparaat, waarbij die 
relatie wordt gegarandeerd (dat wil zeggen, 
permanent gemaakt) door een gedeter-
mineerde politieke, morele en juridische 
superstructuur.” 

De expliciete politisering van de notie van 
de productiekrachten blijft echter achter-
wege bij Gramsci, hoewel hij hier zeker 
bouwstenen voor levert25. Die worden ech-
ter geproblematiseerd door Gramsci’s sug-
gestie dat ondanks alles de passieve revo-
lutie toch een progressief karakter heeft. In 
zijn analyse van de Risorgimento stelt hij: 
“De restauraties moeten ‘dynamisch’ be-
oordeeld worden, als een ‘list van de voor-
zienigheid’ in Vico’s betekenis.”26 Her-
taald naar de analyse van het fordisme zou 
dit kunnen betekenen dat het fordisme als 
‘list van de rede’ elementen zoals planning 
ontwikkelt die in het licht van de histori-
sche ontwikkeling noodzakelijk zijn, maar 
waarvan de betekenis voor de concrete ac-
toren onbewust blijft. Op die manier dreigt 
het politieke onderscheid tussen de rationa-
lisering van de fabrieksradenbeweging en 
die van het fordisme in mekaar te schuiven, 
of louter beschouwd te worden vanuit een 
technisch oogpunt.

Compositie

Gramsci blijft een optimist27. De passieve 
revolutie herstelt de relatieve stabiliteit van 
het kapitalisme binnen een nieuwe configu-
ratie van de klassenverhouding en van de 
verhouding staat-burgerlijke maatschappij, 
maar creëert tegelijk ook een nieuw terrein 
van strijd en verzet, en van de creatie van 
nieuwe vormen van antagonisme. 

De passieve revolutie is immers ook een 
ontwikkeling waarbij de polen van de te-
genstelling een transformatie ondergaan. 
Het gaat om een proces van de- en recom-
positie van de maatschappelijke krachten in 
het geding. Een nieuw strategisch terrein is 
hiervan het resultaat: in de passieve revo-
lutie kan een proces worden onderscheiden 
van “moleculaire veranderingen die in feite 
progressief de bestaande samenstelling 



61 I JAARGANG  45  NUMMER  4  I  Winter 2011

Gramsci  over  de  passieve  revolutie  -   Matthias Lievens

van krachten veranderen, en dus de matrix 
worden voor nieuwe veranderingen.”28 

Dat maakt de structuur van de passieve 
revolutie zo verschillend van het compro-
mis, of van andere vormen van uitwisse-
ling die vormen van verzet de wind uit de 
zeilen nemen of trachten te recupereren29. 
De passieve revolutie is een proces waar-
bij de dominante pool binnen een interne 
relatie zichzelf, haar relatie met de andere 
pool en de verhoudingen waarbinnen die 
antagonistische pool zich manifesteert, her-
structureert. Tot die herstructurering gaat 
ze over in haar strijd tegen het alternatieve 
project van de ‘negatie van de negatie’, met 
als bedoeling de sociale tegenspraken te re-
organiseren binnen het kader van de private 
toe-eigening van de meerwaarde, op basis 
van de partiële toe-eigening en transforma-
tie van het creatief potentieel van de subal-
terne pool. 

Het gaat om een proces waarbij de heer-
sende groep een proces van politieke, so-
ciale, ideologisch-culturele en technische 
herschikking of recompositie doormaakt, 
dat haar pendant heeft in een proces van de-
compositie van de antagonistische politieke 
kracht, doordat de voorwaarden waaronder 
die zich in het heetst van de strijd manifes-
teerde, gradueel worden getransformeerd. 
In die zin markeert de passieve revolutie 
van het fordisme wat Antonio Negri de 
overgang noemt van de vakarbeider naar 
de massa-arbeider. Negri verwijst in zijn 
boek The Politics of Subversion trouwens 
expliciet naar Gramsci30. 

Het proces van decompositie impliceert 
uiteraard een nederlaag voor de antagonis-
tische sociale kracht, die jaren van molecu-
lair verzet nodig zal hebben om zich door-
heen een proces van politieke recompositie 
en heropbouw opnieuw als politiek prota-
gonist te presenteren. 

Die verandering van de samenstelling en 
wedersamenstelling van sociale krachten 
vindt plaats op verschillende niveaus. In 
zijn analyse van het fordisme heeft Gram-
sci vooral oog voor het meest basale niveau 
van de technische en sociale relaties op de 
werkvloer. Zo ziet hij het amerikanisme en 
fordisme als de omvangrijkste poging ooit 
in de geschiedenis om op bijzonder korte 
termijn een nieuw type arbeider en mens te 
produceren. Henry Ford gaat bijvoorbeeld 

bijzondere aandacht hebben voor het mo-
reel gehalte van het privéleven van zijn 
arbeiders. Taylor wil niet meer of minder 
dan van zijn arbeiders ‘getrainde gorilla’s’ 
maken. Daarmee wordt de protagonist van 
de fabrieksradenbeweging, de vakarbei-
der, gradueel vervangen door een totaal 
nieuw type arbeider.

“Taylor drukt in feite met brutaal cynisme 
het doel uit van de Amerikaanse maat-
schappij – in de arbeider tot de hoogste 
graad automatische en mechanische attitu-
des ontwikkelen en de oude psycho-fysi-
sche band van de gekwalificeerde professi-
onele arbeid breken, die een zekere actieve 
deelname van de intelligentie, de fantasie 
en initiatief vanuit de arbeider veronder-
stelt, en de productieoperaties reduceren 
tot het louter mechanische, fysische aspect 
ervan. Maar deze zaken zijn in de realiteit 
niet origineel of nieuw: ze vertegenwoor-
digen simpelweg de meest recente fase van 
een lang proces dat begon met het indus-
trialisme zelf. De huidige fase is meer in-
tens dan voorgaande fasen, en manifesteert 
zichzelf onder brutalere vormen, maar het 
is een fase die zelf overstegen zal worden 
door de creatie van een psycho-fysische 
band van een nieuw type, verschillend van 
zijn voorganger en ongetwijfeld superieur 
eraan.”31

Het nieuw relatief evenwicht als resultaat 
van de passieve revolutie blijft echter 
broos, contradictorisch. De maatschap-
pelijke contradicties worden gerearticu-
leerd onder een andere gedaante, in een 
andere configuratie, die echter steeds weer 

voorlopig blijft. In de nieuwe gestalte die 
de relatie tussen ‘leiders’ en ‘geleiden’ 
aanneemt, en in de nieuwe figuur van de 
subalterne pool, ziet Gramsci immers kan-
sen voor verzet. Zo meent hij – achteraf 
bekeken ongetwijfeld al te optimistisch32 
– dat het taylorisme niet de geestelijke 
dood van de arbeider betekent, maar in-
tegendeel, nieuwe kansen biedt voor een 
bevrijd bewustzijn, en dus voor vormen 
van verzet. 

“Wat echt gebeurt eens het aanpassings-
proces voleindigd is, is dat het brein van 
de arbeider, eerder dan gemummificeerd 
te zijn, een toestand van complete vrijheid 
bereikt. Het enige wat compleet gemecha-
niseerd is, is de fysieke beweging.” 

Net zoals mensen, eens ze het stappen ge-
leerd hebben, niet meer moeten nadenken 
bij het wandelen, zo krijgt de geest van de 
tayloristisch “getrainde gorilla” vrij spel 
voor een denken dat “verre van conformis-
tisch” is … 

De ruimte die bestaat of gecreëerd wordt 
voor verzet, hangt ook samen met het feit 
dat de passieve revolutie geen echte he-
gemonische relatie gestalte kan geven. 
De subjecttransformatie die van bovenaf 
wordt beoogd, resulteert in een zwakke 
identificatie van onderuit met het project 
van de passieve revolutie. Gramsci legt in 
zijn analyse van het morele, puriteinse of-
fensief van industriëlen als Ford de vinger 
op de wonde. De pogingen om een nieuw 
type mens te creëren dat geschikt is voor 
de gerationaliseerde kapitalistische pro-
ductie, resulteren noodgedwongen in een 
‘psycho-fysisch evenwicht’ dat erg zwak 
blijft. Vandaar de enorme noodzaak voor 
industriëlen om allerlei disciplinerings-
technieken te blijven toepassen, met als 
hoogtepunt de inspectiediensten die de in-
dustriëlen opzetten om het privéleven van 
hun werknemers en hun morele levens-
wandel te controleren. 

Een rationaliseringsproces kan pas echt 
slagen wanneer het gedragen wordt door 
een zelftransformatie van de subjecten in 
kwestie. 

“Dit evenwicht kan enkel iets puur extern 
en mechanisch zijn, maar het kan geïnter-
naliseerd worden als het voorgesteld wordt 
door de arbeider zelf, en niet van buitenaf, 



I 62 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

als het wordt voorgesteld door een nieuwe 
maatschappijvorm, met geschikte en oor-
spronkelijke methodes.” 

Opnieuw zien we hier hoe het maatgevende 
onderscheid van de politiek, dat tussen lei-
ders en geleiden, Gramsci’s denken over 
de passieve revolutie en het alternatief dat 
hij hiervoor bepleit, vormgeeft. Het proces 
van de passieve revolutie beperkt zijn eigen 
slaagkansen. Het doel van de passieve re-
volutie, de reproductie van deze scheiding, 
impliceert dat het initiatief voor deze trans-
formatie bij de heersende pool blijft liggen, 
en het eindresultaat een zwak evenwicht 
blijft dat weinig gedragen wordt door de 
subalterne groepen, die steeds een vorm 
van antagonisme behouden dat kan leiden 
tot openlijke contestatie. 

Ook in zijn analyse van de Risorgimento 
wijst Gramsci erop dat de nieuwgevormde 
Italiaanse staat, precies omwille van de stu-
ring van bovenaf en de gebrekkige massa-
participatie een zwakke staat blijft, met een 
gebrekkige hegemonie over en participatie 
van de volkse massa. Het is precies dit 
zwakke evenwicht dat het terrein vrijlaat 
voor de arbeidersbeweging om een eigen 
project van politieke, ideologische en eco-
nomische eenmaking van Italië op een an-
dere grondslag (de radendemocratie) naar 
voor te schuiven.

De passieve revolutie is tevens het mecha-
nisme dat aan de basis ligt van de enorme 
aangroei van de moderne staat. Het is 
precies doorheen de staat en de herstruc-
turering hiervan dat de heersende sociale 
groepen de passieve revolutie doorvoeren, 
en de scheiding tussen staat en maatschap-
pij als manifestatie van de scheiding tussen 
leiders en geleiden, reproduceren. Om dit 
proces van economische, politieke en ideo-
logische herstructurering vanuit de staat 
tot een goed einde te brengen, is echter 
een steeds verdergaande interventie van 
de staat in alle maatschappelijke geledin-
gen noodzakelijk. Volgens Gramsci is de 
staat altijd aanwezig in de andere maat-
schappelijke domeinen: ook laissez-faire 
is een vorm van staatsregulatie. “Het is 
een weloverwogen beleid”, zegt Gramsci, 
“bewust van zijn eigen doelstellingen, en 
niet de spontane, automatische uitdrukking 
van economische feiten.”33 De staat komt 
tussen op elk moment van het economi-
sche leven34. Aan de markt gaat altijd een 

maatschappelijk-politieke constituering 
vooraf. 

Door de passieve revolutie van het fordis-
me gaat niet enkel het element van bewuste 
planning (en dus van aanwassende bureau-
cratie) een grotere rol spelen in dit regula-
tieproces. De maatschappelijke verhoudin-
gen worden er ook mogelijk in toenemende 
mate door gepolitiseerd. Ook hier toont de 
passieve revolutie zijn contradictorisch, en 
dus beperkt karakter: de passieve revolutie 
is een poging van de heersende groepen 
om het politiek initiatief te behouden en 
opnieuw te monopoliseren, het uit handen 
te nemen van de subalterne krachten. Dat 
doen die groepen door middel van de staat, 
die in omvang toeneemt doorheen zijn 
bewuste ingreep in een reeks maatschap-
pelijke verhoudingen. Daardoor riskeren 
ze echter die verhoudingen te bevestigen 
of te transformeren als potentieel politiek 
geladen maatschappelijke verhoudingen, 
tot ‘loopgraven en kazematten’ die de inzet 
kunnen worden van politieke strijd. Ook dit 
fenomeen van de toenemende, maar latente 
politisering van nagenoeg alle maatschap-
pelijke verhoudingen verbreedt dus poten-
tieel het terrein van strijd en verzet. 

Antipassieve revolutie

Deze toenemend complexe vertakking 
van het terrein van strijd in een geheel van 
instituties en sociale verhoudingen moet 
volgens Gramsci resulteren in een nieuwe 
wijze van strategisch handelen: de stel-
lingenoorlog. Men kiest niet vrij het type 
strijd en het terrein waarop die moet wor-
den geleverd35. In een maatschappijforma-
tie waarin de burgerlijke maatschappij niet 
langer “primordiaal en gelatineus” is, wordt 
de bewegingsoorlog als strategie volslagen 
onmachtig, en wordt de cruciale inzet het 
bezetten en modelleren van de vele, onder-
ling verweven plaatsen en momenten van 
de politieke macht. Dit geldt voor de ver-
schillende maatschappelijke krachten die 
naar hegemonie streven. 

De stellingenoorlog van het heersende 
machtsblok is de passieve revolutie. Voor 
subalterne krachten kan dat echter niet 
het geval zijn. Gramsci polemiseert dan 
ook hevig tegen pogingen om de passieve 
revolutie als strategie voor de onderge-
schikte groepen naar voor te schuiven. 
Zo beschouwt hij het Gandhisme en het 

Tolstoïsme als naïeve theoretiseringen van 
de passieve revolutie36. Ook het stalinisme 
en de sociaaldemocratie zijn in die val 
getrapt37. 

Gramsci pleit integendeel voor de cre-
atie van een sterke antithese die zijn eigen 
autonomie ontwikkelt. Tegenover de pas-
sieve revolutie moet een strategie ontwik-
keld worden die de historische dialectiek 
volledig kan voltrekken, en die we de anti-
passieve revolutie kunnen noemen38. Hoe-
wel Gramsci beide strategieën vormen van 
‘stellingenoorlog’ noemt, is met hun ver-
schillende sociale inhoud ook een andere 
politieke vorm verbonden. Het doel van 
het concept ‘passieve revolutie’ is zoals 
gezegd de wijze waarop een fundamentele 
maatschappelijke tegenspraak zich ontwik-
kelt, na te gaan. Vorm en inhoud zijn ech-
ter niet te scheiden: de passieve revolutie 
als vorm van het omwentelingsproces kan 
niet worden gescheiden van zijn sociale en 
politieke inhoud (de reproductie van het 
onderscheid tussen leiders en geleiden). 
Gramsci’s doel is echter de verhouding 
leiders-geleiden en bourgeois-citoyen ra-
dicaal te omwentelen.  Het terrein van de 
stellingenoorlog geeft nieuwe kansen om 
de massa zelf het politiek initiatief te laten 
nemen, wars van elke vorm van substituti-
onisme, waartoe de bewegingsoorlog neig-
de. Gramsci knoopt hier aan bij de funda-
mentele gedachte van Marx over het belang 
van zelfemancipatie: “de emancipatie van 
de werkende klassen moet veroverd wor-
den door de werkende klassen zelf”39. De 
stellingenoorlog van de subalterne kracht is 
dan ook gebaseerd op zelfactiviteit en de-
mocratische centralisatie, en kan daardoor 
de zwakke hegemonie overwinnen van 
de passieve revolutie. Het winnen van de 
hegemonie doorheen een succesvolle stel-
lingenoorlog is veel stabieler dan het win-
nen van de macht via de bewegingsoorlog. 
“Eens hij is gewonnen, is de ‘stellingenoor-
log’ definitief gewonnen.”40

De stellingenoorlog is dus diffuus en capil-
lair41, en heeft niet het geconcentreerde en 
momentane karakter van de bewegings-
oorlog. Dit impliceert niet dat Gramsci het 
moment van de opstand miskent. De veran-
dering van het strategisch terrein geeft de 
bewegingsoorlog een beperkte rol, voor-
afgegaan door politieke en ideologische 
voorbereiding doorheen een soort capillair 
verzet42. Ook in de krijgskunde noteert 



63 I JAARGANG  45  NUMMER  4  I  Winter 2011

Gramsci  over  de  passieve  revolutie  -   Matthias Lievens

Gramsci een blijvende rol voor de bewe-
gingsoorlog, maar dan gereduceerd tot een 
tactisch moment, en niet langer als strate-
gisch devies.

Neoliberalisme als passieve              
revolutie?

Een open vraag is het, in welke mate 
Gramsci’s analyses een verhelderend licht 
kunnen werpen op de huidige transfor-
maties van het kapitalisme in neoliberale 
zin. In het bestek van deze tekst kan hier-
voor enkel een aantal aanzetten worden 
geleverd. 

Na een cyclus van strijd, symbolisch ge-
representeerd door de Franse mei ’68, het 
Tet-offensief en de Praagse lente, en het 
opnieuw opduiken van het crisisverschijn-
sel vanaf eind jaren ’60, is vanaf eind jaren 
’70 wereldwijd een transformatieproces 
in gang gezet. Het ging hier om een ‘trial 
and error’-proces van politieke herschik-
king rond een steeds meer kosmopolitisch 
denkend financiekapitaal, dat de tijdruim-
telijke coördinaten van het bestaande po-
litieke stelsel gradueel transformeerde, en 
het fordistisch compromis stap per stap 
ondermijnde. Het kon dat des te beter 
naarmate subalterne groepen een aantal 
nederlagen leden en een proces van poli-
tieke en sociale decompositie doormaak-
ten. De beweging naar het politieke cen-
trum en het onbegrip voor de inzet of het 
simpelweg aanvaarden van het neoliberaal 
programma door politieke organisaties die 

de uitdrukking vormden van de arbeiders-
beweging lijkt een hedendaagse vorm van 
transformisme. Het gebrek aan populaire 
steun (b.v. voor de Europese Unie) beperkt 
tegelijk de mogelijkheden van dit project 
en drukt het ‘passief’ karakter ervan uit. 

Vormen van internationalisme, mobiliteit 
en flexibiliteit van onderuit werden toege-
ëigend en ingezet voor een herstructure-
ringsproces dat de macht van het kapitaal 
opnieuw kon versterken en stabiliseren. 
Terwijl Gramsci nog meende dat er een 
seculaire trend bestond in de richting van 
meer bewuste planning en verstatelijking, 
lijkt die tendens echter voor een stuk ge-
keerd43. De staat poogt zich – uiteraard erg 
langzaam – uit de sociale en economische 
sfeer terug te trekken, en herstructureert 
zich tegelijkertijd onder de vorm van inter- 
en supranationale instellingen. 

De notie ‘passieve revolutie’ is voor 
Gramsci een cruciaal interpretatiecriterium 
voor de historische ontwikkeling. Rond het 
begrip bestaat een groeiende literatuur.44 
Het is dan ook een aspect van Gramsci’s 
werk dat lange tijd onterecht onderbelicht 
bleef.

Ongetwijfeld moet zijn poging om het uni-
lineair vooruitgangsdenken open te wrik-
ken, nog wat consequenter doorgevoerd 
worden. Maar de passieve revolutie blijft 
een sleutelnotie om een aantal actuele 
trends te duiden.

Noten:

1 Gramsci, A., Selections from the Prison Note-

books (SPN), Lawrence and Wishart, Londen, 

1998, p. 109.
2 Bijvoorbeeld Engels, F., Introduction to Karl 

Marx’s The Class struggle in France from 1848 

to 1850, http://www.marxists.org/archive/marx/

works/1895/03/06.htm
3 SPN, p. 59.
4 Foucault, M., Dits et Ecrits II, Parijs, Quarto 

Gallimard, 2001, p. 606.
5 Gramsci, A., Pre-Prison Writings, Cambridge 

University Press, Cambridge, 1994, p. 3 e.v.
6 “De passieve revolutie is in feite een tech-

niek die de burgerij tracht aan te wenden als 

haar hegemonie op één of andere wijze is ver-

zwakt.” (Sassoon, A.S., “Passive Revolution 

and the Politics of Reform” in: Approaches to 

Gramsci, Writers and Readers, Londen, 1982, 

pp. 127-148). 

7 SPN, p. 222.
8 SPN, p. 114.
9 SPN, p. 106.
10 SPN, p. 292.
11 SPN, p. 161.
12 SPN, p 12.
13 SPN, p. 293.
14 cf. Sayer, D., The violence of abstraction. The 

analytic foundations of historical materialism, 

Basil Blackwell, Oxford, 1987.
15 “In de antieke en middeleeuwse staat was 

centralisatie, of die nu politiek-territoriaal of so-

ciaal was (en de ene was louter een functie van 

de andere), minimaal. De staat was in zekere 

zin een mechanisch blok van maatschappelijke 

groepen, vaak van een verschillend ras: binnen 

de krijtlijnen van de politiek-militaire macht, die 

enkel op welbepaalde momenten ruwe vormen 

aannam, hadden de subalterne groepen een ei-

gen leven, eigen instituties enzovoort, en soms 

hadden die instituties staatsfuncties die maakten 

dat de staat een federatie werd van maatschappe-

lijke groepen met uiteenlopende functies die op 

geen enkele wijze aan mekaar ondergeschikt wa-

ren – een situatie die in periodes van crisis met 

extreme helderheid het fenomeen van de ‘duale 

macht’ liet zien (…). De moderne staat vervangt 

het mechanisch blok van maatschappelijke groe-

pen door hun onderschikking aan de actieve he-

gemonie van de leidende en dominante groep, en 

heft dus bepaalde vormen van autonomie op, die 

niettemin in andere vormen opnieuw ontstaan, 

als partijen, vakbonden, culturele verenigingen.” 

SPN, p. 54.

“De vroegere heersende klassen waren we-

zenlijk conservatief in de zin dat ze er niet toe 

neigden een organische integratie mogelijk te 

maken vanuit andere klassen, i.e. hun klassen-

sfeer ‘technisch’ en ideologisch uit te breiden: 

hun opvatting was die van een gesloten kaste. 

De bourgeoisklasse poneert zichzelf als een or-

ganisme in voortdurende beweging, in staat om 

de hele maatschappij te absorberen en ze te assi-

mileren tot haar eigen culturele en economische 

niveau.” SPN, p. 260.
16 ‘Instemming’ of ‘consensus’ zijn concep-

ten die Gramsci vaak gebruikt om die verhou-

ding te kwalificeren. Dat lost het probleem niet 

op. De vraag is immers of consensus begrepen 

moet worden als het resultaat van een redelijk 

debat, of dat het ook kan gaan om de populaire 

instemming met een krachtige beslissing van een 

leidersfiguur. 
17 SPN, p. 110.
18 SPN, p. 58-59.
19 SPN, p. 108.
20 SPN, p. 113.
21 SPN, p. 109.



I 64 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

22 SPN, p. 113.
23 SPN, p. 115.
24 SPN, p. 191-120.
25 Over deze problematiek, zie o.a. Telò, M., 

“The factory councils”, in Sassoon, A.S. (ed.), 

Approaches to Gramsci, Londen, Writers and 

Readers, 1982, pp. 200-209; Tosel, A., “Amé-

ricanisme, rationalisation, universalité selon 

Gramsci”, in: Tosel, A., L’esprit de scission. 

Etudes sur Marx, Gramsci, Lukács; Parijs, Les 

Belles Lettres, 1991, pp. 227-235.
26 SPN, p. 108.
27 “Pessimisme van de rede, optimisme van de 

wil” luidt één van de meest geciteerde uitspra-

ken van Gramsci. B.v. http://www.marxists.org/

archive/gramsci/1921/03/officialdom.htm
28 SPN, p. 109.
29 Zelfs de hogeloonpolitiek van het fordisme 

moet niet zozeer begrepen worden als een com-

promis om het verzet te recupereren, maar als de 

creatie van een nieuwe gestalte van de arbeiders-

klasse binnen een kapitalisme dat met de aan-

sluiting van massaproductie en massaconsump-

tie een nieuw relatief evenwicht bereikt. 
30 Negri, A., The Politics of Subversion, Polity 

Press, Cambridge, 1989, p. 75.
31 SPN, p. 302-303.
32 Cf. Texier, J., “Gramsci face à l’américanisme 

+ Examen du Cahier 22 des Quaderni del Carce-

re”, in: Tosel, A., Modernité de Gramsci? Actes 

du colloque franco-italien de Besançon, 23-25 

novembre 1989, Parijs, Belles Lettres, 1992, pp. 

347-380.
33 SPN, p. 160.
34 SPN, p. 272.
35 SPN, p. 234.
36 SPN, p. 229, 106-107.
37 Buci-glucksmann, C., “State, transition 

and passive revolution”, In: Mouffe, C. (ed.), 

Gramsci and marxist theory, Londen, Routledge 

& Kegan Paul, p. 233.
38 Ibid.
39 Marx, K., The international Workingmen’s 

Association. General Rules and Administrative 

Regulations, http://www.marxists.org/history/

international/iwma/documents/1864/rules.htm
40 SPN, p. 239.
41 SPN, p. 110.
42 SPN, p. 110.
43 Röttger, B., “Gramsci und die Kritik des he-

gemonialen Neoliberalismus”, in: Hirschfeld, U. 

(ed.), Gramsci-Perspektiven, Argument-Verlag, 

Hamburg, 1998, pp. 134-155.
44 Zie recent bijvoorbeeld Morton, A.D., Hege-

mony and Passive Revolution in the Global Eco-

nomy. Pluto, London, 2007.


