Politieke filosofie

Georg Lukacs en Emst Bloch —
Geschiedenis en klassenbewustzijn als kristallisatiepunt

Doris Zeilinger

“Der Augenblick, allen anderen eine be-
griffliche Verlegenheit, ist hier zum Mo-
ment der Entscheidung, des Durchblicks in
Totalitdt erhoht.”

— Ernst Bloch over Georg Lukacs (1923)

“ .. konnten zueinander nicht
kommen”

Ernst Bloch en Georg Lukacs waren vrien-
den. Symbiotisch met elkaar verbonden.
Niet voor immer, maar aanvankelijk werd
dat zo gekarakteriseerd. Een eerste brief
van Ernst Bloch aan de “Herrn Doktor von
Lukdacs” dateert van 22 april 1922. Contact
hadden ze al voordien opgenomen. In juli
1908 promoveerde Bloch in Wiirzburg in
de filosofie. De bijvakken waren fysica en
muziek. Hij ging daarna naar Berlijn, naar
Simmel, alvast de enige levende filosoof
die volgens Bloch hem nog interesseerde.
Ook Lukédcs was toen voor een semester
in Berlijn. In Simmels colloquium troffen
beiden elkaar in 1910. Lukédcs was aanvan-
kelijk meer onder de indruk van Bloch als
deze van de andere. Noch kort voor zijn
dood herinnerde Lukacs zich nog deze
ontmoeting.

“Bloch had op mij een geweldige invloed,
want hij had mij door zijn voorbeeld ervan
overtuigd dat het mogelijk zou zijn op de
ouderwetse manier te filosoferen. Ik had
tot dan toe mijn tijd in het neokantianisme
verloren en nu ontmoette ik bij Bloch het
fenomeen dat iemand filosofeerde als zou
de gezamenlijke hedendaagse filosofie niet
bestaan, dat het mogelijk was om als Aris-
toteles of Hegel te filosoferen”.

Eenmaal ontvlamd en ten zeerste enthousi-
ast zag Bloch zichzelf en zijn “Zjoeri” als
“communicerende vaten”.

JAARGANG 45 NUMMER 4 | Winter 2011

“Het theoretische
dogmatisme is toch enkel
een bijzonder geval van die
verstarringsverschijnselen waaraan
iedere mens en iedere organisatie
in de kapitalistische omgeving
ononderbroken blootgesteld is.”

“Als we van elkaar gescheiden waren en
we na een of twee maanden elkaar opnieuw
zagen, dan kon het gebeuren dat ik of hij
daarover begonnen te spreken of te denken
waar de andere juist was opgehouden. In de
tussentijd was een hele verwantschap tus-
sen ons gegroeid, ofschoon we niet met el-
kaar hadden gesproken, zodat we ons, zoals
we het noemden, een ‘natuurreservaat van
verschillen’ uitbouwden waarin we enkele
tegenstellingen om zo te zeggen synthe-
tisch vervaardigden’.

Spoedig moesten echter de tegenstellingen
niet meer synthetisch worden vervaardigd.
De fase van de intensieve briefwisseling
duurde weliswaar tot 1917, maar de me-
ningsverschillen doken voorheen ook op.
Lukaécs dateerde het tijdperk van de vriend-
schap met Bloch in zijn autobiografie Ge-
lebtes Leben enkel voor de jaren tussen
1909 en 1911 met de opmerking dat de
vriendschap geduurd heeft “zolang Bloch
in Heidelberg was”. “Dan zijn we uit el-
kaar gegaan, toen Bloch omwille van de
oorlog naar Zwitserland uitweek, terwijl ik
thuis bleef””, aldus Lukdcs ter opheldering
van de oorzaak van de scheiding. In een
brief van augustus 1916 beklaagde Bloch
zich:

“Ik schuif alles terzijde, ook het meest in-
nerlijke, wat ik van jou in dit anderhalve
jaar aan ontwijkingen en aan jouw zonder-
linge kameraadschap ervaren heb; jouw
houding is voor mij ondoordringbaar en
vereist terughoudendheid. Maar dan kan

ook alles terzijde blijven wat jou aan mij
gestoord, ontgoocheld, gekwetst, enz.
heeft, en ik kan innerlijk dezelfde basis
van onhartelijkheid hierover verlangen en
terughoudendheid opeisen. Maar dan zie
ik niet hoe zo mijn aan mij juist bekende
en bewuste rijper en dieper worden op een
lijn, die voor jou, d.w.z. jouw apriorische
en ‘theoretische’ Ik, verwant aan het voor-
afgaande moet zijn, in jou niet een verba-
zingwekkende uitzonderlijke verhouding
tot mij moet oproepen of opnieuw moet
bekrachtigen, — tot mijn eveneens als het
apriorische en ‘theoretische’ Ik — een ver-
houding die toch invloed uitoefent en de
koelte vertegenwoordigt, zoals het bij mij
tegenover jou buiten alle irritaties onver-
anderlijk gebleven is. [...] ik heb helemaal
geen eisend ‘liefdesverlangen’ en heb me
volledig met de status-quo tevredengesteld.
Het is voor mij echter een vriendschaps-
probleem waarvan ik de oplossing aan jou
vraag. We ontmoeten elkaar onophoudelijk
in een gebied waarin buiten ons niemand
die leeft, kan ademen en waarvan niemand
iiberhaupt een voorstelling heeft. Wanneer
we elkaar daarbuiten zien, herkennen we
elkaar aan de kleur van de strooien hoed
of aan iets gelijkaardigs, alsof al het andere
Hecuba was, alsof er geen te beleven vrij-
metselaarsteken zou bestaan.”

Lukacs veranderde niet meer zijn houding.
De laatste postkaarten schreef Bloch op 20
juni 1917 vanuit Zwitserland. Dan volgden
meer dan 30 jaar zwijgen, in alle geval zijn
er geen brieven overgeleverd. Persoonlijk
ontmoeten Bloch en Lukédcs wel nog el-
kaar, na een lange pauze, in 1929 in We-
nen, waarheen Bloch zijn vrouw Karola Pi-
otrkowska gevolgd heeft. Daar voert men
“hevige discussies en gedraagt men zich
niet zeer vriendschappelijk”. Ook zou er
in 1932 in Berlijn een treffen zijn geweest,
waarover Karola Bloch bericht:

65|



“Bij Lukécs waren er eenmaal in de week

politieke kringen, waaraan ik deelnam.
Maar mijn man was daar niet bij; dat is
merkwaardig. Ik werd toegelaten, omdat ik
op het punt stond om bij de partij aan te
sluiten — wellicht zelfs onder invloed van
Lukécs, dat weet ik niet meer. Maar Bloch
wou niet voor de dwang zwichten die een
partij toch zeer sterk uitoefent.”

Op 16 mei 1948, na het doorstane Nazi-
inferno, schrijft Bloch vanuit Cambridge,
USA: “Beste Zjoeri, sinds we laatst elkaar
geschreven hebben, is de rivier waarin men
geen tweemaal kan stappen, een heel stuk
verder gestroomd”. Lukéacs was intussen
professor voor filosofie aan de universiteit
van Boedapest. Bloch bereidde zich voor
om naar Leipzig te gaan, waaraan Lukdcs
volgens enkele verklaringen ook geinteres-
seerd was.

De partij heeft steeds gelijk?

Bloch en Lukacs wezen de Eerste Wereld-
oorlog sterk af. De verschillende reacties
erop verwijzen echter reeds op een pro-
bleem waarover beiden nooit eens zouden
worden: wat is de maatschappelijke taak
van de intellectueel? Moet hij tot de par-
tij toetreden en zich in haar dienst stellen?
Voor Lukécs was de partij de “werkelijke
eenheid van theorie en praxis”; hij hypo-
staseerde de partij, hij spreekt over de “pri-
oriteit van de heerschappij op vrijheid en
socialisering”. Anderzijds: kan men van de
intellectueel eisen dat hij zijn autonomie
zou opgeven, of is het ronduit verwerpe-
lijk dit te doen? We weten dat Bloch maar
ook bijvoorbeeld Bertolt Brecht nooit tot
de KP zijn toegetreden. Anderen hebben
het geprobeerd, zoals Jean-Paul Sartre, om
zich daarna toch terug te trekken. Lukdcs
hield Bloch per slot van rekening voor een
utopisch socialist, wat voor hem vanzelf-
sprekend een scheldwoord was, en maakte,
zoals Karola Bloch, die zelf partijlid was,
bericht, “uit dit niet-partijlidschap van
Bloch een staatsiezaak ..., terwijl hij zelfs
Bloch voor een niet-marxist hield”. Bloch
daarentegen vergaf Lukécs zijn aanpassing
aan de partijlijn niet. Bloch zou de volgen-
de zin van Lukdcs in de ‘Rote Fahne’, “Het
minderhedenvraagstuk heeft zijn bek ge-
opend”, tegenover Karola Bloch als volgt
becommentarieerd hebben: “Stel je eens
voor, een mens die zo een ingewijde was,
schrijft nu zo — dat komt allemaal door de

166

‘Rote Fahne’, die gebruikt zo een taal. Daar
heerst dit — hoe zou ik het zeggen — geredu-
ceerd intellect.”

Wat marxisme betekent, wat de onmiddel-
lijke waarde van de utopie is, daarover wer-
den de jeugdvrienden het niet meer eens:

“De utopie markeert de keuze. Ze blijft bij
Lukéacs een metafysische, irrationele olie
die Bloch bij het marxisme mengt, een
dwepen zonder concreet maatschappelijke
greep. Terwijl Bloch insisteert: “Zo is het
marxisme niet eens een utopie, maar het
nieuwe van een concrete utopie’, is voor
Lukacs Blochs filosofie een voorweten-
schappelijk-utopisch systeem en geen mar-
xistisch: een terugkeer van het socialisme
van wetenschap naar utopie.”

Geschiedenis en klassenbewustzijn
— de posities

Bloch hield Geschichte und
Klassenbewultsein voor een belangrijk
boek. Nog in 1930, toen het eerste num-
mer van het spijtig genoeg nooit versche-
nen tijdschrift “Krise und Kritik” gecon-
cipieerd werd, stelde Bloch voor: “Over
het boek van Lucacs [!]: Geschichte und
Klassenbewultsein een referaat schrijven,
zeer belangrijk, maar niets voor het eerste
nummer.” Volgens Bloch trachtte Lukéacs
het werk over de Geist der Utopie op een
ander theoretisch niveau te brengen:

“In Lukécs’ boek staan er zinnen, die van
mij afkomstig zouden kunnen zijn, en
omgekeerd staan er in mijn terzelfder tijd
verschenen boeken zinnen die de sterke in-
vloed van Lukdcs verraden. Men vindt in
deze tijd bij Lukédcs ook de categorie van
het utopische, de ‘duisternis van het ge-
leefde ogenblik’, de categorie van het ‘nog-
niet-bewuste weten’ en ja zelfs de theorie
van de objectieve mogelijkheid. Lukdcs
heeft als eerste onze ideeén hierover pu-
bliek gemaakt.”

Geschichte und Klassenbewulltsein, Geist
der Utopie werden inderdaad, tezamen
met Marxismus und Philosophie van Karl
Korsch, als de beslissende werken van een
vernieuwing van het marxistische denken
genoemd, die de breuk met de marxistische
orthodoxie van de Tweede en Derde Inter-
nationale markeerden. Lukéics zelf maakt
terugblikkend andere opmerkingen:

“Ik geloof dat men vandaag de Geist der
Utopie of de Thomas Miinzer naast mijn
Geschichte und Klassenbewulltsein moet
stellen, om te zien dat er toen reeds een
volkomen scheiding van de wegen was,
hoewel we beiden links waren en ons op-
stelden aan de kant van het communisme.
Ik meen dat deze scheiding zich wat mij be-
treft, verdiept heeft met elke stap waarmee
ik een echtere marxist geworden ben.”

Juist is wel dat Lukdcs zich steeds ver-
der van de posities verwijderd heeft die
Bloch als gemeenschappelijk streven op
de voorgrond plaatst: de categorie van het
utopische, de duisternis van het geleefde
ogenblik, het nog-niet-bewust weten, de
objectieve mogelijkheid. Al deze vier pun-
ten behoren tot de wezenskern van Blochs
filosofie. En al dit zou in Geschichte und
Klassenbewultsein niet enkel terloops,
maar substantieel voorhanden zijn?

Gemeenschappelijke thema’s vallen on-
middellijk op. Niet alleen Lukacs ziet in
Rosa Luxemburg de enige Marx-leerlinge
die diens economisch levenswerk zowel
zakelijk als methodisch voortgezet heeft.
Ook bij de inschatting van Lenin als the-
oreticus zijn ze beiden eens. Lukacs bena-
drukt zijn belangstelling voor de “kennis
van het heden”, waarvoor Marx eindelijk
de juiste methode, de dialectische metho-
de — in aansluiting bij Hegel — gevonden
heeft. Zoals bekend beperkt Lukéacs de
dialectiek als kennismethode tot de maat-
schappij en de geschiedenis, wat hij later,
in zijn woord vooraf van 1967, als te zeer
beperkend bekritiseert. Dit is een late be-
kentenis, voornamelijk tegenover Bloch
die een dialectiek van de natuur nooit be-
twijfeld had. Een meer beslissend punt van
overeenstemming zou de stellingname van
Lukécs tegenover het “gesloten systeem”
van Hegel kunnen zijn. Weliswaar onder-
streept hij de buitengewone betekenis van
Hegels denken, in het bijzonder van zijn
Logik, voor de ontwikkeling van de mar-
xistische methode, maar toch mag men niet
aan de idee van een gesloten systeem blij-
ven vasthouden: “ ... de — dode — architec-
tuur van het historisch aanwezige systeem
(moet) stukgeslagen worden, zodat de nog
hoogst actuele tendensen van zijn denken
opnieuw werkzaam en levend kunnen
worden”.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



GEORG LUKACS EN ERNST BLOCH - GESCHIEDENIS EN KLASSENBEWUSTZIIN - Doris Zeilinger

mﬁgus‘l;ﬁ Lukacs

ichte

und KlassenbewuBtsein

In het artikel “Die Verdinglichung und das
Bewultsein der Proletariats” komt Lukacs
in samenhang met vragen over de kenbaar-
heid, de Ding-an-sich-problematiek, over
Bloch te spreken. Het burgerlijke weten
wordt omwille van zijn contemplatieve
onmiddellijkheid, die boven de zuivere
feitelijkheid niet uitkomt, bekritiseerd:

“Het meest schril valt ons dit onhistorisch,
antihistorisch weten van het burgerlijke
denken op, wanneer we het probleem van
het heden als historisch probleem be-
schouwen. ... De volkomen onbekwaam-
heid van alle burgerlijke denkers en histo-
rici om wereldhistorische gebeurtenissen
en het heden als wereldgeschiedenis te
begrijpen, moet iedere nuchter oordelende
mens sinds de wereldoorlog en de wereld-
revolutie huiveringwekkend in herinnering
houden. En dit volstrekt weigeren ... heeft
ook daarin zijn methodische grond, dat de
contemplatief onmiddellijke verhouding
tussen subject en object van de kennis,
zelfs die door Fichte beschreven ‘duistere
en lege’ irrationele tussenruimte schept,
waarvan de duisternis en de leegte, die in
ieder geval voorhanden maar toch door de
tijdruimtelijke en historisch bemiddelde
afstand verborgen zijn, hier onverhuld te-
voorschijn moeten treden.”

JAARGANG 45 NUMMER 4 | Winter 2011

Dit denken dat men in zuivere vorm bij
Bloch kan vinden, is vast te maken aan
de schadelijke schemering van het onmid-
dellijke. En Lukacs citeert op deze plaats
Bloch met zijn voorbeeld van de land-
schapsbelevenis: Indien de natuur tot land-
schap moet worden, dan moet de beschou-
wer ten opzichte van het landschap afstand
nemen. Dit geldt zelfs voor de landschaps-
schilderij, waarbij de vormgeving van de
voorgrond ons voor de grootste problemen
stelt — wat een teken daarvoor is “dat de
kunst enkel de vormgeving, niet echter de
reéle oplossing van deze problematiek kan
betekenen.”

Kunst zou volgens Lukécs door volmaakte
onmiddellijkheid de opdoemende afgrond
toedekken. Maar het begrijpen van het he-
den gelukt slechts door bemiddeling, door
overwinning van de “schadelijke ruimte”
(Bloch) van de onmiddellijkheid. Deze
omwenteling en opleving boven het on-
middellijke uit, met prioriteit voor de theo-
rie, primaat van de praxis, tot aan de praxis
als meest solide bewijs van de waarheid
en tenslotte het nabije als de plek van de
schadelijke ruimte en de schemering, is de
quintessentie van de filosofie van Bloch,
zoals hij die in zijn systematisch hoofd-
werk, het late Experimentum Mundi, heeft

vastgelegd. Daarin citeert hij Lukacs ook
op meerdere plaatsen: een maal uit de On-
tologie des gesellschaftlichen Seins, waar
Lukacs de categorieén niet als reflexieve
verklaringen, maar als “bewegende vor-
men van de materie zelf, ‘bestaansvormen’,

1

‘existentiebepalingen’” opvat. De tweede
verwijzing naar Lukdcs bevindt zich in
het hoofdstuk “Ubliche Gegenwart mit
ebenso rdumlichem Beisammen” en treft
precies de opgehelderde samenhang: het
heden moet, zoals Lukacs dit in Geschichte
und Klassenbewulltsein getoond heeft, als
worden met herkenbare tendensen opge-
vat worden “uit welke dialectische tegen-
stelling hij (de mens) bekwaam is de toe-
komst te scheppen”. Als derde werk citeert
Bloch Die Theorie des Romans. Hier gaat
het Bloch om het wezenlijk-worden, om
het plotselinge verschijnen van zin, door-
dat de tijd tot nu toe, de ruimte tot hier toe
abrupt onderbroken werden, zeker in het
kader van de zich dialectisch voortzettende
geschiedenisgang.

Deze plaatsen uit Experimentum Mundi
bewijzen dat Bloch de vroege Lukacs ge-
durende zijn leven lang als medestrijder
beschouwd heeft. Dat is niet weinig, en ge-
zien het mislukken van de partijoriénterin-
gen wellicht vandaag een aanknopingspunt
voor vernieuwd politiek denken.

Actualiteit en utopie

Aan de hand van het artikel van Bloch uit
1923 “Aktualitdat und Utopie. Zu Lukécs’
Geschichte und Klassenbewulltsein” zullen
we de boven aangebroken thema’s verdie-
pen. De hierna behandelde paragrafen van
dit artikel hebben als titel: “Het Ding-an-
sich-probleem”, “Kunst en moraal”, “De
rede in de geschiedenis”, “Theorie en
praxis”, “Agnosticisme uit verantwoorde-
lijkheid”. Blochs bespreking eindigt met
“Kritiek en overeenstemming”.

Het Ding-an-sich-probleem

Burgerlijke onmiddellijkheid versus mar-
xistische bemiddeling zijn een begripspaar
waarmee Bloch en Lukacs opereren. Tegen
het kapitalistisch verdeelde lege leven, te-
gen de uit de economische verhouding re-
sulterende vervorming van de gehele maat-
schappij en haar subjecten in verbrokkelde
economie-, rechts- en andere subjecten,
tegen het feitenfetisjisme en zijn tendens

67|



tot vereeuwiging van de burgerlijke maat-
schappij zet het historisch materialisme
zich in proces: daarvoor zijn de fenome-
nen van een tijdperk, en weliswaar niet en-
kel de economische, terug te voeren op de
“totaliteit van hun maatschappelijk zijn”.
Over de verhouding van de economische
sfeer tot de andere sferen en hun slag-
kracht met betrekking tot de maatschap-
pelijke totaliteit stemmen Bloch en Lukacs
overeen, maar evenwel niet geheel wat de
krachten van de verandering betreft. Vol-
ledige overeenstemming heerst daartegen
in de inschatting van de wetenschap in de
burgerlijke maatschappij.

“Bijgevolg laat zich van hieruit de struc-
tuur van de warenverhouding als het oer-
beeld van alle objectvormen in de burger-
lijke maatschappij en van alle aan haar
beantwoordende, toegevoegde vormen
van subjectiviteit aantonen. Het zuiver for-
mele, op de calculatie afgestelde, gespeci-
aliseerde en inhoudsvreemde karakter van
de kapitalistische productie- en ruilwijze
keert zo volledig passend, ook in haar op-
perste ideologie, in het methodische karak-

ter van de moderne wetenschap terug.”

Bloch bekritiseert niet enkel de moderne
wetenschap omdat ze, door de methodi-
sche zuiverheid van de werkelijkheid door
middel van zuivere verstandscategorieén,
haar exactheid met het afstand doen van
de kennis van de “re€le materie” gekocht

168

Ernst Bloch

heeft. Ook de nieuwe filosofie heeft ab-
stracte methodevragen tot haar eigenlijke
streven gemaakt, die “aan het inhouds-, aan
het Ding-an-sich-probleem eveneens de
grens van haar rationalistisch-gebiedsma-
tig wereldbegrijpen” vindt. De “universele
categorie van de moderne wereld” is de
“overeenstemming van kwantitatief den-
ken en zijn”, al het inhoudelijke blijft on-
overwinbaar en wordt onderdrukt, tot het
als “crisis”ruimte wordt opzijgeschoven:

“Dit nieuw bewuste binnentreden van de
andere, van de kwalitatieve wereld, van
de niet gevatte werkelijkheid wordt het
meest uitgesproken in de veelal verbleekte
betekenis van het Ding an sich kenbaar,
zoals het eenmaal de inhoud van de vor-
men duidelijk maakt, waaronder we de we-
reld kennen, en vervolgens het probleem
van de totale werkelijkheid, waarvan het
begrijpen pas de deelsystemen tot een to-
taliteit afrondt. De crisis als economische
uitdrukking van het louter georganiseerde
toeval keert zodanig als het Ding-an-sich-
probleem binnen het burgerlijke denken
terug.”

Kunst en moraal

Tegenover de gefunctionaliseerde weten-
schap worden twee domeinen gesteld, die
in de burgerlijke maatschappij “het wer-
kelijke”, “het hart van de dingen” (Bloch)
toch treffen: de kunst en de moraal. Met

het mensbeeld van Schiller, het “intui-
tieve verstand” van het genie van Kant en
de natuurfilosofie van Goethe en Schiller
ontstaat als contrapunt tot het formele, in-
houdsloze denken een kwalitatieve bena-
deringswijze. Bloch constateert echter ook
hier “enkel veranderde vooraf bestaande
heerschappij van de contemplatieve hou-
ding”, die de vooraf heersende abstracte
rationaliteit niet werkelijk kan overwinnen
en daarom de concrete werkelijkheid niet
kan treffen. Dit toont zich in de problema-
tiek van het Sollen bij Kant. Maar: Zijn
“accentverschuiving naar het praktische
maakt in ieder geval de tegenstelling tus-
sen vorm en inhoud catastrofaal bewust,
zoals de esthetica het kon, en plaatst hem
tegelijk voor het meest dringende van de
op te lossen grondproblemen.” Kant for-
muleert zo de thans beslissende taak: “de
redding van de mens als gedachte ernstig
uit te voeren”.

De rede in de geschiedenis

Na kunst en moraal treedt de categorie
geschiedenis in het middelpunt van het
denken, voor het eerst nadrukkelijk bij
Hegel. De concrete werkelijkheid wordt
geviseerd, wordt als totaliteit opgevat.
Door middel van de dialectische metho-
de, die als zelfbeweging van het concrete
begrip en in haar als zelfverandering van
de werkelijkheid verschijnt, is de schei-
ding van vorm en inhoud, zoals ze aan de

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



GEORG LUKACS EN ERNST BLOCH - GESCHIEDENIS EN KLASSENBEWUSTZUN - Doris Zeilinger

reflectiefilosofie eigen is, overwonnen, en
de “inhoudelijke volheid van het geheel”
kan in elk procesmoment gevat worden. Bij
Hegel is echter de concrete mens als voort-
brenger van zijn geschiedenis nog niet wer-
kelijk getroffen, wat dan tot de constructie
van de Hegelse wereldgeest leidt. Het sub-
ject wordt zo weer in de contemplatieve
rol gedrongen en kan zich tegenover het
gegeven historische zijn weerom slechts
onmiddellijk, onbemiddeld verhouden. Zo
hebben het feitenfetisjisme en de Sollenme-
tafysica elkaar tot voorwaarde. Lukacs stelt
daartegenover dat de werkelijke beheersing
van de onmiddellijke werkelijkheid slechts
bemiddeld kan gebeuren, doordat de empi-
rische werkelijkheid als moment van een
procesrealiteit wordt gezien. Maar:

“Het uitgaan boven de onmiddellijkheid
van de empirie en haar eveneens louter
onmiddellijke rationalistische spiegelingen
mag ... bij geen enkele poging toenemen,
de immanentie van het (maatschappelijke)
zijn overstijgen, wanneer dit valse trans-
cenderen niet de onmiddellijkheid van de
empirie met haar onoplosbare vragen op
een filosofisch gesublimeerde wijze nog
eenmaal moet fixeren en vereeuwigen.”

Theorie en praxis

Wat te doen? Juist denken wordt nu — met
Marx en Lenin — als aanleiding tot hande-
len begrepen, als eenheid van theorie en
praxis. De geéiste bemiddeling gebeurt bij
een eerste stap, in de organisatie: “Wat het
revolutionaire instinct ongescheiden bezit,
dat werd door de op de organisatie van het
proletarisch klassenbewustzijn betrokken
geest tot de scherpte van het begrip ver-
heven; hij maakte het onbewuste bewust
en wordt zo leiding van het onbewuste,
uitdrukking van het proletariaat dat met
zijn klassenbewustzijn worstelt.” Lukdacs
favoriseert de “vrije, wispelturige bewust-
zijnsdaad” van het proletariaat. Bloch ziet
daarin de vraag naar het “nu” aangeraakt,
Lukécs ontdekt zo “vanuit deze plaats het
probleem van het nabije, die de onmiddel-
lijke zelfbehandeling van het zich in de
existentie verstaan bemiddelt.” Wanneer
denken als procesmoment zelf verschijnt,
is het in staat, zich actief bemiddelend op
het nu te betrekken. Het op deze wijze te
scheppen nieuwe is de in de zich realise-
rende tendensen aanwezige ‘zelfbetrek-
king van het maatschappelijke subject”

JAARGANG 45 NUMMER 4 | Winter 2011

dat zich in het klassenbewustzijn van het
proletariaat voltrekt. De tot waar geworden
arbeider is het zelfbewustzijn van de waar.
De zelfonthulling is die van de kapitalisti-
sche maatschappij. Als de waar het geheel
van de burgerlijke maatschappij is, dan kan
de arbeider slechts daarop geheel betrek-
king nemen.

Agnosticisme
en verantwoordelijkheid

Wanneer het “identieke subject-object van
de geschiedenis” gekend wordt, en de op-
heffing ervan de verwerkelijking van de fi-
losofie betekent, en omgekeerd, dan bereikt
het denken zijn hoogste niveau: Thema is
niet meer eerst de empirie, maar de ten-
dens. Aan de verandering van de werkelijk-
heid met de opheffing van het proletariaat
als doel — zoals in het geval van Lukécs —
neemt de theorie leidinggevend deel. Bloch
geeft zeer zeker te denken hoe anders “ver-
schijningscomplexen”, zoals kunst en na-
tuur, te behandelen zouden zijn. Hier zou
wel geenszins een identieke subject-object-
betrekking aanwezig zijn. Maar is het vol-
doende zich daarom eerst te bekommeren,
wanneer de stof concrete manifestaties in
de zin van een concreet-dialectische be-
middeling mogelijk maakt? Voor Bloch is
Lukacs’ houding bedenkelijk, hij stelt een
“eigenaardig agnosticisme” vast.

“Calvijn schoof het hiernamaals door mid-
del van de predestinatieleer vanuit het be-
wustzijn naar voren; Lukdcs als theoreticus
van de constitutiepraxis bereikt het zelfde
door middel van een geheel unieke verbin-
ding van binnenwereldse ascese en Hegelse
zuivere concreetheidsdialectiek.”

En ten zeerste welwillend voor zijn oude
vriend en geen acht slaand op de verschil-
len, gaat Bloch verder:

“Echter de diepste betekenis van dit he-
roisch, van dit voorlopig en dialectisch
agnosticisme is zonder twijfel vrees voor
het verborgene, verantwoordelijke houding
voor het geheim, strenge behoefte voor zijn
begrenzing, volgens zijn niet afgeleide be-
paling tegenover alle schijnbare concreti-
sering of voorbarige abstracte constructie.”

Lukécs heeft veel aanleiding gegeven om
deze inschatting door Bloch als onjuist te
laten overkomen.

Kritiek en overeenstemming

Bloch ziet een grond voor het fragmen-
karakter van Geschichte und
Klassenbewultsein in de partijoriéntatie

tarische

van Lukacs die hij voor problematisch
houdt. Maar hij geeft toe dat daaruit een
constante betrokkenheid van het denken op
het mogelijke en het werkelijke resulteert.
Met een beperking:

“Maar met de zekere simplistische neiging
tot homogenisering, en wel tot een zeker
uitsluitend sociologische homogenisering
van het proces zou voor deze concreetheid
een veel te grote prijs betaald zijn. ... Maar
met de inperking of homogenisering naar
de zuiver sociale materie (die bij Lukacs
regeert, ondanks elke wil tot totaliteit) zal
men noch het leven noch de natuur, noch
zelfs de haast allemaal excentrische in-
houden van het dianoétisch betrokken ver-
staansproces adequaat vatten.”

Terwijl hij zijn missingen concretiseert,
blijft Bloch bij zijn betekenis van het cul-
turele voor een echt slagende praxis. Ook
de natuurvraag zou bij Lukacs niet afge-
handeld zijn, het “gehele complex van de
fysische natuur (is) historisch-processueel
in het algemeen nog niet beheerst, haar
subject dat hier de opheffing van de natuur
als haar werkelijkheid zou kunnen schep-
pen, is nog niet aangepakt, achter het ge-
concretiseerde tweelicht of dwaallicht van
haar nog niet ontdekt.” Eveneens zouden
de menselijke behoeften die zich in religie
manifesteren, sociaal nog niet te verwerke-
lijken zijn. Derhalve zullen deze procesge-
halten in het vervolg aanspraak maken op
sferen van de totaliteit.

Meer als deze tegenwerpingen gelden voor
Bloch de overeenstemmende aspecten:
“Gezonden vanuit verschillende ogen ziet
een haast ononderscheidbare blik dikwijls
zich uit de diepten tegemoet.” Een liefdes-
verklaring van Bloch aan Lukics waarmee
deze in ieder geval niets meer kon begin-
nen. Bloch toont de buitengewoon grote
betekenis aan, die aan het door Lukécs in
Geschichte und Klassenbewultsein bena-
drukte nieuwe denken over het worden
als permanente menselijke productie en
reproductie van de geschiedenis toekomt.
Lukacs’ agnosticisme in andere zaken zou
moeten verstaan worden als respect voor
het “reéel onverhulde wij-geheim die het

69|



wereldgeheim is”. In zoverre zijn actuali-
teit en utopie geen tegenstellingen. Want
wat is de thema van de utopie? In het nu
dat tot stand brengen waarvan de wereld
volgens Marx reeds lang een droom bezit:
nabijheid.

Actualiteit en utopie vandaag

De vraag dringt zich natuurlijk op wat van-
daag het “identieke subject-object” zou
zijn, wat de plaatswaarde is van de natuur,
van de kunst? Bij een wat langere beschou-
wing worden de vragen wat afstandelijk,
merkwaardig niet actueel. In de haast acht
decennia die sedert het verschijnen van Ge-
schichte und Klassenbewulltsein zijn ver-
streken, heeft het kapitalisme — naast an-
der noodlot — het volgende geproduceerd:
wil tot verandering en kritisch bewustzijn
zijn, in ieder geval in haar centrum, verou-
derd geworden. De droom over de betere
verhoudingen schijnt kwijtgeraakt te zijn.
Welke inspanningen zouden nodig zijn om
weer terrein te winnen? Slaan de resultaten
van een procesdenken dat van de besten-
digheid van het zijn heeft afscheid geno-
men, op deze manier terug, dat de volgende
vraag onvoorwaardelijk met “ja” moet be-
antwoord worden?

“Het opgeheven zijnsbegrip van de tradi-
tionele metafysica wordt hier vervangen
door het begrip van de geschiedenis als
verwerkelijkingsproces van immanente en
zelfstandige ontwikkelingstendensen. Is
dit in de objectieve noodzaak gefundeerde
proces ook zelfs slechts een uitdrukking
van de zelfbeweging van de verdinglijkte
structuur van de burgerlijke wereld?”

Aan de andere kant heeft wel niet zoveel we-
zenlijks zich veranderd. Verschillende zin-
nen uit Geschichte und Klassenbewulltsein
komen zeer vertrouwd over; men meent dat
men met deze verschijnselen dagelijks ge-
confronteerd wordt:

“Het theoretische dogmatisme is toch enkel
een bijzonder geval van die verstarrings-
verschijnselen waaraan iedere mens en
iedere organisatie in de kapitalistische om-
geving ononderbroken blootgesteld is. De
kapitalistische verdinglijking van het be-
wustzijn brengt tegelijk een overindividua-
lisering en een mechanische verzakelijking
van de mens tot stand. De niet op de mense-
lijke eigen natuur berustende arbeidsdeling

170

laat de mensen enerzijds in hun activiteiten
schematisch verstarren, maakt automaten
van hun bezigheid en loutere routiniers
van hen. Anderzijds overstijgt ze echter te-
gelijk hun individueel bewustzijn, dat, ten
gevolge van de onmogelijkheid om in de
activiteiten zelf de bevrediging en het zich
uitleven van de persoonlijkheid te vinden,
leeg en abstract geworden is, tot een brutaal
hebzuchtig en eerzuchtig egoisme.”

Deze inzichten uit de opzettelijk voor Ge-
schichte und Klassenbewultsein geschre-
ven studie “Methodisches zur Organisati-
onsfrage”, die Lukdcs aanbeveelt om als
“kapitalistische erfenis” ermee rekening te
houden bij vragen over de partijorganisatie,
gelden vandaag meer dan ooit. Spijtig ge-
noeg zijn ze noch “erfenis”, noch enigszins
organisatorisch in de greep te krijgen. Ze
zijn de gevreesde totaliteit van een globaal
kapitalisme geworden.

(Vertaling: André Mommen en Guy
Quintelier)

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



