
65 I JAARGANG   45  NUMMER  4  I  Winter 2011

Georg  Lukács  en  Ernst  Bloch  −                                                                                                                               
Geschiedenis en klassenbewustzijn als kristallisatiepunt

Doris Zeilinger

Politieke filosofie

“Der Augenblick, allen anderen eine be-
griffliche Verlegenheit, ist hier zum Mo-
ment der Entscheidung, des Durchblicks in 
Totalität erhöht.”

− Ernst Bloch over Georg Lukács (1923)

“... konnten zueinander nicht            
kommen”

Ernst Bloch en Georg Lukàcs waren vrien-
den. Symbiotisch met elkaar verbonden. 
Niet voor immer, maar aanvankelijk werd 
dat zo gekarakteriseerd. Een eerste brief 
van Ernst Bloch aan de “Herrn Doktor von 
Lukács” dateert van 22 april 1922. Contact 
hadden ze al voordien opgenomen. In juli 
1908 promoveerde Bloch in Würzburg in 
de filosofie. De bijvakken waren fysica en 
muziek. Hij ging daarna naar Berlijn, naar 
Simmel, alvast de enige levende filosoof 
die volgens Bloch hem nog interesseerde. 
Ook Lukács was toen voor een semester 
in Berlijn. In Simmels colloquium troffen 
beiden elkaar in 1910. Lukács was aanvan-
kelijk meer onder de indruk van Bloch als 
deze van de andere. Noch kort voor zijn 
dood herinnerde Lukács zich nog deze 
ontmoeting.

“Bloch had op mij een geweldige invloed, 
want hij had mij door zijn voorbeeld ervan 
overtuigd dat het mogelijk zou zijn op de 
ouderwetse manier te filosoferen. Ik had 
tot dan toe mijn tijd in het neokantianisme 
verloren en nu ontmoette ik bij Bloch het 
fenomeen dat iemand filosofeerde als zou 
de gezamenlijke hedendaagse filosofie niet 
bestaan, dat het mogelijk was om als Aris-
toteles of Hegel te filosoferen”. 

Eenmaal ontvlamd en ten zeerste enthousi-
ast zag Bloch zichzelf en zijn “Zjoeri” als 
“communicerende vaten”. 

“Als we van elkaar gescheiden waren en 
we na een of twee maanden elkaar opnieuw 
zagen, dan kon het gebeuren dat ik of hij 
daarover begonnen te spreken of te denken 
waar de andere juist was opgehouden. In de 
tussentijd was een hele verwantschap tus-
sen ons gegroeid, ofschoon we niet met el-
kaar hadden gesproken, zodat we ons, zoals 
we het noemden, een ‘natuurreservaat van 
verschillen’ uitbouwden waarin we enkele 
tegenstellingen om zo te zeggen synthe-
tisch vervaardigden’.

Spoedig moesten echter de tegenstellingen 
niet meer synthetisch worden vervaardigd. 
De fase van de intensieve briefwisseling 
duurde weliswaar tot 1917, maar de me-
ningsverschillen doken voorheen ook op. 
Lukács dateerde het tijdperk van de vriend-
schap met Bloch in zijn autobiografie Ge-
lebtes Leben  enkel voor de jaren tussen 
1909 en 1911 met de opmerking dat de 
vriendschap geduurd heeft “zolang Bloch 
in Heidelberg was”.  “Dan zijn we uit el-
kaar gegaan, toen Bloch omwille van de 
oorlog naar Zwitserland uitweek, terwijl ik 
thuis bleef””, aldus Lukács ter opheldering 
van de oorzaak van de scheiding. In een 
brief van augustus 1916 beklaagde Bloch 
zich:

“Ik schuif alles terzijde, ook het meest in-
nerlijke, wat ik van jou in dit anderhalve 
jaar aan ontwijkingen en aan jouw zonder-
linge kameraadschap ervaren heb; jouw 
houding is voor mij ondoordringbaar en 
vereist terughoudendheid. Maar dan kan 

ook alles terzijde blijven wat jou aan mij 
gestoord, ontgoocheld, gekwetst, enz. 
heeft, en ik kan innerlijk dezelfde basis 
van onhartelijkheid hierover verlangen en 
terughoudendheid opeisen. Maar dan zie 
ik niet hoe zo mijn aan mij juist bekende 
en bewuste rijper en dieper worden op een 
lijn, die voor jou, d.w.z. jouw apriorische 
en ‘theoretische’ Ik, verwant aan het voor-
afgaande moet zijn, in jou niet een verba-
zingwekkende uitzonderlijke verhouding 
tot mij moet oproepen of opnieuw moet 
bekrachtigen, − tot mijn eveneens als het 
apriorische en ‘theoretische’ Ik − een ver-
houding die toch invloed uitoefent en de 
koelte vertegenwoordigt, zoals het bij mij 
tegenover jou buiten alle irritaties onver-
anderlijk gebleven is. […] ik heb helemaal 
geen eisend ‘liefdesverlangen’ en heb me 
volledig met de status-quo tevredengesteld. 
Het is voor mij echter een vriendschaps-
probleem waarvan ik de oplossing aan jou 
vraag. We ontmoeten elkaar onophoudelijk 
in een gebied waarin buiten ons niemand 
die leeft, kan ademen en waarvan niemand 
überhaupt een voorstelling heeft. Wanneer 
we elkaar daarbuiten zien, herkennen we 
elkaar aan de kleur van de strooien hoed 
of aan iets gelijkaardigs, alsof al het andere 
Hecuba was, alsof er geen te beleven vrij-
metselaarsteken zou bestaan.”

Lukács veranderde niet meer zijn houding. 
De laatste postkaarten schreef Bloch op 20 
juni 1917 vanuit Zwitserland. Dan volgden 
meer dan 30 jaar zwijgen, in alle geval zijn 
er geen brieven overgeleverd. Persoonlijk 
ontmoeten Bloch en Lukács wel nog el-
kaar, na een lange pauze, in 1929 in We-
nen, waarheen Bloch zijn vrouw Karola Pi-
otrkowska gevolgd heeft. Daar voert men 
“hevige discussies en gedraagt men zich 
niet zeer vriendschappelijk”. Ook zou er 
in 1932 in Berlijn een treffen zijn geweest, 
waarover Karola Bloch bericht:

“Het theoretische 
dogmatisme is toch enkel 

een bijzonder geval van die 
verstarringsverschijnselen waaraan 
iedere mens en iedere organisatie 

in de kapitalistische omgeving 
ononderbroken blootgesteld is.”



I 66 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

 “Bij Lukács waren er eenmaal in de week 
politieke kringen, waaraan ik deelnam. 
Maar mijn man was daar niet bij; dat is 
merkwaardig. Ik werd toegelaten, omdat ik 
op het punt stond om bij de partij aan te 
sluiten − wellicht zelfs onder invloed van 
Lukács, dat weet ik niet meer. Maar Bloch 
wou niet voor de dwang zwichten die een 
partij toch zeer sterk uitoefent.”

Op 16 mei 1948, na het doorstane Nazi-
inferno, schrijft Bloch vanuit Cambridge, 
USA: “Beste Zjoeri, sinds we laatst elkaar 
geschreven hebben, is de rivier waarin men 
geen tweemaal kan stappen, een heel stuk 
verder gestroomd”. Lukács was intussen 
professor voor filosofie aan de universiteit 
van Boedapest. Bloch bereidde zich voor 
om naar Leipzig te gaan, waaraan Lukács 
volgens enkele verklaringen ook geïnteres-
seerd was.

De partij heeft steeds gelijk?

Bloch en Lukács wezen de Eerste Wereld-
oorlog sterk af. De verschillende reacties 
erop verwijzen echter reeds op een pro-
bleem waarover beiden nooit eens zouden 
worden: wat is de maatschappelijke taak 
van de intellectueel? Moet hij tot de par-
tij toetreden en zich in haar dienst stellen? 
Voor Lukács was de partij de “werkelijke 
eenheid van theorie en praxis”; hij hypo-
staseerde de partij, hij spreekt over de “pri-
oriteit van de heerschappij op vrijheid en 
socialisering”. Anderzijds: kan men van de 
intellectueel eisen dat hij zijn autonomie 
zou opgeven, of is het ronduit verwerpe-
lijk dit te doen? We weten dat Bloch maar 
ook bijvoorbeeld Bertolt Brecht nooit tot 
de KP zijn toegetreden. Anderen hebben 
het geprobeerd, zoals Jean-Paul Sartre, om 
zich daarna toch terug te trekken. Lukács 
hield Bloch per slot van rekening voor een 
utopisch socialist, wat voor hem vanzelf-
sprekend een scheldwoord was, en maakte, 
zoals Karola Bloch, die zelf partijlid was, 
bericht, “uit dit niet-partijlidschap van 
Bloch een staatsiezaak …, terwijl hij zelfs 
Bloch voor een niet-marxist hield”. Bloch 
daarentegen vergaf Lukács zijn aanpassing 
aan de partijlijn niet. Bloch zou de volgen-
de zin van Lukács in de ‘Rote Fahne’, “Het 
minderhedenvraagstuk heeft zijn bek ge-
opend”, tegenover Karola Bloch als volgt 
becommentarieerd hebben: “Stel je eens 
voor, een mens die zo een ingewijde was, 
schrijft nu zo − dat komt allemaal door de 

‘Rote Fahne’, die gebruikt zo een taal. Daar 
heerst dit − hoe zou ik het zeggen − geredu-
ceerd intellect.”

Wat marxisme betekent, wat de onmiddel-
lijke waarde van de utopie is, daarover wer-
den de jeugdvrienden het niet meer eens:

“De utopie markeert de keuze. Ze blijft bij 
Lukács een metafysische, irrationele olie 
die Bloch bij het marxisme mengt, een 
dwepen zonder concreet maatschappelijke 
greep. Terwijl Bloch insisteert: ‘Zo is het 
marxisme niet eens een utopie, maar het 
nieuwe van een concrete utopie’, is voor 
Lukács Blochs filosofie een voorweten-
schappelijk-utopisch systeem en geen mar-
xistisch: een terugkeer van het socialisme 
van wetenschap naar utopie.”

Geschiedenis en klassenbewustzijn 
− de posities

Bloch hield Geschichte und 
Klassenbewuβtsein voor een belangrijk 
boek. Nog in 1930, toen het eerste num-
mer van het spijtig genoeg nooit versche-
nen tijdschrift “Krise und Kritik” gecon-
cipieerd werd, stelde Bloch voor: “Over 
het boek van Lucács [!]: Geschichte und 
Klassenbewuβtsein een referaat schrijven, 
zeer belangrijk, maar niets voor het eerste 
nummer.” Volgens Bloch trachtte Lukács 
het werk over de Geist der Utopie op een 
ander theoretisch niveau te brengen:

“In Lukács’ boek staan er zinnen, die van 
mij afkomstig zouden kunnen zijn, en 
omgekeerd staan er in mijn terzelfder tijd 
verschenen boeken zinnen die de sterke in-
vloed van Lukács verraden. Men vindt in 
deze tijd bij Lukács ook de categorie van 
het utopische, de ‘duisternis van het ge-
leefde ogenblik’, de categorie van het ‘nog-
niet-bewuste weten’ en ja zelfs de theorie 
van de objectieve mogelijkheid. Lukács 
heeft als eerste onze ideeën hierover pu-
bliek gemaakt.”

Geschichte und Klassenbewuβtsein, Geist 
der Utopie werden inderdaad, tezamen 
met Marxismus und Philosophie van Karl 
Korsch, als de beslissende werken van een 
vernieuwing van het marxistische denken 
genoemd, die de breuk met de marxistische 
orthodoxie van de Tweede en Derde Inter-
nationale markeerden. Lukács zelf maakt 
terugblikkend andere opmerkingen:

“Ik geloof dat men vandaag de Geist der 
Utopie of de Thomas Münzer naast mijn 
Geschichte und Klassenbewuβtsein moet 
stellen, om te zien dat er toen reeds een 
volkomen scheiding van de wegen was, 
hoewel we beiden links waren en ons op-
stelden aan de kant van het communisme. 
Ik meen dat deze scheiding zich wat mij be-
treft, verdiept heeft met elke stap waarmee 
ik een echtere marxist geworden ben.”

Juist is wel dat Lukács zich steeds ver-
der van de posities verwijderd heeft die 
Bloch als gemeenschappelijk streven op 
de voorgrond plaatst: de categorie van het 
utopische, de duisternis van het geleefde 
ogenblik, het nog-niet-bewust weten, de 
objectieve mogelijkheid. Al deze vier pun-
ten behoren tot de wezenskern van Blochs 
filosofie. En al dit zou in Geschichte und 
Klassenbewuβtsein niet enkel terloops, 
maar substantieel voorhanden zijn?

Gemeenschappelijke thema’s vallen on-
middellijk op. Niet alleen Lukács ziet in 
Rosa Luxemburg de enige Marx-leerlinge 
die diens economisch levenswerk zowel 
zakelijk als methodisch voortgezet heeft. 
Ook bij de inschatting van Lenin als the-
oreticus zijn ze beiden eens. Lukács bena-
drukt zijn belangstelling voor de “kennis 
van het heden”, waarvoor Marx eindelijk 
de juiste methode, de dialectische metho-
de − in aansluiting bij Hegel − gevonden 
heeft. Zoals bekend beperkt Lukács de 
dialectiek als kennismethode tot de maat-
schappij en de geschiedenis, wat hij later, 
in zijn woord vooraf van 1967, als te zeer 
beperkend bekritiseert. Dit is een late be-
kentenis, voornamelijk tegenover Bloch 
die een dialectiek van de natuur nooit be-
twijfeld had. Een meer beslissend punt van 
overeenstemming zou de stellingname van 
Lukács tegenover het “gesloten systeem” 
van Hegel kunnen zijn. Weliswaar onder-
streept hij de buitengewone betekenis van 
Hegels denken, in het bijzonder van zijn 
Logik, voor de ontwikkeling van de mar-
xistische methode, maar toch mag men niet 
aan de idee van een gesloten systeem blij-
ven vasthouden: “ … de − dode − architec-
tuur van het historisch aanwezige systeem 
(moet) stukgeslagen worden, zodat de nog 
hoogst actuele tendensen van zijn denken 
opnieuw werkzaam en levend kunnen 
worden”.



67 I JAARGANG  45  NUMMER  4  I  Winter 2011

GEORG LUKÁCS EN ERNST BLOCH - GESCHIEDENIS EN KLASSENBEWUSTZIJN  -   Doris Zeilinger

In het artikel “Die Verdinglichung und das 
Bewuβtsein der Proletariats” komt Lukács 
in samenhang met vragen over de kenbaar-
heid, de Ding-an-sich-problematiek, over 
Bloch te spreken. Het burgerlijke weten 
wordt omwille van zijn contemplatieve 
onmiddellijkheid, die boven de zuivere 
feitelijkheid niet uitkomt, bekritiseerd:

“Het meest schril valt ons dit onhistorisch, 
antihistorisch weten van het burgerlijke 
denken op, wanneer we het probleem van 
het heden als historisch probleem be-
schouwen. … De volkomen onbekwaam-
heid van alle burgerlijke denkers en histo-
rici om wereldhistorische gebeurtenissen 
en het heden als wereldgeschiedenis te 
begrijpen, moet iedere nuchter oordelende 
mens sinds de wereldoorlog en de wereld-
revolutie huiveringwekkend in herinnering 
houden. En dit volstrekt weigeren … heeft 
ook daarin zijn methodische grond, dat de 
contemplatief onmiddellijke verhouding 
tussen subject en object van de kennis, 
zelfs die door Fichte beschreven ‘duistere 
en lege’ irrationele tussenruimte schept, 
waarvan de duisternis en de leegte, die in 
ieder geval voorhanden maar toch door de 
tijdruimtelijke en historisch bemiddelde 
afstand verborgen zijn, hier onverhuld te-
voorschijn moeten treden.”

Dit denken dat men in zuivere vorm bij 
Bloch kan vinden, is vast te maken aan 
de schadelijke schemering van het onmid-
dellijke. En Lukács citeert op deze plaats 
Bloch met zijn voorbeeld van de land-
schapsbelevenis: Indien de natuur tot land-
schap moet worden, dan moet de beschou-
wer ten opzichte van het landschap afstand 
nemen. Dit geldt zelfs voor de landschaps-
schilderij, waarbij de vormgeving van de 
voorgrond ons voor de grootste problemen 
stelt − wat een teken daarvoor is “dat de 
kunst enkel de vormgeving, niet echter de 
reële oplossing van deze problematiek kan 
betekenen.” 

Kunst zou volgens Lukács door volmaakte 
onmiddellijkheid de opdoemende afgrond 
toedekken. Maar het begrijpen van het he-
den gelukt slechts door bemiddeling, door 
overwinning van de “schadelijke ruimte” 
(Bloch) van de onmiddellijkheid. Deze 
omwenteling en opleving boven het on-
middellijke uit, met prioriteit voor de theo-
rie, primaat van de praxis, tot aan de praxis 
als meest solide bewijs van de waarheid 
en tenslotte het nabije als de plek van de 
schadelijke ruimte en de schemering, is de 
quintessentie van de filosofie van Bloch, 
zoals hij die in zijn systematisch hoofd-
werk, het late Experimentum Mundi, heeft 

vastgelegd. Daarin citeert hij Lukács ook 
op meerdere plaatsen: een maal uit de On-
tologie des gesellschaftlichen Seins, waar 
Lukács de categorieën niet als reflexieve 
verklaringen, maar als “bewegende vor-
men van de materie zelf, ‘bestaansvormen’, 
‘existentiebepalingen’” opvat. De tweede 
verwijzing naar Lukács bevindt zich in 
het hoofdstuk “Übliche Gegenwart mit 
ebenso räumlichem Beisammen” en treft 
precies de opgehelderde samenhang: het 
heden moet, zoals Lukács dit in Geschichte 
und Klassenbewuβtsein getoond heeft, als 
worden met herkenbare tendensen opge-
vat worden “uit welke dialectische tegen-
stelling hij (de mens) bekwaam is de toe-
komst te scheppen”. Als derde werk citeert 
Bloch Die Theorie des Romans. Hier gaat 
het Bloch om het wezenlijk-worden, om 
het plotselinge verschijnen van zin, door-
dat de tijd tot nu toe, de ruimte tot hier toe 
abrupt onderbroken werden, zeker in het 
kader van de zich dialectisch voortzettende 
geschiedenisgang.

Deze plaatsen uit Experimentum Mundi 
bewijzen dat Bloch de vroege Lukács ge-
durende zijn leven lang als medestrijder 
beschouwd heeft. Dat is niet weinig, en ge-
zien het mislukken van de partijoriënterin-
gen wellicht vandaag een aanknopingspunt 
voor vernieuwd politiek denken.

Actualiteit en utopie

Aan de hand van het artikel van Bloch uit 
1923 “Aktualität und Utopie. Zu Lukács’ 
Geschichte und Klassenbewuβtsein” zullen 
we de boven aangebroken thema’s verdie-
pen. De hierna behandelde paragrafen van 
dit artikel hebben als titel: “Het Ding-an-
sich-probleem”, “Kunst en moraal”, “De 
rede in de geschiedenis”, “Theorie en 
praxis”, “Agnosticisme uit verantwoorde-
lijkheid”. Blochs bespreking eindigt met 
“Kritiek en overeenstemming”.

Het Ding-an-sich-probleem

Burgerlijke onmiddellijkheid versus mar-
xistische bemiddeling zijn een begripspaar 
waarmee Bloch en Lukács opereren. Tegen 
het kapitalistisch verdeelde lege leven, te-
gen de uit de economische verhouding re-
sulterende vervorming van de gehele maat-
schappij en haar subjecten in verbrokkelde 
economie-, rechts- en andere subjecten, 
tegen het feitenfetisjisme en zijn tendens 



I 68 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

tot vereeuwiging van de burgerlijke maat-
schappij zet het historisch materialisme 
zich in proces: daarvoor zijn de fenome-
nen van een tijdperk, en weliswaar niet en-
kel de economische, terug te voeren op de 
“totaliteit van hun maatschappelijk zijn”. 
Over de verhouding van de economische 
sfeer tot de andere sferen en hun slag-
kracht met betrekking tot de maatschap-
pelijke totaliteit stemmen Bloch en Lukács 
overeen, maar evenwel niet geheel wat de 
krachten van de verandering betreft. Vol-
ledige overeenstemming heerst daartegen 
in de inschatting van de wetenschap in de 
burgerlijke maatschappij.

“Bijgevolg laat zich van hieruit de struc-
tuur van de warenverhouding als het oer-
beeld van alle objectvormen in de burger-
lijke maatschappij en van alle aan haar 
beantwoordende, toegevoegde vormen 
van subjectiviteit aantonen. Het zuiver for-
mele, op de calculatie afgestelde, gespeci-
aliseerde en inhoudsvreemde karakter van 
de kapitalistische productie- en ruilwijze 
keert zo volledig passend, ook in haar op-
perste ideologie, in het methodische karak-
ter van de moderne wetenschap terug.”

Bloch bekritiseert niet enkel de moderne 
wetenschap omdat ze, door de methodi-
sche zuiverheid van de werkelijkheid door 
middel van zuivere verstandscategorieën, 
haar exactheid met het afstand doen van 
de kennis van de “reële materie” gekocht 

heeft. Ook de nieuwe filosofie heeft ab-
stracte methodevragen tot haar eigenlijke 
streven gemaakt, die “aan het inhouds-, aan 
het Ding-an-sich-probleem eveneens de 
grens van haar rationalistisch-gebiedsma-
tig wereldbegrijpen” vindt. De “universele 
categorie van de moderne wereld” is de 
“overeenstemming van kwantitatief den-
ken en zijn”, al het inhoudelijke blijft on-
overwinbaar en wordt onderdrukt, tot het 
als “crisis”ruimte wordt opzijgeschoven:

“Dit nieuw bewuste binnentreden van de 
andere, van de kwalitatieve wereld, van 
de niet gevatte werkelijkheid wordt het 
meest uitgesproken in de veelal verbleekte 
betekenis van het Ding an sich kenbaar, 
zoals het eenmaal de inhoud van de vor-
men duidelijk maakt, waaronder we de we-
reld kennen, en vervolgens het probleem 
van de totale werkelijkheid, waarvan het 
begrijpen pas de deelsystemen tot een to-
taliteit afrondt. De crisis als economische 
uitdrukking van het louter georganiseerde 
toeval keert zodanig als het Ding-an-sich-
probleem binnen het burgerlijke denken 
terug.”

Kunst en moraal

Tegenover de gefunctionaliseerde weten-
schap worden twee domeinen gesteld, die 
in de burgerlijke maatschappij “het wer-
kelijke”, “het hart van de dingen” (Bloch) 
toch treffen: de kunst en de moraal. Met 

het mensbeeld van Schiller, het “intuï-
tieve verstand” van het genie van Kant en 
de natuurfilosofie van Goethe en Schiller 
ontstaat als contrapunt tot het formele, in-
houdsloze denken een kwalitatieve bena-
deringswijze. Bloch constateert echter ook 
hier “enkel veranderde vooraf bestaande 
heerschappij van de contemplatieve hou-
ding”, die de vooraf heersende abstracte 
rationaliteit niet werkelijk kan overwinnen 
en daarom de concrete werkelijkheid niet 
kan treffen. Dit toont zich in de problema-
tiek van het Sollen bij Kant. Maar: Zijn 
“accentverschuiving naar het praktische 
maakt in ieder geval de tegenstelling tus-
sen vorm en inhoud catastrofaal bewust, 
zoals de esthetica het kon, en plaatst hem 
tegelijk voor het meest dringende van de 
op te lossen grondproblemen.” Kant for-
muleert zo de thans beslissende taak: “de 
redding van de mens als gedachte ernstig 
uit te voeren”.

De rede in de geschiedenis

Na kunst en moraal treedt de categorie 
geschiedenis in het middelpunt van het 
denken, voor het eerst nadrukkelijk bij 
Hegel. De concrete werkelijkheid wordt 
geviseerd, wordt als totaliteit opgevat. 
Door middel van de dialectische metho-
de, die als zelfbeweging van het concrete 
begrip en in haar als zelfverandering van 
de werkelijkheid verschijnt, is de schei-
ding van vorm en inhoud, zoals ze aan de 

Ernst Bloch



69 I JAARGANG  45  NUMMER  4  I  Winter 2011

GEORG LUKÁCS EN ERNST BLOCH - GESCHIEDENIS EN KLASSENBEWUSTZIJN  -   Doris Zeilinger

reflectiefilosofie eigen is, overwonnen, en 
de “inhoudelijke volheid van het geheel” 
kan in elk procesmoment gevat worden. Bij 
Hegel is echter de concrete mens als voort-
brenger van zijn geschiedenis nog niet wer-
kelijk getroffen, wat dan tot de constructie 
van de Hegelse wereldgeest leidt. Het sub-
ject wordt zo weer in de contemplatieve 
rol gedrongen en kan zich tegenover het 
gegeven historische zijn weerom slechts 
onmiddellijk, onbemiddeld verhouden. Zo 
hebben het feitenfetisjisme en de Sollenme-
tafysica elkaar tot voorwaarde. Lukács stelt 
daartegenover dat de werkelijke beheersing 
van de onmiddellijke werkelijkheid slechts 
bemiddeld kan gebeuren, doordat de empi-
rische werkelijkheid als moment van een 
procesrealiteit wordt gezien. Maar:

“Het uitgaan boven de onmiddellijkheid 
van de empirie en haar eveneens louter 
onmiddellijke rationalistische spiegelingen 
mag … bij geen enkele poging toenemen, 
de immanentie van het (maatschappelijke) 
zijn overstijgen, wanneer dit valse trans-
cenderen niet de onmiddellijkheid van de 
empirie met haar onoplosbare vragen op 
een filosofisch gesublimeerde wijze nog 
eenmaal moet fixeren en vereeuwigen.”

Theorie en praxis

Wat te doen? Juist denken wordt nu − met 
Marx en Lenin − als aanleiding tot hande-
len begrepen, als eenheid van theorie en 
praxis. De geëiste bemiddeling gebeurt bij 
een eerste stap, in de organisatie: “Wat het 
revolutionaire instinct ongescheiden bezit, 
dat werd door de op de organisatie van het 
proletarisch klassenbewustzijn betrokken 
geest tot de scherpte van het begrip ver-
heven; hij maakte het onbewuste bewust 
en wordt zo leiding van het onbewuste, 
uitdrukking van het proletariaat dat met 
zijn klassenbewustzijn worstelt.” Lukács 
favoriseert de “vrije, wispelturige bewust-
zijnsdaad” van het proletariaat. Bloch ziet 
daarin de vraag naar het “nu” aangeraakt, 
Lukács ontdekt zo “vanuit deze plaats het 
probleem van het nabije, die de onmiddel-
lijke zelfbehandeling van het zich in de 
existentie verstaan bemiddelt.” Wanneer 
denken als procesmoment zelf verschijnt, 
is het in staat, zich actief bemiddelend op 
het nu te betrekken. Het op deze wijze te 
scheppen nieuwe is de in de zich realise-
rende tendensen aanwezige “zelfbetrek-
king van het maatschappelijke subject” 

dat zich in het klassenbewustzijn van het 
proletariaat voltrekt. De tot waar geworden 
arbeider is het zelfbewustzijn van de waar. 
De zelfonthulling is die van de kapitalisti-
sche maatschappij. Als de waar het geheel 
van de burgerlijke maatschappij is, dan kan 
de arbeider slechts daarop geheel betrek-
king nemen.

Agnosticisme                                                            
en verantwoordelijkheid

Wanneer het “identieke subject-object van 
de geschiedenis” gekend wordt, en de op-
heffing ervan de verwerkelijking van de fi-
losofie betekent, en omgekeerd, dan bereikt 
het denken zijn hoogste niveau: Thema is 
niet meer eerst de empirie, maar de ten-
dens. Aan de verandering van de werkelijk-
heid met de opheffing van het proletariaat 
als doel − zoals in het geval van Lukács − 
neemt de theorie leidinggevend deel. Bloch 
geeft zeer zeker te denken hoe anders “ver-
schijningscomplexen”, zoals kunst en na-
tuur, te behandelen zouden zijn. Hier zou 
wel geenszins een identieke subject-object-
betrekking aanwezig zijn. Maar is het vol-
doende zich daarom eerst te bekommeren, 
wanneer de stof concrete manifestaties in 
de zin van een concreet-dialectische be-
middeling mogelijk maakt? Voor Bloch is 
Lukács’ houding bedenkelijk, hij stelt een 
“eigenaardig agnosticisme” vast.

“Calvijn schoof het hiernamaals door mid-
del van de predestinatieleer vanuit het be-
wustzijn naar voren; Lukács als theoreticus 
van de constitutiepraxis bereikt het zelfde 
door middel van een geheel unieke verbin-
ding van binnenwereldse ascese en Hegelse 
zuivere concreetheidsdialectiek.”

En ten zeerste welwillend voor zijn oude 
vriend en geen acht slaand op de verschil-
len, gaat Bloch verder:

“Echter de diepste betekenis van dit he-
roïsch, van dit voorlopig en dialectisch 
agnosticisme is zonder twijfel vrees voor 
het verborgene, verantwoordelijke houding 
voor het geheim, strenge behoefte voor zijn 
begrenzing, volgens zijn niet afgeleide be-
paling tegenover alle schijnbare concreti-
sering of voorbarige abstracte constructie.”

Lukács heeft veel aanleiding gegeven om 
deze inschatting door Bloch als onjuist te 
laten overkomen.

Kritiek en overeenstemming

Bloch ziet een grond voor het fragmen-
tarische karakter van Geschichte und 
Klassenbewuβtsein in de partijoriëntatie 
van Lukács die hij voor problematisch 
houdt. Maar hij geeft toe dat daaruit een 
constante betrokkenheid van het denken op 
het mogelijke en het werkelijke resulteert. 
Met een beperking:

“Maar met de zekere simplistische neiging 
tot homogenisering, en wel tot een zeker 
uitsluitend sociologische homogenisering 
van het proces zou voor deze concreetheid 
een veel te grote prijs betaald zijn. … Maar 
met de inperking of homogenisering naar 
de zuiver sociale materie (die bij Lukács 
regeert, ondanks elke wil tot totaliteit) zal 
men noch het leven noch de natuur, noch 
zelfs de haast allemaal excentrische in-
houden van het dianoëtisch betrokken ver-
staansproces adequaat vatten.”

Terwijl hij zijn missingen concretiseert, 
blijft Bloch bij zijn betekenis van het cul-
turele voor een echt slagende praxis. Ook 
de natuurvraag zou bij Lukács niet afge-
handeld zijn, het “gehele complex van de 
fysische natuur (is) historisch-processueel 
in het algemeen nog niet beheerst, haar 
subject dat hier de opheffing van de natuur 
als haar werkelijkheid zou kunnen schep-
pen, is nog niet aangepakt, achter het ge-
concretiseerde tweelicht of dwaallicht van 
haar nog niet ontdekt.” Eveneens zouden 
de menselijke behoeften die zich in religie 
manifesteren, sociaal nog niet te verwerke-
lijken zijn. Derhalve zullen deze procesge-
halten in het vervolg aanspraak maken op 
sferen van de totaliteit.

Meer als deze tegenwerpingen gelden voor 
Bloch de overeenstemmende aspecten: 
“Gezonden vanuit verschillende ogen ziet 
een haast ononderscheidbare blik dikwijls 
zich uit de diepten tegemoet.” Een liefdes-
verklaring van Bloch aan Lukács waarmee 
deze in ieder geval niets meer kon begin-
nen. Bloch toont de buitengewoon grote 
betekenis aan, die aan het door Lukács in 
Geschichte und Klassenbewuβtsein bena-
drukte nieuwe denken over het worden 
als permanente menselijke productie en 
reproductie van de geschiedenis toekomt. 
Lukács’ agnosticisme in andere zaken zou 
moeten verstaan worden als respect voor 
het “reëel onverhulde wij-geheim die het 



I 70 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

wereldgeheim is”. In zoverre zijn actuali-
teit en utopie geen tegenstellingen. Want 
wat is de thema van de utopie? In het nu 
dat tot stand brengen waarvan de wereld 
volgens Marx reeds lang een droom bezit: 
nabijheid.

Actualiteit en utopie vandaag

De vraag dringt zich natuurlijk op wat van-
daag het “identieke subject-object” zou 
zijn, wat de plaatswaarde is van de natuur, 
van de kunst?  Bij een wat langere beschou-
wing worden de vragen wat afstandelijk, 
merkwaardig niet actueel. In de haast acht 
decennia die sedert het verschijnen van Ge-
schichte und Klassenbewuβtsein zijn ver-
streken, heeft het kapitalisme − naast an-
der noodlot − het volgende geproduceerd: 
wil tot verandering en kritisch bewustzijn 
zijn, in ieder geval in haar centrum, verou-
derd geworden. De droom over de betere 
verhoudingen schijnt kwijtgeraakt te zijn. 
Welke inspanningen zouden nodig zijn om 
weer terrein te winnen? Slaan de resultaten 
van een procesdenken dat van de besten-
digheid van het zijn heeft afscheid geno-
men, op deze manier terug, dat de volgende 
vraag onvoorwaardelijk met “ja” moet be-
antwoord worden?

“Het opgeheven zijnsbegrip van de tradi-
tionele metafysica wordt hier vervangen 
door het begrip van de geschiedenis als 
verwerkelijkingsproces van immanente en 
zelfstandige ontwikkelingstendensen. Is 
dit in de objectieve noodzaak gefundeerde 
proces ook zelfs slechts een uitdrukking 
van de zelfbeweging van de verdinglijkte 
structuur van de burgerlijke wereld?”

Aan de andere kant heeft wel niet zoveel we-
zenlijks zich veranderd. Verschillende zin-
nen uit Geschichte und Klassenbewuβtsein 
komen zeer vertrouwd over; men meent dat 
men met deze verschijnselen dagelijks ge-
confronteerd wordt:

“Het theoretische dogmatisme is toch enkel 
een bijzonder geval van die verstarrings-
verschijnselen waaraan iedere mens en 
iedere organisatie in de kapitalistische om-
geving ononderbroken blootgesteld is. De 
kapitalistische verdinglijking van het be-
wustzijn brengt tegelijk een overindividua-
lisering en een mechanische verzakelijking 
van de mens tot stand. De niet op de mense-
lijke eigen natuur berustende arbeidsdeling 

laat de mensen enerzijds in hun activiteiten 
schematisch verstarren, maakt automaten 
van hun bezigheid en loutere routiniers 
van hen. Anderzijds overstijgt ze echter te-
gelijk hun individueel bewustzijn, dat, ten 
gevolge van de onmogelijkheid om in de 
activiteiten zelf de bevrediging en het zich 
uitleven van de persoonlijkheid te vinden, 
leeg en abstract geworden is, tot een brutaal 
hebzuchtig en eerzuchtig egoïsme.”

Deze inzichten uit de opzettelijk voor Ge-
schichte und Klassenbewuβtsein geschre-
ven studie “Methodisches zur Organisati-
onsfrage”, die Lukács aanbeveelt om als 
“kapitalistische erfenis” ermee rekening te 
houden bij vragen over de partijorganisatie, 
gelden vandaag meer dan ooit. Spijtig ge-
noeg zijn ze noch “erfenis”, noch enigszins 
organisatorisch in de greep te krijgen. Ze 
zijn de gevreesde totaliteit van een globaal 
kapitalisme geworden.

(Vertaling: André Mommen en Guy 
Quintelier)


