
95 I JAARGANG   46  NUMMER  2  I  ZOMER 2012

Feminisme  en  religie

Kitty Roggeman

Feminisme

De multiculturele samenleving plaatst ons 
voor nieuwe uitdagingen. Met de migra-
tiestromen uit moslimlanden lijkt het als-
of religie terug van weggeweest is en een 
(nieuwe) bedreiging vormt voor de moei-
zaam bevochten vrouwenbevrijding. De 
vraag stelt zich of feminisme en multicul-
turaliteit, en bij uitbreiding feminisme en 
religie, wel compatibel zijn.

Het is niet toevallig dat we in dit tijdperk 
met deze vraag geconfronteerd worden. De 
migratiestromen, de veranderde geopoli-
tieke wereldorde, de economische crises 
hebben de maatschappelijke verhoudin-
gen grondig dooreengeschud. De multicul-
turele samenleving is een feit, de samen-
levingsproblemen vragen om oplossingen. 
De rol en plaats van religie en religieuze 
praktijken komen hierbij weer breed in de 
picture. 

Ik wil eerst ingaan op de maatschappelij-
ke en ideologische context waarin we de 
vraagstelling moeten situeren. Verder wil 
ik het hebben over de verhouding tussen 
religie, godsdienstvrijheid, vrije menings-
uiting en de mensenrechten. Tenslotte 
wil ik de mogelijke link tussen religie en 
feminisme herwaarderen, in een poging 
om strategieën van inclusie te privilegiëren 
tegenover uitsluitingsstrategieën.

Is feminisme per definitie anti-
religieus?

Het moderne feminisme is geboren in de 
19de eeuw in christelijke gemeenschap-
pen in de VS. O.m. methodiste Elizabeth 
Stanton stichtte in 1869 de  eerste National 
Woman Suffrage Association. Deze or-
ganisatie, zoals wat later tal van andere 
protestantse vrouwenverenigingen, kwam 
op voor politieke rechten en burgerrechten  
van vrouwen. Zij voerden deze strijd vanuit 

een christelijk ideaal van sociale rechtvaar-
digheid (ze waren trouwens ontstaan uit de 
beweging voor de afschaffing van de sla-
vernij en de rechten van de zwarten waarin 
zeer veel vrouwen actief waren) en claim-
den o.m. het recht om de bijbelteksten te 
interpreteren en te actualiseren.1 De suf-
fragettebeweging en de strijd voor rech-
ten van vrouwen op onderwijs einde 19de 
eeuw, eerste helft 20ste eeuw, groepeerde 
christelijke en liberale vrouwenorganisa-
ties, wereldwijd.

In het min of meer geseculariseerde westen 
van de tweede helft van de 20ste eeuw leefde 
bij ons de idee dat sociale emancipatie (van 
de vrouwen, van de werkende klasse) zich 
het beste kon ontwikkelen door zich van 
kerk en religie te ontvoogden. Socialisten, 
marxisten en andere linksen stelden zich 
antireligieus op en verzetten zich tegen 
de dominantie van de christelijke kerk in 
het publieke leven en aan de zijde van de 
machthebbers. Ethische tegenstellingen 
op het gebied van seksuele moraal, voor-
behoedmiddelen, abortus, dreven een wig 
tussen enerzijds de voorstanders van meer 
persoonlijke vrijheid en sociale gelijk-
heid en anderzijds de meer conservatieve 
krachten die de “traditionele” waarden 
bleven verdedigen. Vrijzinnigen, helemaal 
niet altijd linksen, voerden vooral op de 
ethische thema’s strijd tegen de kerk en de 
clerus. De aanname vandaag is dat feminis-
ten zich toen vooral in dit antireligiekamp 
bevonden en dat zodoende feminisme zich 
eigenlijk kantte tegen de godsdienst die 
soms een meer traditioneel vrouwbeeld 
heette uit te dragen.

Nochtans klopt dit beeld maar gedeeltelijk. 
Er was natuurlijk de tegenstelling rond één 
van de belangrijkste eisen van het femi-
nisme van de tweede golf (vanaf ca. 1970) 
voor de depenalisering van abortus, strijd 
waarin de christelijke vrouwenbeweging 
niet meeging. Maar er was wel degelijk 
een sterke christelijke vrouwenbeweging 
die net zo goed opkwam voor feminis-
tische eisen zoals o.m. gelijke tewerkstel-
lingskansen, gelijk loon voor gelijk werk, 
strijd tegen geweld op vrouwen, gelijke 
onderwijs- en opleidingskansen, voor 
meer evenwicht in de politieke verte-
genwoordiging en de beslissingsmacht. 
Het is een reductionistische inschatting 
van te stellen dat “Feminisme secula-
risme als het ware als vooronderstelling 
[had]”(Michielsens,2009:8). Behalve over 
de abortuskwestie heeft de hele vrouwen-
beweging zich tamelijk eensgezind achter 
heel wat feministische eisen geschaard. 
Voorbeeld hiervan: de jaarlijkse be-
togingen van 1981 tot 1983 van het front 
“Vrouwen tegen de Krisis” (sic), waarbij 
duizenden vrouwen van ABVV, ACV, en 
de autonome vrouwenbeweging door Brus-
sel trokken tegen beleidsmaatregelen die 
vrouwen in de werkloosheid dreven. Ander 
voorbeeld: de voormalige voorzitster van 
de CVP (nu CD&V)-werkgroep Vrouw en 
Maatschappij, Miet Smet, werd  de eerste 
minister (eerst staatssecretaris) voor eman-
cipatie van een door een christelijk premier 
geleid kabinet. In die hoedanigheid nam zij 
tal van initiatieven voor meer gelijkheid 
M/V in het onderwijs, in de politieke verte-
genwoordiging, tegen geweld op vrouwen. 
Vandaag is CD&V-senatrice (nu voorzit-
ster van de Senaat) Sabine de Béthune een 
vurig verdedigster van quota voor vrouwen 
en zij diende onlangs nog een wetsvoorstel 
in over de uithuisplaatsing van daders van 
partnergeweld.

Niemand is gebaat bij 
vrijzinnig fanatisme dat de oorlog 

verklaart aan gelovigen, van 
welke religie dan ook, maar vooral 
moslims stigmatiseert en zodoende 

mee een antimigrantendiscours 
en verkapt racisme voedt.



I 96 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Niemand die toen, niemand die vandaag de 
vraag stelde of stelt of dat wel kan: chris-
ten zijn en opkomen voor de rechten van 
vrouwen. Het deed er niet zo toe, behalve 
in de abortuskwestie was godsdienst geen 
echt breekpunt. Natuurlijk waren er wel 
meningsverschillen over strategieën, over 
hoe omgaan met gelijkheid en verschil, 
over de sociaaleconomische wortels van 
de sekse-ongelijkheid, over het bestrijden 
van onrecht. Maar de breuklijnen verliepen 
niet volgens de as seculier-religieus, maar 
eerder volgens de tegenstelling conserva-
tief centrumrechts enerzijds en progressief 
links anderzijds. De vraag of feminisme en 
religie wel kunnen samengaan en hoe je 
als maatschappij en als feminist(e) omgaat 
met bepaalde religieuze praktijken is een 
nieuw gegeven en gaat hand in hand met 
het toenemend multiculturalisme en hoe we 
(willen) omgaan met culturele en religieuze 
verschillen. 

Nieuwe godsdienst, nieuwe  
bedreiging

Dat het extreemrechts discours zich vij-
andig opstelt tegenover vreemdelingen 
die “onze waarden” niet delen, verbaast 
niemand: xenofobie en racisme zijn hun 
handelsmerk, zoveel is duidelijk. Proble-
matisch in deze materie is de opstelling van 
een brede groep vrijzinnigen die zich, van-
uit een antireligieus discours, kanten tegen 
de “nieuwe “godsdienst, nl. de islam en de 
plaats van die religie in onze samenleving. 

Ze beroepen zich hiervoor op de aanname 
dat seculier denken per definitie bevrij-
dend is (la libre pensée, los van dogma’s 
en goddelijke wetten), en beschouwen elk 
religieus denken als achterlijk, want ir-
rationeel, dogmatisch, obscurantistisch. 
Ze eisen het recht op om zich te verzetten 
tegen de aanwezigheid van ”een militante 
islam in hun leefruimte”2 en gebruiken grif 
het argument dat de andere cultuur/religie 
de man/vrouw-gelijkheid niet voorstaat. 
Bekende auteurs zoals Geert Van Isten-
dael, Benno Barnard ( in: Sanctorum et 
al, 2008), Dirk Verhofstadt (Verhofstadt, 
2006) die zich voorheen nooit onderscheid-
den als voorvechters van vrouwenrechten, 
werpen zich plotseling op als beschermers 
van de moslimvrouwen en gebruiken dit 
argument in een breed vertoog tegen de is-
lam. Dezelfde teneur vindt men in talrijke 
stukken van filosoof Etienne Vermeersch 

(Vermeersch, 2010), voormalig De Stan-
daardjournaliste en feministe Mia Door-
naert3, bij publicist Wim Van Rooy (Van 
Rooy, 2010), om alleen maar enkele 
Vlaamse protagonisten aan gene zijde van 
het debat te noemen. 

Er valt veel af te dingen op dit discours. 
Waar vanuit christelijke hoek een meer 
gematigde houding waarneembaar is (uit 
zelfbehoud, godsdienstvrijheid is prioritair, 
ook al is het niet helemaal dezelfde leer?) is 
het ideologisch kader van de “vrijdenkers” 
en van nogal wat feministen onthutsend 
smal. 

Terecht wijst professor mensenrechten 
Eva Brems (in: Coene en Longman, 2005) 
op het gevaar voor de vrouwenbeweging: 
“De tegenstanders van een multiculturele 
samenleving recupereren de vrouwen-
zaak om tegen multiculturele rechten te 
argumenteren. Voor de vrouwenbewe-
ging is dit echter een vergiftigd geschenk. 
De visie op de genderproblematiek die de 
anti-multiculturalisten bijvoorbeeld in het 
hoofddoekendebat propageren is namelijk 
pre-emancipatorisch: het is een paternalis-
tische visie, die vrouwen niet wil bevrijden 
maar beschermen. In plaats van vrouwen 
meer keuzes te bieden, wil men hen keuzes 
afnemen door verboden op te leggen…” 
(Brems, 2005:152-153)

In haar lezing voor het Robert Schuman 
Centre for advanced Studies (Scott, 2009 
) betoogt feministe en historica Joan W. 
Scott op overtuigende wijze dat in de wes-
terse geschiedenis secularisme zich heel 
lang helemaal niet bezig gehouden heeft 
met M/V-gelijkheid en de politieke en an-
dere rechten van vrouwen. 

“I call into question the simple oppositions 
– modern/traditional; secular/religious; 
sexuality liberated/sexually oppressed; 
gender equality/patriarchal hierarchy; 
West/East – from three different perspec-
tives. The first has to do with the history 
of secularization which, I argue, makes it 
clear that the equal status of women and 
men was not a primary concern for those 
who moved to separate church and state; 
[…] And finally, I argue that, from a psy-
choanalytic perspective, secularism has not 
resolved the difficulties that sexual diffe-
rence poses for social and political organi-
zation; it is rather one of the frames within 

which those difficulties are addressed and 
managed.” (Scott, 2009:1-2)

Scott bestrijdt het seculier vertoog dat de 
superioriteit van secularisme tegenover 
religie stelt in “a story of the linear evo-
lution of modernity”, waarin het seculier 
ideaal de enige weg is naar vooruitgang, 
emancipatie en bevrijding van religieus 
traditionalisme en “prevails in the end”. 
(Scott, 2009:3) 

Scott pleit voor een bredere aanpak waar-
bij secularisme en religie in de problema-
tiek van genderongelijkheid en genderdis-
ciminatie niet zo absoluut tegenover elkaar 
worden geplaatst. (Scott, 2009)

Verlichting en vrouwenrechten

Naast het argument van M/V-gelijkheid 
worden de islam en de moslimcultuur 
vaak gemeten aan hun verlichtingsgehalte. 
Sinds 9/11 staat de islam in de hoofden 
van velen voor: fanatisme, extremisme, 
intolerantie (t.o. ongelovigen, joden, chris-
tenen), fundamentalisme en terrorisme. 
En diegenen die nu niet meteen over ter-
roristisch gevaar spreken, zien de dreiging 
op het morele vlak, als een aanval op 
onze westerse waarden en onze seculiere 
maatschappij, verworvenheden, zo heet 
het, van de Verlichting. De moslimcultuur 
en de islam worden op één hoop gegooid 
en beschouwd als incompatibel met de 
idealen van Gelijkheid, Vrijheid en Broe-
derlijkheid en onze joods-christelijke tra-
dities. Hierbij wordt  voorbijgegaan aan de 



97 I JAARGANG  46  NUMMER  2  I  ZOMER 2012

Feminisme  en  religie  -   Kitty Roggeman

tekortkomingen van het Verlichtingsideaal, 
onder meer wat betreft de gelijkheid M/V, 
die niet meteen voorkwam in de eerste 
“Déclaration des Droits  de l’Homme et du 
Citoyen”.4 

Scott stelt vast dat “by the era of Thermidor 
the new French political culture had defi-
nitely  thrown away all grounds for any-
thing akin to parity between women and 
men, …” (Scott, 2009:2)

Het heeft nog meer dan een eeuw geduurd 
voor vrouwen stemrecht kregen, en de juri-
dische gelijkheid is maar stapje voor stapje 
gerealiseerd gedurende de 20ste eeuw en 
dit dankzij de emancipatiestrijd van de di-
verse vrouwenbewegingen en feministen.

Ook wat de werking van onze democratie 
betreft is het Verlichtingsideaal van vrijheid 
en gelijkheid nog lang niet voor iedereen 
gerealiseerd. Dus zo hoog moeten we niet 
van de toren blazen met onze Verlichting, 
er is nog heel wat werk aan de winkel en we 
zouden best wel wat meer voor eigen deur 
kunnen vegen voor we een beschuldigende 
vinger uitsteken naar die “anderen”. 

Ook wat een ander Verlichtingsideaal bet-
reft, nl. de veel aangehaalde scheiding tus-
sen Kerk en Staat, kunnen we best maar 
eens in eigen boezem kijken. Zolang 70% 
van ons onderwijs in katholieke handen is 
maar wel door de staat betaald wordt, zo-
lang bijna al onze wettelijke feestdagen 
christelijke feesten zijn, zolang de natio-
nale feestdag gevierd wordt met een mis, 
zolang de bedieners van de katholieke 
erediensten (waarvan vrouwen uitgesloten 
zijn!) betaald worden door de belasting-
betaler, is het wel duidelijk dat ook bij ons 
de scheiding van Kerk en Staat nog niet 
bereikt is. De vraag is ook hoe dit principe 
in te vullen. Voor sommigen betekent dit 
dat alles wat met religie te maken heeft, 
naar de privésfeer moet verdrongen wor-
den, voor anderen gaat het slechts over het 
neutrale karakter van overheidsinstellingen 
(bv. geen kruisbeelden in de gerechtsho-
ven), maar betekent dit geenszins dat re-
ligie niet in de openbare ruimte zichtbaar 
aanwezig mag zijn. 

De Franse feministe en onderzoekster bij 
het CNRS, Christine Delphy,  stelt dat “la 
liberté de toutes les religions d’exister dans 
l’espace public est un des fondements de la 

loi de séparation des Eglises et de l’Etat de 
1905 en France” (Delphy, 2010:332)
En:
“Ce serait aberrant que par un renversement 
pervers, après avoir obtenu la liberté de ne 
pas croire (en Dieu), il faille aujourd’hui 
conquérir la liberté de croire! Ce pays est-
il voué de tomber d’une intolérance dans 
l’autre?” (Delphy, 2010: 332)

Humanisme en feminisme

Historisch heeft de strijd van humanisten, 
atheïsten, socialisten en communisten tegen 
de overheersende godsdienst zijn belang 
gehad. Vrijzinnigen zijn terecht opgeko-
men voor het recht om niet te geloven, voor 
het vrije denken, tegen religieuze dogma’s, 
tegen de overheersing van de Kerk en het 
opdringen van de christelijke moraal aan 
wie niet tot die geloofsgemeenschap wen-
ste te behoren of gerekend te worden. Voor 
vele feministen, ook binnen de christelijke 
vrouwenbeweging, was deze strijd zeer be-
langrijk in de mate waarin voor vrouwen 
zelfbeschikkingsrecht geëist werd over 
eigen lijf en leven. Ethische kwesties zo-
als seksualiteit, voorbehoedmiddelen, 
moederschapsideologie, domeinen waar 
de Kerk zich conservatief opstelde, zijn 
bespreekbaar geworden en opengebroken 
dankzij de feministen, ongelovigen maar 
ook gelovigen die zich distantieerden van 
de oude teksten en de opstelling van de 
Kerk en de paus. Deze verworven vrijheid 
betekent dat niet langer één ideologie aan 
iedereen opgedrongen wordt. Ieder kan nu 
keuzes maken, men kan zich onderwerpen 
aan de christelijke leer of die verwerpen, of 
die min of meer volgen, naar eigen goed-
dunken. Ook migranten staat het vrij hun 
religie te verwerpen of niet, de koran zegt 
uitdrukkelijk dat niemand verplicht mag 
worden om te geloven. Dat er vaak sprake 
is van sociale druk van de omgeving is een 
sociologisch gegeven dat niet alleen voor 
de moslimgemeenschap geldt. Ook chris-
tenen, ook vrijzinnigen worden in hun op-
voeding, onderwijs, vriendenkring in meer 
of mindere mate beïnvloed en (familie)tra-
dities en groepsgevoel wegen bij iedereen 
op de eigen keuzes.

Essentieel is echter dat, binnen dit kader, 
de vrijheid van levensbeschouwing en van 
vrije meningsuiting voor iedereen gewaar-
borgd is. 

Na twee eeuwen van strijd voor dit recht 
is de tijd nu rijp voor een minder vijandige 
houding tegenover religie in het algemeen. 
Godsdienstvrijheid is een grondrecht en 
een mensenrecht, en ook humanisten en 
feministen hebben er alle belang bij dit 
recht te verdedigen. Het gaat ook over hun 
recht op vrije meningsuiting en vrijheid 
van levensbeschouwing.

Niemand is gebaat bij vrijzinnig fanatisme 
dat de oorlog verklaart aan gelovigen, van 
welke religie dan ook, maar vooral mos-
lims stigmatiseert en zodoende mee een 
antimigrantendiscours en verkapt racisme 
voedt. 

Een eenzijdige focus op religie en re-
ligieuze verschillen en praktijken als 
oorzaak van alle ongelijkheid en samen-
levingsproblemen gaat voorbij aan de 
sociaaleconomische realiteit en legt de 
verantwoordelijkheid voor achterstand uit-
sluitend in het kamp van de moslims. Alle 
achterstelling, discriminatie, ongelijkheid 
en ongelijke behandeling is dan slechts te 
wijten aan “hun” onaangepastheid, “hun” 
onwil om te integreren.

Dat geldt dan zogenaamd des te meer voor 
de vrouwen, die zich in naam van de is-
lam, zouden laten onderdrukken, en door 
onaangepaste kledij hun eigen kansen 
op emancipatie verkwanselen. De gods-
dienst wordt dan gezien als boosdoener, de 
nieuwe vijand, en daardoor blijft men vaak 
blind voor mechanismen van discriminatie 
en achterstelling van een etnisch-culturele 
minderheid binnen onze maatschappij.

In dit verband wijst Joan Scott ook op het 
historisch deficit van het humanisme waar 
dit zich zeer vaak essentialistisch opstelt, 
met name in zijn benadering van de man-
vrouwverschillen. In de seculiere ideolo-
gie wordt de goddelijke voorbestemdheid 
vervangen door “de natuur”: vrouwen zijn 
nu eenmaal zus en zo (baarmoeder, andere 
hersens, minder rationeel, enz.), en daar-
door tot een welomschreven maatschap-
pelijke rol “veroordeeld” (Scott, 2009). 

Vandaag omarmen niet alle vrijzinnigen 
een dergelijk essentialistisch uitgangspunt, 
maar in de publieke ruimte van niet-gelovi-
gen leeft nog zeer sterk het “mannen komen 
van Mars, vrouwen komen van Venus”-
geloof, en worden de sekseverschillen nog 



I 98 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

steeds als “natuurlijk” en onveranderlijk 
geconcipieerd. Traditionele opvattingen 
over zogenaamd typisch vrouwelijke ei-
genschappen bepalen nog steeds in grote 
mate de rolverdeling in de maatschappij 
en binnen de gezinnen, en komen even 
veel voor bij gelovigen (God heeft het zo 
gewild) als bij niet-gelovigen (het is nu 
eenmaal de natuur).

Dit is niet een probleem van wel of niet re-
ligieuze levensopvatting, maar wel van een 
conservatieve, traditionalistische opstelling 
die men in alle geledingen van de bevolk-
ing, bij alle levensbeschouwingen, terug-
vindt. “On n’aime ou on n’aime pas”, men 
kan de discussie aangaan, dit bestrijden en 
weerleggen, maar het is duidelijk dat de 
breuklijn niet automatisch loopt via het wel 
of niet behoren tot een religie.

Feminisme en                                                           
godsdienstkritiek

Is religie dan een vrijgeleide, een vrijplaats 
om zaken toe te laten die we als vrouwon-
vriendelijk of onderdrukkend ervaren en 
waar we in andere omstandigheden als 
feministen zouden tegen protesteren? Een 
pleidooi voor “la libre pensée”, voor het 
kritisch denken, omvat uiteraard ook het 
recht op godsdienstkritiek. Voor atheïsten 
kan dit de persoonlijke verwerping van 
elk godsdienstig denken betekenen en het 
recht op persoonlijke voorkeuren qua le-
venshouding, ethische en sociaalpolitieke 
keuzes, los van religieuze kaders. Voor 
gelovigen kan dit een kritische houding 
betekenen, zonder dat de religie in haar ge-
heel verworpen wordt.

Het is belangrijk in deze een onderscheid 
te maken tussen religie als institutie (Kerk, 
paus, ayatollah, imams en andere gezags-
dragende godsgeleerden5) en het indivi-
duele geloof en de manier waarop mensen 
daar vorm willen aan geven.

Lang niet alle gelovigen volgen de spiri-
tuele hiërarchie maar geven daarentegen 
hun eigen, moderne, interpretatie aan de 
heilige teksten. Ook feministen doen dat en 
verzetten zich tegen een eeuwenlange, door 
mannen geïnstitutionaliseerde eenzijdige 
lectuur. Dit geldt voor christelijke femi-
nisten (bij wie dat al jaren de traditie is), 
maar zeker ook voor  moslimfeministen zo-
als  bv Fatima Mernissi en Amina Wadud.

In Feminism in Islam ziet Margot Badran 
het als volgt: “The key concepts of Islamic 
feminism are the Qur’anic principles of 
gender equality and social justice. Equa-
lity and justice cannot be fully actualized 
within the patriarchal system. Islamic fe-
minism is trying to advance the islamic 
message and to expel  the traces of partiar-
chy from islam.” (Badran, 2009: 323)
En: “rational thinking and independent 
investigation of religious sources, is the 
basic methodology of Islamic feminism” 
(Badran, 2009:324)

Deze bevrijdingsbeweging stuit weliswaar 
op veel weerstand van conservatieve en 
patriarchale stromingen binnen de islam, 
vooral in landen waar de politieke islam 
misbruikt wordt door de machthebbers, 
maar dit doet niets af aan de legitimiteit 
ervan. Misschien is het juist aan seculiere 
democratieën om deze strijd te faciliteren 
bij ons, waar wel vrijheid van mening en 
van godsdienstbeleving is. Het is belang-
rijk dat feministen hier zich solidair op-
stellen en het emancipatiestreven hier en 
ginder ondersteunen met respect voor de 
eigen weg die moslima’s hier en ginder 
kiezen. 

In deze strategie horen het aanklagen 
van politiek extremisme, geweld en on-
derdrukking thuis, evenals de dialoog, 
hoe moeilijk soms ook, over politieke en 
morele keuzes. Dit kan echter beter niet 
vanuit een paternalistische, superieure 
houding gebeuren, en moet gepaard gaan 
met de bereidheid van het westen om onze 

eigen motieven in de belangenstrijd op het 
slagveld van de wereldorde in vraag te 
stellen (bv. wat doen wij in Afghanistan, 
wie wil een oorlog met Iran, en waarom?).

De individuele gelovige bij ons kan ech-
ter niet blindelings aansprakelijk gesteld 
worden, noch voor terroristische daden 
van geloofsgenoten, noch voor wetten 
die vrouwen onderdrukken in een aantal 
landen waar de religie tegen hen gebruikt 
wordt, noch voor woorden van religieuze 
gezagsdragers.

Godsdienstvrijheid versus   
vrouwenrechten

Recht op een eigen religieuze beleving 
betekent uiteraard niet dat dan alles moet 
kunnen als het maar religieus gefundeerd 
is. Godsdienstvrijheid is een mensenrecht, 
maar is, zoals alle mensenrechten, niet ab-
soluut. Waar religie in conflict komt met 
andere mensenrechten, zoals het recht 
op de fysieke integriteit in het geval van 
besnijdenis of huwelijksdwang, moet de 
wetgever optreden en bescherming bieden. 
De afweging die steeds moet gemaakt wor-
den is in hoeverre religie dwang uitoefent 
en in hoeverre de vrijheid (van denken, 
van meningsuiting van het individu en van 
anderen) in het gedrang komt. 

Artikel 9 van de Europese Conventie van 
de Rechten van de Mens is hierover zeer 
duidelijk: beperking van de godsdienst-
vrijheid en van de vrijheid zijn religie in 
het openbaar te belijden en religieuze ge-
boden en voorschriften na te leven, kan 



99 I JAARGANG  46  NUMMER  2  I  ZOMER 2012

Feminisme  en  religie  -   Kitty Roggeman

slechts bij wet en “in het belang van de 
openbare veiligheid, voor de bescherming 
van de openbare orde, gezondheid of ze-
delijkheid of de bescherming van de rech-
ten en vrijheden van anderen.”6

Dit laatste is voor interpretatie vatbaar. 
Niet iedereen houdt er dezelfde opvatting 
op na over wanneer de openbare orde ver-
stoord wordt, of in welke mate de rechten 
en vrijheden van anderen geschaad worden 
door bepaalde religieuze praktijken. Voor 
veel feministen bv. is het dragen van een 
hoofddoek een teken van onderdrukking, 
een bewijs dat de islam de gelijkheid van 
mannen en vrouwen niet aanvaardt, ver-
mits aanbevolen of voorgeschreven wordt 
door de koran dat vrouwen best hun haren 
bedekken (en ook daar is veel discussie 
over onder moslims: hoe en wie interpre-
teert de teksten, hoe vroom wil/moet men 
zijn in het naleven ervan?). Het is even-
wel niet aan niet-gelovigen om gelovigen 
de les te spellen over hoe ze hun teksten 
moeten lezen en welke praktijken ze wel of 
niet aanvaarden en toepassen. Critici van 
religieuze symbolen of praktijken bezon-
digen zich bovendien vaak aan een gebrek 
aan kritiek wat betreft de eigen normen en 
waarden en de rationele gefundeerdheid 
ervan, bv. ten aanzien van kledingcodes 
die ook bij ons verschillende kledij voor 
vrouwen en mannen voorschrijven volgens 
dictaten van traditie, mode, fatsoen, en zich 
steeds wijzigende normen over wat en hoe-
veel bloot men accepteert, enz.

Het is betreurenswaardig dat dit debat 
weinig gevoerd wordt en, zo ja, onmiddel-
lijk belandt in een repressieve sfeer, boven 
de hoofden van de betrokkenen, zonder 
een noemenswaardige dialoog met deze 
betrokkenen.7 Noch het feminisme, noch 
het streven naar een meer harmonieuze sa-
menleving zijn gebaat bij dergelijk pater-
nalisme. Democratie veronderstelt dat ook 
minderheden mee de spelregels bepalen. 
Dit houdt o.m. ook medezeggingsrecht in 
van moslims en van moslimvrouwen in de 
interpretatie van wat men verstaat onder in-
breuken op de openbare orde, op het recht 
op vrije meningsuiting, op de bedreiging 
van de vrijheid van anderen.

Good practices zijn er wel, bv. het inte-
ressante werkboekje Culturele diversiteit 
in het onderwijs, waar de auteurs op een 
genuanceerde wijze (niet vanuit verboden 

en “ze moeten zich maar aanpassen”) aan 
de hand van concrete cases oplossings-
methodes aanreiken om met problemen 
zoals hoofddoeken, deelname aan of ge-
mengdheid bij sportactiviteiten e.d. in 
scholen, om te gaan. (Overbeke, Foblets en 
Brems, 2009).

Ook de hogervermelde rapporten van 
de Interculturele Dialoog zijn een goed 
voorbeeld van respect voor minderheden 
en concrete oplossingen in een sfeer van 
wederzijdse tolerantie en bereidheid om 
elkaar tegemoet te komen in het zoeken 
naar oplossingen waarin iedereen zich zou 
kunnen vinden.  

Er is helaas momenteel weinig (politieke) 
wil aanwezig in onze samenleving om naar 
de (vrouwen van) de etnisch-culturele min-
derheid te luisteren en open te staan voor 
hun zienswijzen en argumenten. Stand-
punten en keuzes van moslimvrouwen 
worden afgedaan als “ze staan onder druk 
van de gemeenschap, hun vader of man of 
broers” en aan hun vrij oordeelsvermogen 
wordt getwijfeld. De gevallen van meis-
jes die daadwerkelijk onder druk werden 
gezet en in hun familie geen eigen keuzes 
konden maken (of zich daaruit hebben los 
gestreden), worden vaak overdreven in de 
verf gezet en in de media opgeblazen, zodat 
de indruk gecreëerd wordt bij de publieke 
opinie dat alle moslimmeisjes en -vrouwen 
in naam van de religie onderdrukt worden 
door hun mannelijke geloofsgenoten en dat 
zulks inherent is aan dat geloof.

Rocking the boat without          
falling off 8

De meest fundamentele eis van het femi-
nisme is het zelfbeschikkingsrecht van 
vrouwen. Zelfbeschikking over eigen lijf 
en leden, over eigen leven. Eigen keu-
zes maken. Dat die keuzes altijd omge-
vingsbepaald zijn (iedereen wordt altijd 
beïnvloed door allerlei factoren, actoren, 
omstandigheden, enz., zuiver vrije keuze 
bestaat niet), doet niet af aan het fundamen-
teel recht op eigen keuzes. Voor vele vrou-
wen wereldwijd betekent dit de verwerping 
van religie en religieus geïnspireerde ge-
dragsregels. Voor vele vrouwen wereld-
wijd betekent dit echter het zoeken naar 
een derde weg: ze willen geen slaafse 
onderwerping, maar ook geen verwer-
ping van hun religie. Ze willen een eigen 

emancipatiemodel ontwikkelen binnen een 
religieus kader en zetten zich af tegen een 
al te eenzijdig westerse invulling van het 
begrip vrouwenbevrijding. 

Nogal wat vrijzinnigen twijfelen, vanuit 
hun eigen opvattingen, over de zin van 
deze onderneming en zijn van mening dat 
elke religie in se gendergelijkheid in de 
weg staat. Het staat iedereen vrij  daar zo 
over te denken en dan ook niet voor deze 
weg te kiezen, maar uit respect voor de 
mensenrechten moet het vrijheidsstreven 
van andersdenkenden ook erkend worden.

In Fundamentalism and Women in World 
Religions verzamelden Sharma en Young 
(Sharma en Young, 2007) papers van 
vrouwen uit de grote wereldreligies (hin-
doeïsme, boeddhisme, confucianisme, 
joodse en christelijke godsdienst, islam) 
die de agency en de wil tot agency van 
vrouwen aantonen. Centraal staat daarin 
niet alleen het emancipatie- en zelfbe-
schikkingsverlangen van vrouwen bin-
nen hun religieuze gemeenschap, maar 
ook de bredere maatschappelijke bekom-
mernis over een rechtvaardige organisa-
tie van de samenleving. Dat in bepaalde 
gemeenschappen soms toch nog een meer 
traditionele opvatting over mannen- en 
vrouwenrollen, ook door voorvechtsters 
van vrouwenemancipatie, aanvaard wordt, 
heeft vaak te maken met o.m. de noodzaak 
van de bescherming van verwantschaps- 
en familiestructuren in landen waar so-
ciaaleconomische problemen van schaarste 
en armoede meer bepalend zijn dan in onze 
meer individualistisch georiënteerde wel-
vaartsmaatschappij. Dit doet echter niet af 
aan het principieel streven van de vrouwen 
naar meer rechten en meer gelijkheid. Ook 
tijdens de recente Arabische lente heeft het 
emancipatie- en vrijheidsstreven van de 
vrouwen in de diverse landen zich duidelijk 
gemanifesteerd. Velen claimden een eigen 
vorm van bevrijding, niet noodzakelijk 
volledig op westerse leest geschoeid, vaak 
binnen het kader van hun religie. 

Dat het westen het daar moeilijk mee heeft 
vanuit de aanname dat “wij” weten wat 
best is, verandert niets aan de legitimiteit 
van de bevrijdingsstrijd van andersdenken-
den. We moeten bovendien inzien dat onze 
recepten ook niet altijd werken: vrouwen-
bevrijding is ook in het seculiere westen 
nog lang niet gerealiseerd. Nog steeds 



I 100 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

bepalen genderstereotypen in grote mate 
de maatschappelijke positie en participa-
tie van vrouwen en blijven hardnekkige 
onevenwichten en ongelijkheden voort-
bestaan op gebied van politieke verteg-
enwoordiging, loon- en inkomenskloof, 
glazen plafond, seksueel geweld, enz. 
Dit geldt voor alle vrouwen, en het is aan 
hen om hun eigen bevrijdingsproces, de 
emancipatiestrijd zelf te voeren, zonder 
betutteling of al dan niet goed menende 
inmenging.

Conclusie

De meningsverschillen sluiten de dialoog 
en een kritische houding niet uit, maar po-
neren niet d’office het eigen enige gelijk. 
Dit sluit ook godsdienstkritiek niet uit. 
Sommigen jammeren: mogen we dan 
niets meer zeggen over godsdienst zonder 
als racist bestempeld te worden? Het is 
evident dat ieder recht heeft op een eigen 
oordeel over godsdienst en bepaalde re-
ligieuze praktijken, en daar een kritische 
houding kan in aannemen. Maar dat is iets 
anders dan blindweg verbieden en misprij-
zen en geen ruimte laten aan de dialoog en/
of de diversiteit. We hoeven het niet over 
alles eens te zijn, we hoeven niet allemaal 
in de pas te lopen, als we elkaar maar de 
ruimte laten.

In die ruimte kan de discussie dan terug-
gevoerd worden tot de échte problemen: 
de sociaaleconomische ongelijkheid, de 

etnische en seksediscriminatie, de neo-
liberale ideologie, het neokolonialisme, de 
machtsonevenwichten in elke samenleving 
en waar iedereen, gelovig of niet, van an-
dere etnische afkomst of autochtoon, mee 
te maken krijgt.

Vrouwenemancipatie, feminisme over-
stijgt de kloof tussen wel of niet gelovig. 
De vrouwenbeweging doet er goed aan de 
gemeenschappelijkheid te honoreren, over 
de diversiteit heen, door feminisme en reli-
gie niet als onoverkomelijke tegenstelling 
te poneren en de focus te leggen op de dis-
criminatie en de sociaaleconomische on-
derdrukkingsmechanismen die alle vrou-
wen in meerdere of mindere mate treffen 
en waar we best samen tegen strijden.

Bibliografie:

Abicht Ludo (2007). De Verlichting Van-
daag. Houtekiet.
Ahmed Leila (2011). The Veil’s Resur-
gence, from the Middle East to America. 
Yale University Press New Haven and 
London.
Alsanea Rajaa (2005). Girls of Riyadh. 
Pinguin Books. 
Amara Fadela (2003). Ni Putes Ni Soumi-
ses. La Découverte.
Amin Galal (2006). The Illusion of Pro-
gress in the Arab World. A Critique of 
Western Misconstructions.
Arnaut K., Bracke S., Ceuppens B., De 
Mul S., Fadil N., Kanmaz M. (2009). 

Een leeuw in een kooi. De grenzen van het 
multiculturele Vlaanderen, Amsterdam, 
Meulenhoff/Manteau.
Badran Margot (2009). Feminism in Islam, 
Secular and Religious Convergences. One-
world Oxford.
Baharak Bashar (2011). Djenghis, 
democratie en vrouwen. Een Iraanse van 
Gent naar Cairo. Epo.
Bendadi Samira (2008). Dolle Amina’s. 
Feminisme in de Arabische wereld. 
Meulenhof.
Blontrock Lydia (1988). “De vrouw bin-
nen verschillende religieuze levensbes-
chouwelijke stromingen. De vrouw in het 
vrijzinnig humanisme” in: NVR nr. 22, pp. 
26-29. 
Boujdaine Saida (2006). Het boek Saida. 
Meulenhof Manteau.
Brems Eva (2005). in: Coene & Longman, 
Eigen Emancipatie eerst. Academia Press 
Gent
Brion Fabienne (ed.) (2004). Féminité, 
minorité, islamité. Questions à pro-
pos du hijab, Academia Bruylant, 
Louvain-la- Neuve.
Brolsma Marjet en Fogteloo Margreet 
(2002). “Susan Moller Okin, Feministe van 
het eerste uur” in: De Groene Amsterdam-
mer, 9 november 2002. 
Catherine Lucas (1997). Islam voor onge-
lovigen. Epo.
Catherine Lucas (2007). Van morendoders 
tot botsende beschavingen. De duizendja-
rige oorlog tegen de islam. Epo.
Cahiers Marxistes, Le féminisme à 
l’épreuve du multiculturalisme, oct.nov. 
2008, n° 238.
Coene Gily  en Longman Chia (red) (2005). 
Eigen Emancipatie eerst ? Over de rechten 
en representatie van vrouwen in een mul-
ticulturele samenleving, Academia Press 
Gent.
Coene Gily (2009). “Feminisme, huma-
nisme en multiculturaliteit” in: Antenne, 
jg 29, nr.2 Commissie voor Interculturele 
Dialoog, Syntheseverslag. December 2004 
(internet)
Debusschere Barbara (2004). “Paus vindt 
feminisme dodelijk voor het gezin” in: De 
Morgen, 2 augustus 2004.
Delphy Christine (2008). Classer, dominer. 
Qui sont “les autres”? La Fabrique.
Delphy Chtistine (2010). Un universalisme 
si particulier, Féminisme et exception fran-
çaise. Syllepse.
Dequeecker Ida & Roggeman Kitty (2008). 
“Atheïsme, feminisme en de hoofddoek.



101 I JAARGANG  46  NUMMER  2  I  ZOMER 2012

Feminisme  en  religie  -   Kitty Roggeman

Bedenkingen bij: Johan Sanctorum (red.): 
De islam in Europa: dialoog of clash”, in: 
Vlaams Marxistisch Tijdschrift, jg. 42 nr. 4.
El Saadawi Nawal (1997). The Nawal El 
Saadawi Reader. Zed Books London New 
York.
Faith Wambura Ngunjiri (2010). Spiritual 
Leadership in Africa. New York Sunny 
Press.
Goldman Henri (2011). Le rejet français de 
l’islam, PUF.
Guide du Respect (2007). Ni Putes Ni Sou-
mises. Edition belge. Le Cherche Midi.
Jacquemain Marc en Rosa-Rossa Nadine 
(2008). Du bon usage de la laïcité. Aden.
Kabbani Rana (1989). Brief van een islami-
tische vrouw. Contact.
Loewenthal Troetje (2003). “Gegijzelde Is-
lam” in: Lover 2003 nr 1.
Lux-Sterritt & Mangion Carmen M. 
(2011). Gender, Catholicism and Spiritua-
lity, Palgrave Macmillan.
Mernissi Fatima (1983). Achter de slui-
er, De islam en de strijd der seksen. 
Geuzenpocket.
Mernissi Fatima (1993). Islam and demo-
cracy, Fear of the Modern World. Virago 
Press.
Michielsens Magda (2009). “Gender en 
Humanisme, Voor een combattief vrij-
zinnig feminisme”, in: Antenne, jg 29, nr 2.
Michielsens Magda (2010). “Vol ongeloof. 
Zwijgen of spreken?”, onuitgegeven paper, 
lezing  in de reeks Onze Waarden. Welke 
toekomst voor het humanisme?, universiteit 
Antwerpen 17 maart 2010.
Mohanty Talpade Chandra(2003). Femi-
nism without borders, Duke University 
Press.
Moller Okin Susan (1999). “Is multicultu-
ralism bad for women?” In: Cohen Joshua 
e.a. (eds). Princeton University Press.
Overbeke Adriaan, Foblets Marie-Claire en 
Brems Eva (2009). Culturele diversiteit in 
het onderwijs, Een werkboek, Acco Leu-
ven, Den Haag.
Pinsky Dina (2010). Jewish Feminists, 
Complex Identities and Active Lives. Uni-
versity of Illinois Press.
Rapport des Assises de l’Interculturalité, 
novembre 2010 (internet : www.diversite.
be) (Kabinet Gelijke Kansen J. Milquet)
Ruether Radford Rosemary (2005). God-
desses and the Divine feminine. A Western 
religious history. University of California 
Press, Berkely.
Sanctorum Johan (Ed.) (2008). De islam in 
Europa: dialoog of clash? Van Halewijck.

Sassoon Isaac (2011). The status of Wo-
men in Jewish Tradition. Cambridge Uni-
versity Press.
Scheffer Paul (2007). Het land van aan-
komst. De Bezige Bij.
Scott Joan W. (2009). Sexularism. Ur-
sula Hirschmann Annual lecture on Gen-
der and Europe. www.eui.eu/RSCAS/
publications.
Selim Nahed (2005). Zwijgen is verraad. 
Van Gennep.
Sharma, Arvind and Young Katherine 
K. (2007). Fundamentalism and Women 
in World Religions. New York, London: 
T&T Clark.
Stevaert Steve (ed.) (2005). Ander Geloof. 
Naar een actief pluralisme in Vlaanderen. 
Davidsfonds, Leuven
Teibel Amy (2011). Gender segregation 
on rise in Israel. Associated Press.
Van Bommel Abdulwahid (red.) (2005). 
Islam en de rechten van vrouwen. Forum 
Utrecht.
Van Rooy Sam en Van Rooy Wim (red.) 
(2010) Kritische Essays over een Politieke 
Religie, Brussel ASP.
Van Vossole Anke (2010). “Hoofddoek, 
boerka of nikab? Religieuze symbolen en 
kledij vanuit een mensenrechtenperspec-
tief.” Nieuwsbrief Amnesty International, 
Focus op Vrouwen, 10e jg nr 3.
Verhofstadt Dirk (2006). De Derde Femi-
nistische Golf, Houtekiet.
Vermeersch Etienne (2010) “De islam en 
de hoofddoek in België, een bredere bena-
dering” Internetdocument. 
Wadud Amina (1999). Qur’an and Wom-
an: Rereading the Sacred Tekst from a 
Women’s Perspective, Oxford University 
Press
Woodward Alison (2009). “Humanisme: 
de vriend van het feminisme? Hoe zit het 
met Gender?” In: Antenne, jg. 29, nr 2.

Noten:

1 Fillard Claudette (Ed.) (2009). Elizabeth Cady 

Stanton. Naissance du feminisme américain à 

Seneca Falls, Lyon ENS Editions.
2 Michielsens Magda (2010), voormalig 

hoogleraar vrouwenstudies UA,  in een onge-

publiceerd statement voor  een door de Neder-

landstalige Vrouwenraad georganiseerd Dub-

belgesprek. (22 november 2010).
3 Zie talrijke opiniebijdragen in De Standaard 

over de laatste jaargangen.

4 Olympe de Gouges die in 1791 een “Déclara-

tion des droits de la Femme et de la Citoyenne” 

schreef, moest dit bekopen met de guillotine.
5 Bijna altijd mannen (joods-katholieken); 

protestanten en anglicanen hebben vrouwelij-

ke dominees en priesters, moslims aanvaarden 

vrouwelijke imams. Veel gelovigen accepteren 

niet blindelings de autoriteit van pausen, bis-

schoppen en imams en eisen het recht op om zelf 

inhoud te geven aan hun geloof. De koran moe-

digt moslims daartoe aan, de islam kent niet één 

centraal gezag.
6 Europese Conventie van de Rechten van de 

Mens, Artikel 9, §1 en 2.
7 De in opdracht van de overheid gevoerde “in-

terculturele dialoog” leverde twee rapporten op 

waar tot op heden niets mee gedaan werd, ze 

werden algemeen beschouwd als te verregaand 

in de toegevingen aan de moslimcultuur. Refe-

rentie: zie bibliografie
8 Ik ontleen deze beeldspraak aan Faith Wam-

bura Ngunjiri (2010) 


