Feminisme

Feminisme en religie

Kitty Roggeman

De multiculturele samenleving plaatst ons
voor nieuwe uitdagingen. Met de migra-
tiestromen uit moslimlanden lijkt het als-
of religie terug van weggeweest is en een
(nieuwe) bedreiging vormt voor de moei-
zaam bevochten vrouwenbevrijding. De
vraag stelt zich of feminisme en multicul-
turaliteit, en bij uitbreiding feminisme en
religie, wel compatibel zijn.

Het is niet toevallig dat we in dit tijdperk
met deze vraag geconfronteerd worden. De
migratiestromen, de veranderde geopoli-
ticke wereldorde, de economische crises
hebben de maatschappelijke verhoudin-
gen grondig dooreengeschud. De multicul-
turele samenleving is een feit, de samen-
levingsproblemen vragen om oplossingen.
De rol en plaats van religie en religieuze
praktijken komen hierbij weer breed in de
picture.

Ik wil eerst ingaan op de maatschappelij-
ke en ideologische context waarin we de
vraagstelling moeten situeren. Verder wil
ik het hebben over de verhouding tussen
religie, godsdienstvrijheid, vrije menings-
uiting en de mensenrechten. Tenslotte
wil ik de mogelijke link tussen religie en
feminisme herwaarderen, in een poging
om strategieén van inclusie te privilegiéren
tegenover uitsluitingsstrategieén.

s feminisme per definitie anti-
religieus?

Het moderne feminisme is geboren in de
19de eeuw in christelijke gemeenschap-
pen in de VS. O.m. methodiste Elizabeth
Stanton stichtte in 1869 de eerste National
Woman Suffrage Association. Deze or-
ganisatie, zoals wat later tal van andere
protestantse vrouwenverenigingen, kwam
op voor politieke rechten en burgerrechten
van vrouwen. Zij voerden deze strijd vanuit

JAARGANG 46 NUMMER 2 | ZOMER 2012

Niemand is gebaat bij
vrijzinnig fanatisme dat de oorlog
verklaart aan gelovigen, van
welke religie dan ook, maar vooral
moslims stigmatiseert en zodoende
mee een antimigrantendiscours
en verkapt racisme voedt.

een christelijk ideaal van sociale rechtvaar-
digheid (ze waren trouwens ontstaan uit de
beweging voor de afschaffing van de sla-
vernij en de rechten van de zwarten waarin
zeer veel vrouwen actief waren) en claim-
den o.m. het recht om de bijbelteksten te
interpreteren en te actualiseren.' De suf-
fragettebeweging en de strijd voor rech-
ten van vrouwen op onderwijs einde 19de
eeuw, eerste helft 20ste eeuw, groepeerde
christelijke en liberale vrouwenorganisa-
ties, wereldwijd.

In het min of meer geseculariseerde westen
van de tweede helft van de 20ste eeuw leefde
bij ons de idee dat sociale emancipatie (van
de vrouwen, van de werkende klasse) zich
het beste kon ontwikkelen door zich van
kerk en religie te ontvoogden. Socialisten,
marxisten en andere linksen stelden zich
antireligieus op en verzetten zich tegen
de dominantie van de christelijke kerk in
het publieke leven en aan de zijde van de
machthebbers. Ethische
op het gebied van seksuele moraal, voor-

tegenstellingen

behoedmiddelen, abortus, dreven een wig
tussen enerzijds de voorstanders van meer
persoonlijke vrijheid en sociale gelijk-
heid en anderzijds de meer conservatieve
krachten die de
bleven verdedigen. Vrijzinnigen, helemaal

“traditionele” waarden
niet altijd linksen, voerden vooral op de
ethische thema’s strijd tegen de kerk en de
clerus. De aanname vandaag is dat feminis-
ten zich toen vooral in dit antireligieckamp
bevonden en dat zodoende feminisme zich
eigenlijk kantte tegen de godsdienst die
soms een meer traditioneel vrouwbeeld
heette uit te dragen.

Nochtans klopt dit beeld maar gedeeltelijk.
Er was natuurlijk de tegenstelling rond één
van de belangrijkste eisen van het femi-
nisme van de tweede golf (vanaf ca. 1970)
voor de depenalisering van abortus, strijd
waarin de christelijke vrouwenbeweging
niet meeging. Maar er was wel degelijk
een sterke christelijke vrouwenbeweging
die net zo goed opkwam voor feminis-
tische eisen zoals o.m. gelijke tewerkstel-
lingskansen, gelijk loon voor gelijk werk,
strijd tegen geweld op vrouwen, gelijke
onderwijs- en opleidingskansen, voor
meer evenwicht in de politieke verte-
genwoordiging en de beslissingsmacht.
Het is een reductionistische inschatting
van te stellen dat “Feminisme secula-
risme als het ware als vooronderstelling
[had]”’(Michielsens,2009:8). Behalve over
de abortuskwestie heeft de hele vrouwen-
beweging zich tamelijk eensgezind achter
heel wat feministische eisen geschaard.
Voorbeeld hiervan: de jaarlijkse be-
togingen van 1981 tot 1983 van het front
“Vrouwen tegen de Krisis” (sic), waarbij
duizenden vrouwen van ABVV, ACV, en
de autonome vrouwenbeweging door Brus-
sel trokken tegen beleidsmaatregelen die
vrouwen in de werkloosheid dreven. Ander
voorbeeld: de voormalige voorzitster van
de CVP (nu CD&V)-werkgroep Vrouw en
Maatschappij, Miet Smet, werd de eerste
minister (eerst staatssecretaris) voor eman-
cipatie van een door een christelijk premier
geleid kabinet. In die hoedanigheid nam zij
tal van initiatieven voor meer gelijkheid
M/V in het onderwijs, in de politieke verte-
genwoordiging, tegen geweld op vrouwen.
Vandaag is CD&V-senatrice (nu voorzit-
ster van de Senaat) Sabine de Béthune een
vurig verdedigster van quota voor vrouwen
en zij diende onlangs nog een wetsvoorstel
in over de uithuisplaatsing van daders van
partnergeweld.

951



Niemand die toen, niemand die vandaag de
vraag stelde of stelt of dat wel kan: chris-
ten zijn en opkomen voor de rechten van
vrouwen. Het deed er niet zo toe, behalve
in de abortuskwestie was godsdienst geen
echt breekpunt. Natuurlijk waren er wel
meningsverschillen over strategieén, over
hoe omgaan met gelijkheid en verschil,
over de sociaaleconomische wortels van
de sekse-ongelijkheid, over het bestrijden
van onrecht. Maar de breuklijnen verliepen
niet volgens de as seculier-religieus, maar
eerder volgens de tegenstelling conserva-
tief centrumrechts enerzijds en progressief
links anderzijds. De vraag of feminisme en
religie wel kunnen samengaan en hoe je
als maatschappij en als feminist(e) omgaat
met bepaalde religieuze praktijken is een
nieuw gegeven en gaat hand in hand met
het toenemend multiculturalisme en hoe we
(willen) omgaan met culturele en religieuze
verschillen.

Nieuwe godsdienst, nieuwe
bedreiging

Dat het extreemrechts discours zich vij-
andig opstelt tegenover vreemdelingen
die “onze waarden” niet delen, verbaast
niemand: xenofobie en racisme zijn hun
handelsmerk, zoveel is duidelijk. Proble-
matisch in deze materie is de opstelling van
een brede groep vrijzinnigen die zich, van-
uit een antireligieus discours, kanten tegen
de “nieuwe “godsdienst, nl. de islam en de
plaats van die religie in onze samenleving.

Ze beroepen zich hiervoor op de aanname
dat seculier denken per definitie bevrij-
dend is (la libre pensée, los van dogma’s
en goddelijke wetten), en beschouwen elk
religieus denken als achterlijk, want ir-
rationeel, dogmatisch, obscurantistisch.
Ze eisen het recht op om zich te verzetten
tegen de aanwezigheid van “een militante
islam in hun leefruimte”” en gebruiken grif
het argument dat de andere cultuur/religie
de man/vrouw-gelijkheid niet voorstaat.
Bekende auteurs zoals Geert Van Isten-
dael, Benno Barnard ( in: Sanctorum et
al, 2008), Dirk Verhofstadt (Verhofstadt,
2006) die zich voorheen nooit onderscheid-
den als voorvechters van vrouwenrechten,
werpen zich plotseling op als beschermers
van de moslimvrouwen en gebruiken dit
argument in een breed vertoog tegen de is-
lam. Dezelfde teneur vindt men in talrijke
stukken van filosoof Etienne Vermeersch

196

(Vermeersch, 2010), voormalig De Stan-
daardjournaliste en feministe Mia Door-
naert’, bij publicist Wim Van Rooy (Van
Rooy, 2010), om alleen maar enkele
Vlaamse protagonisten aan gene zijde van
het debat te noemen.

Er valt veel af te dingen op dit discours.
Waar vanuit christelijke hoek een meer
gematigde houding waarneembaar is (uit
zeltbehoud, godsdienstvrijheid is prioritair,
ook al is het niet helemaal dezelfde leer?) is
het ideologisch kader van de “vrijdenkers”
en van nogal wat feministen onthutsend
smal.

Terecht wijst professor mensenrechten
Eva Brems (in: Coene en Longman, 2005)
op het gevaar voor de vrouwenbeweging:
“De tegenstanders van een multiculturele
samenleving recupereren de vrouwen-
zaak om tegen multiculturele rechten te
argumenteren. Voor de vrouwenbewe-
ging is dit echter een vergiftigd geschenk.
De visie op de genderproblematiek die de
anti-multiculturalisten bijvoorbeeld in het
hoofddoekendebat propageren is namelijk
pre-emancipatorisch: het is een paternalis-
tische visie, die vrouwen niet wil bevrijden
maar beschermen. In plaats van vrouwen
meer keuzes te bieden, wil men hen keuzes
afnemen door verboden op te leggen...”
(Brems, 2005:152-153)

In haar lezing voor het Robert Schuman
Centre for advanced Studies (Scott, 2009
) betoogt feministe en historica Joan W.
Scott op overtuigende wijze dat in de wes-
terse geschiedenis secularisme zich heel
lang helemaal niet bezig gehouden heeft
met M/V-gelijkheid en de politieke en an-
dere rechten van vrouwen.

“I call into question the simple oppositions

— modern/traditional; secular/religious;
sexuality liberated/sexually oppressed;
gender equality/patriarchal  hierarchy;

West/East — from three different perspec-
tives. The first has to do with the history
of secularization which, I argue, makes it
clear that the equal status of women and
men was not a primary concern for those
who moved to separate church and state;
[...] And finally, I argue that, from a psy-
choanalytic perspective, secularism has not
resolved the difficulties that sexual diffe-
rence poses for social and political organi-
zation; it is rather one of the frames within

which those difficulties are addressed and
managed.” (Scott, 2009:1-2)

Scott bestrijdt het seculier vertoog dat de
superioriteit van secularisme tegenover
religie stelt in “a story of the linear evo-
lution of modernity”, waarin het seculier
ideaal de enige weg is naar vooruitgang,
emancipatie en bevrijding van religieus
traditionalisme en “prevails in the end”.
(Scott, 2009:3)

Scott pleit voor een bredere aanpak waar-
bij secularisme en religie in de problema-
tiek van genderongelijkheid en genderdis-
ciminatie niet zo absoluut tegenover elkaar
worden geplaatst. (Scott, 2009)

Verlichting en vrouwenrechten

Naast het argument van M/V-gelijkheid
worden de islam en de moslimcultuur
vaak gemeten aan hun verlichtingsgehalte.
Sinds 9/11 staat de islam in de hoofden
van velen voor: fanatisme, extremisme,
intolerantie (t.o. ongelovigen, joden, chris-
tenen), fundamentalisme en terrorisme.
En diegenen die nu niet meteen over ter-
roristisch gevaar spreken, zien de dreiging
op het morele vlak, als een aanval op
onze westerse waarden en onze seculiere
maatschappij, verworvenheden, zo heet
het, van de Verlichting. De moslimcultuur
en de islam worden op één hoop gegooid
en beschouwd als incompatibel met de
idealen van Gelijkheid, Vrijheid en Broe-
derlijkheid en onze joods-christelijke tra-
dities. Hierbij wordt voorbijgegaan aan de

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



FEMINISME EN RELIGIE - Kitty Roggeman

tekortkomingen van het Verlichtingsideaal,
onder meer wat betreft de gelijkheid M/V,
die niet meteen voorkwam in de eerste
“Déclaration des Droits de I’Homme et du

Citoyen”.4

Scott stelt vast dat “by the era of Thermidor
the new French political culture had defi-
nitely thrown away all grounds for any-
thing akin to parity between women and
men, ...” (Scott, 2009:2)

Het heeft nog meer dan een eeuw geduurd
voor vrouwen stemrecht kregen, en de juri-
dische gelijkheid is maar stapje voor stapje
gerealiseerd gedurende de 20ste eeuw en
dit dankzij de emancipatiestrijd van de di-
verse vrouwenbewegingen en feministen.

Ook wat de werking van onze democratie
betreft is het Verlichtingsideaal van vrijheid
en gelijkheid nog lang niet voor iedereen
gerealiseerd. Dus zo hoog moeten we niet
van de toren blazen met onze Verlichting,
er is nog heel wat werk aan de winkel en we
zouden best wel wat meer voor eigen deur
kunnen vegen voor we een beschuldigende
vinger uitsteken naar die “anderen”.

Ook wat een ander Verlichtingsideaal bet-
reft, nl. de veel aangehaalde scheiding tus-
sen Kerk en Staat, kunnen we best maar
eens in eigen boezem kijken. Zolang 70%
van ons onderwijs in katholieke handen is
maar wel door de staat betaald wordt, zo-
lang bijna al onze wettelijke feestdagen
christelijke feesten zijn, zolang de natio-
nale feestdag gevierd wordt met een mis,
zolang de bedieners van de katholieke
erediensten (waarvan vrouwen uitgesloten
zijn!) betaald worden door de belasting-
betaler, is het wel duidelijk dat ook bij ons
de scheiding van Kerk en Staat nog niet
bereikt is. De vraag is ook hoe dit principe
in te vullen. Voor sommigen betekent dit
dat alles wat met religie te maken heeft,
naar de privésfeer moet verdrongen wor-
den, voor anderen gaat het slechts over het
neutrale karakter van overheidsinstellingen
(bv. geen kruisbeelden in de gerechtsho-
ven), maar betekent dit geenszins dat re-
ligie niet in de openbare ruimte zichtbaar
aanwezig mag zijn.

De Franse feministe en onderzoekster bij
het CNRS, Christine Delphy, stelt dat “la
liberté de toutes les religions d’exister dans
I’espace public est un des fondements de la

JAARGANG 46 NUMMER 2 | ZOMER 2012

loi de séparation des Eglises et de I'Etat de
1905 en France” (Delphy, 2010:332)

En:

“Ce serait aberrant que par un renversement
pervers, aprés avoir obtenu la liberté de ne
pas croire (en Dieu), il faille aujourd hui
conquérir la liberté de croire! Ce pays est-
il voué de tomber d’une intolérance dans
I’autre?” (Delphy, 2010: 332)

Humanisme en feminisme

Historisch heeft de strijd van humanisten,
atheisten, socialisten en communisten tegen
de overheersende godsdienst zijn belang
gehad. Vrijzinnigen zijn terecht opgeko-
men voor het recht om niet te geloven, voor
het vrije denken, tegen religieuze dogma’s,
tegen de overheersing van de Kerk en het
opdringen van de christelijke moraal aan
wie niet tot die geloofsgemeenschap wen-
ste te behoren of gerekend te worden. Voor
vele feministen, ook binnen de christelijke
vrouwenbeweging, was deze strijd zeer be-
langrijk in de mate waarin voor vrouwen
zeltbeschikkingsrecht geéist werd over
eigen lijf en leven. Ethische kwesties zo-
als  seksualiteit, voorbehoedmiddelen,
moederschapsideologie, domeinen waar
de Kerk zich conservatief opstelde, zijn
bespreekbaar geworden en opengebroken
dankzij de feministen, ongelovigen maar
ook gelovigen die zich distantieerden van
de oude teksten en de opstelling van de
Kerk en de paus. Deze verworven vrijheid
betekent dat niet langer één ideologie aan
iedereen opgedrongen wordt. Ieder kan nu
keuzes maken, men kan zich onderwerpen
aan de christelijke leer of die verwerpen, of
die min of meer volgen, naar eigen goed-
dunken. Ook migranten staat het vrij hun
religie te verwerpen of niet, de koran zegt
uitdrukkelijk dat niemand verplicht mag
worden om te geloven. Dat er vaak sprake
is van sociale druk van de omgeving is een
sociologisch gegeven dat niet alleen voor
de moslimgemeenschap geldt. Ook chris-
tenen, ook vrijzinnigen worden in hun op-
voeding, onderwijs, vriendenkring in meer
of mindere mate beinvloed en (familie)tra-
dities en groepsgevoel wegen bij iedereen
op de eigen keuzes.

Essentieel is echter dat, binnen dit kader,
de vrijheid van levensbeschouwing en van
vrije meningsuiting voor iedereen gewaar-
borgd is.

Na twee eeuwen van strijd voor dit recht
is de tijd nu rijp voor een minder vijandige
houding tegenover religie in het algemeen.
Godsdienstvrijheid is een grondrecht en
een mensenrecht, en ook humanisten en
feministen hebben er alle belang bij dit
recht te verdedigen. Het gaat ook over hun
recht op vrije meningsuiting en vrijheid
van levensbeschouwing.

Niemand is gebaat bij vrijzinnig fanatisme
dat de oorlog verklaart aan gelovigen, van
welke religie dan ook, maar vooral mos-
lims stigmatiseert en zodoende mee een
antimigrantendiscours en verkapt racisme
voedt.

Een eenzijdige focus op religie en re-
ligieuze verschillen en praktijken als
oorzaak van alle ongelijkheid en samen-
levingsproblemen gaat voorbij aan de
sociaaleconomische realiteit en legt de
verantwoordelijkheid voor achterstand uit-
sluitend in het kamp van de moslims. Alle
achterstelling, discriminatie, ongelijkheid
en ongelijke behandeling is dan slechts te
wijten aan “hun” onaangepastheid, “hun”
onwil om te integreren.

Dat geldt dan zogenaamd des te meer voor
de vrouwen, die zich in naam van de is-
lam, zouden laten onderdrukken, en door
onaangepaste kledij hun eigen kansen
op emancipatie verkwanselen. De gods-
dienst wordt dan gezien als boosdoener, de
nieuwe vijand, en daardoor blijft men vaak
blind voor mechanismen van discriminatie
en achterstelling van een etnisch-culturele
minderheid binnen onze maatschappij.

In dit verband wijst Joan Scott ook op het
historisch deficit van het humanisme waar
dit zich zeer vaak essentialistisch opstelt,
met name in zijn benadering van de man-
vrouwverschillen. In de seculiere ideolo-
gie wordt de goddelijke voorbestemdheid
vervangen door “de natuur”: vrouwen zijn
nu eenmaal zus en zo (baarmoeder, andere
hersens, minder rationeel, enz.), en daar-
door tot een welomschreven maatschap-
pelijke rol “veroordeeld” (Scott, 2009).

Vandaag omarmen niet alle vrijzinnigen
een dergelijk essentialistisch uitgangspunt,
maar in de publieke ruimte van niet-gelovi-
gen leeft nog zeer sterk het “mannen komen
van Mars, vrouwen komen van Venus”-
geloof, en worden de sekseverschillen nog

971



steeds als “natuurlijk” en onveranderlijk
geconcipieerd. Traditionele opvattingen
over zogenaamd typisch vrouwelijke ei-
genschappen bepalen nog steeds in grote
mate de rolverdeling in de maatschappij
en binnen de gezinnen, en komen even
veel voor bij gelovigen (God heeft het zo
gewild) als bij niet-gelovigen (het is nu
eenmaal de natuur).

Dit is niet een probleem van wel of niet re-
ligieuze levensopvatting, maar wel van een
conservatieve, traditionalistische opstelling
die men in alle geledingen van de bevolk-
ing, bij alle levensbeschouwingen, terug-
vindt. “On n’aime ou on n’aime pas”, men
kan de discussie aangaan, dit bestrijden en
weerleggen, maar het is duidelijk dat de
breuklijn niet automatisch loopt via het wel
of niet behoren tot een religie.

Feminisme en
godsdienstkritiek

Is religie dan een vrijgeleide, een vrijplaats
om zaken toe te laten die we als vrouwon-
vriendelijk of onderdrukkend ervaren en
waar we in andere omstandigheden als
feministen zouden tegen protesteren? Een
pleidooi voor “la libre pensée”, voor het
kritisch denken, omvat uiteraard ook het
recht op godsdienstkritiek. Voor atheisten
kan dit de persoonlijke verwerping van
elk godsdienstig denken betekenen en het
recht op persoonlijke voorkeuren qua le-
venshouding, ethische en sociaalpolitieke
keuzes, los van religieuze kaders. Voor
gelovigen kan dit een kritische houding
betekenen, zonder dat de religie in haar ge-
heel verworpen wordt.

Het is belangrijk in deze een onderscheid
te maken tussen religie als institutie (Kerk,
paus, ayatollah, imams en andere gezags-
dragende godsgeleerdens) en het indivi-
duele geloof en de manier waarop mensen
daar vorm willen aan geven.

Lang niet alle gelovigen volgen de spiri-
tuele hiérarchie maar geven daarentegen
hun eigen, moderne, interpretatic aan de
heilige teksten. Ook feministen doen dat en
verzetten zich tegen een eeuwenlange, door
mannen geinstitutionaliseerde eenzijdige
lectuur. Dit geldt voor christelijke femi-
nisten (bij wie dat al jaren de traditie is),
maar zeker ook voor moslimfeministen zo-
als bv Fatima Mernissi en Amina Wadud.

198

In Feminism in Islam ziet Margot Badran

het als volgt: “The key concepts of Islamic
feminism are the Qur’anic principles of
gender equality and social justice. Equa-
lity and justice cannot be fully actualized
within the patriarchal system. Islamic fe-
minism is trying to advance the islamic
message and to expel the traces of partiar-
chy from islam.” (Badran, 2009: 323)

En: “rational thinking and independent
investigation of religious sources, is the
basic methodology of Islamic feminism”
(Badran, 2009:324)

Deze bevrijdingsbeweging stuit weliswaar
op veel weerstand van conservatieve en
patriarchale stromingen binnen de islam,
vooral in landen waar de politieke islam
misbruikt wordt door de machthebbers,
maar dit doet niets af aan de legitimiteit
ervan. Misschien is het juist aan seculiere
democratieén om deze strijd te faciliteren
bij ons, waar wel vrijheid van mening en
van godsdienstbeleving is. Het is belang-
rijk dat feministen hier zich solidair op-
stellen en het emancipatiestreven hier en
ginder ondersteunen met respect voor de
eigen weg die moslima’s hier en ginder
kiezen.

In deze strategie horen het aanklagen
van politiek extremisme, geweld en on-
derdrukking thuis, evenals de dialoog,
hoe moeilijk soms ook, over politicke en
morele keuzes. Dit kan echter beter niet
vanuit een paternalistische, superieure
houding gebeuren, en moet gepaard gaan

met de bereidheid van het westen om onze

eigen motieven in de belangenstrijd op het
slagveld van de wereldorde in vraag te
stellen (bv. wat doen wij in Afghanistan,
wie wil een oorlog met Iran, en waarom?).

De individuele gelovige bij ons kan ech-
ter niet blindelings aansprakelijk gesteld
worden, noch voor terroristische daden
van geloofsgenoten, noch voor wetten
die vrouwen onderdrukken in een aantal
landen waar de religie tegen hen gebruikt
wordt, noch voor woorden van religieuze
gezagsdragers.

Godsdienstvrijheid versus
vrouwenrechten

Recht op een eigen religieuze beleving
betekent uiteraard niet dat dan alles moet
kunnen als het maar religieus gefundeerd
is. Godsdienstvrijheid is een mensenrecht,
maar is, zoals alle mensenrechten, niet ab-
soluut. Waar religie in conflict komt met
andere mensenrechten, zoals het recht
op de fysieke integriteit in het geval van
besnijdenis of huwelijksdwang, moet de
wetgever optreden en bescherming bieden.
De afweging die steeds moet gemaakt wor-
den is in hoeverre religie dwang uitoefent
en in hoeverre de vrijheid (van denken,
van meningsuiting van het individu en van
anderen) in het gedrang komt.

Artikel 9 van de Europese Conventie van
de Rechten van de Mens is hierover zeer
duidelijk: beperking van de godsdienst-
vrijheid en van de vrijheid zijn religie in
het openbaar te belijden en religieuze ge-
boden en voorschriften na te leven, kan

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



FEMINISME EN RELIGIE - Kitty Roggeman

slechts bij wet en “in het belang van de
openbare veiligheid, voor de bescherming
van de openbare orde, gezondheid of ze-
delijkheid of de bescherming van de rech-

ten en vrijheden van anderen.”®

Dit laatste is voor interpretatie vatbaar.
Niet iedereen houdt er dezelfde opvatting
op na over wanneer de openbare orde ver-
stoord wordt, of in welke mate de rechten
en vrijheden van anderen geschaad worden
door bepaalde religieuze praktijken. Voor
veel feministen bv. is het dragen van een
hoofddoek een teken van onderdrukking,
een bewijs dat de islam de gelijkheid van
mannen en vrouwen niet aanvaardt, ver-
mits aanbevolen of voorgeschreven wordt
door de koran dat vrouwen best hun haren
bedekken (en ook daar is veel discussie
over onder moslims: hoe en wie interpre-
teert de teksten, hoe vroom wil/moet men
zijn in het naleven ervan?). Het is even-
wel niet aan niet-gelovigen om gelovigen
de les te spellen over hoe ze hun teksten
moeten lezen en welke praktijken ze wel of
niet aanvaarden en toepassen. Critici van
religieuze symbolen of praktijken bezon-
digen zich bovendien vaak aan een gebrek
aan kritiek wat betreft de eigen normen en
waarden en de rationele gefundeerdheid
ervan, bv. ten aanzien van kledingcodes
die ook bij ons verschillende kledij voor
vrouwen en mannen voorschrijven volgens
dictaten van traditie, mode, fatsoen, en zich
steeds wijzigende normen over wat en hoe-
veel bloot men accepteert, enz.

Het is betreurenswaardig dat dit debat
weinig gevoerd wordt en, zo ja, onmiddel-
lijk belandt in een repressieve sfeer, boven
de hoofden van de betrokkenen, zonder
een noemenswaardige dialoog met deze
betrokkenen.” Noch het feminisme, noch
het streven naar een meer harmonieuze sa-
menleving zijn gebaat bij dergelijk pater-
nalisme. Democratie veronderstelt dat ook
minderheden mee de spelregels bepalen.
Dit houdt o.m. ook medezeggingsrecht in
van moslims en van moslimvrouwen in de
interpretatie van wat men verstaat onder in-
breuken op de openbare orde, op het recht
op vrije meningsuiting, op de bedreiging
van de vrijheid van anderen.

Good practices zijn er wel, bv. het inte-
ressante werkboekje Culturele diversiteit
in het onderwijs, waar de auteurs op een
genuanceerde wijze (niet vanuit verboden

JAARGANG 46 NUMMER 2 | ZOMER 2012

en “ze moeten zich maar aanpassen”) aan
de hand van concrete cases oplossings-
methodes aanreiken om met problemen
zoals hoofddoeken, deelname aan of ge-
mengdheid bij sportactiviteiten e.d. in
scholen, om te gaan. (Overbeke, Foblets en
Brems, 2009).

Ook de hogervermelde rapporten van
de Interculturele Dialoog zijn een goed
voorbeeld van respect voor minderheden
en concrete oplossingen in een sfeer van
wederzijdse tolerantie en bereidheid om
elkaar tegemoet te komen in het zoeken
naar oplossingen waarin iedereen zich zou
kunnen vinden.

Er is helaas momenteel weinig (politieke)
wil aanwezig in onze samenleving om naar
de (vrouwen van) de etnisch-culturele min-
derheid te luisteren en open te staan voor
hun zienswijzen en argumenten. Stand-
punten en keuzes van moslimvrouwen
worden afgedaan als “ze staan onder druk
van de gemeenschap, hun vader of man of
broers” en aan hun vrij oordeelsvermogen
wordt getwijfeld. De gevallen van meis-
jes die daadwerkelijk onder druk werden
gezet en in hun familie geen eigen keuzes
konden maken (of zich daaruit hebben los
gestreden), worden vaak overdreven in de
verf gezet en in de media opgeblazen, zodat
de indruk gecreéerd wordt bij de publieke
opinie dat alle moslimmeisjes en -vrouwen
in naam van de religie onderdrukt worden
door hun mannelijke geloofsgenoten en dat
zulks inherent is aan dat geloof.

Rocking the boat without
falling off ®

De meest fundamentele eis van het femi-
nisme is het zeltbeschikkingsrecht van
vrouwen. Zelfbeschikking over eigen lijf
en leden, over eigen leven. Eigen keu-
zes maken. Dat die keuzes altijd omge-
vingsbepaald zijn (iedereen wordt altijd
beinvloed door allerlei factoren, actoren,
omstandigheden, enz., zuiver vrije keuze
bestaat niet), doet niet af aan het fundamen-
teel recht op eigen keuzes. Voor vele vrou-
wen wereldwijd betekent dit de verwerping
van religie en religieus geinspireerde ge-
dragsregels. Voor vele vrouwen wereld-
wijd betekent dit echter het zoeken naar
een derde weg: ze willen geen slaafse
onderwerping, maar ook geen verwer-
ping van hun religie. Ze willen een eigen

emancipatiemodel ontwikkelen binnen een
religieus kader en zetten zich af tegen een
al te eenzijdig westerse invulling van het
begrip vrouwenbevrijding.

Nogal wat vrijzinnigen twijfelen, vanuit
hun eigen opvattingen, over de zin van
deze onderneming en zijn van mening dat
elke religie in se gendergelijkheid in de
weg staat. Het staat iedereen vrij daar zo
over te denken en dan ook niet voor deze
weg te kiezen, maar uit respect voor de
mensenrechten moet het vrijheidsstreven
van andersdenkenden ook erkend worden.

In Fundamentalism and Women in World
Religions verzamelden Sharma en Young
(Sharma en Young, 2007) papers van
vrouwen uit de grote wereldreligies (hin-
boeddhisme,
joodse en christelijke godsdienst, islam)

doeisme, confucianisme,
die de agency en de wil tot agency van
vrouwen aantonen. Centraal staat daarin
niet alleen het emancipatie- en zelfbe-
schikkingsverlangen van vrouwen bin-
nen hun religieuze gemeenschap, maar
ook de bredere maatschappelijke bekom-
mernis over een rechtvaardige organisa-
tie van de samenleving. Dat in bepaalde
gemeenschappen soms toch nog een meer
traditionele opvatting over mannen- en
vrouwenrollen, ook door voorvechtsters
van vrouwenemancipatie, aanvaard wordt,
heeft vaak te maken met o.m. de noodzaak
van de bescherming van verwantschaps-
en familiestructuren in landen waar so-
ciaaleconomische problemen van schaarste
en armoede meer bepalend zijn dan in onze
meer individualistisch georiénteerde wel-
vaartsmaatschappij. Dit doet echter niet af
aan het principieel streven van de vrouwen
naar meer rechten en meer gelijkheid. Ook
tijdens de recente Arabische lente heeft het
emancipatie- en vrijheidsstreven van de
vrouwen in de diverse landen zich duidelijk
gemanifesteerd. Velen claimden een eigen
vorm van bevrijding, niet noodzakelijk
volledig op westerse leest geschoeid, vaak
binnen het kader van hun religie.

Dat het westen het daar moeilijk mee heeft
vanuit de aanname dat “wij” weten wat
best is, verandert niets aan de legitimiteit
van de bevrijdingsstrijd van andersdenken-
den. We moeten bovendien inzien dat onze
recepten ook niet altijd werken: vrouwen-
bevrijding is ook in het seculiere westen
nog lang niet gerealiseerd. Nog steeds

991



bepalen genderstereotypen in grote mate

de maatschappelijke positie en participa-
tie van vrouwen en blijven hardnekkige
onevenwichten en ongelijkheden voort-
bestaan op gebied van politieke verteg-
enwoordiging, loon- en inkomenskloof,
glazen plafond, seksueel geweld, enz.
Dit geldt voor alle vrouwen, en het is aan
hen om hun eigen bevrijdingsproces, de
emancipatiestrijd zelf te voeren, zonder
betutteling of al dan niet goed menende
inmenging.

Conclusie

De meningsverschillen sluiten de dialoog
en een kritische houding niet uit, maar po-
neren niet d’office het eigen enige gelijk.
Dit sluit ook godsdienstkritiek niet uit.
Sommigen jammeren: mogen we dan
niets meer zeggen over godsdienst zonder
als racist bestempeld te worden? Het is
evident dat ieder recht heeft op een eigen
oordeel over godsdienst en bepaalde re-
ligieuze praktijken, en daar een kritische
houding kan in aannemen. Maar dat is iets
anders dan blindweg verbieden en misprij-
zen en geen ruimte laten aan de dialoog en/
of de diversiteit. We hoeven het niet over
alles eens te zijn, we hoeven niet allemaal
in de pas te lopen, als we elkaar maar de
ruimte laten.

In die ruimte kan de discussie dan terug-
gevoerd worden tot de échte problemen:
de sociaaleconomische ongelijkheid, de

1100

etnische en seksediscriminatie, de neo-
liberale ideologie, het neokolonialisme, de
machtsonevenwichten in elke samenleving
en waar iedereen, gelovig of niet, van an-
dere etnische afkomst of autochtoon, mee
te maken krijgt.
Vrouwenemancipatie, feminisme over-
stijgt de kloof tussen wel of niet gelovig.
De vrouwenbeweging doet er goed aan de
gemeenschappelijkheid te honoreren, over
de diversiteit heen, door feminisme en reli-
gie niet als onoverkomelijke tegenstelling
te poneren en de focus te leggen op de dis-
criminatie en de sociaaleconomische on-
derdrukkingsmechanismen die alle vrou-
wen in meerdere of mindere mate treffen
en waar we best samen tegen strijden.

Bibliografie:

Abicht Ludo (2007). De Verlichting Van-
daag. Houtekiet.

Ahmed Leila (2011). The Veil’s Resur-
gence, from the Middle East to America.
Yale University Press New Haven and
London.

Alsanea Rajaa (2005). Girls of Riyadh.
Pinguin Books.

Amara Fadela (2003). Ni Putes Ni Soumi-
ses. La Découverte.

Amin Galal (2006). The Illusion of Pro-
gress in the Arab World. A Critique of
Western Misconstructions.

Arnaut K., Bracke S., Ceuppens B., De
Mul S., Fadil N., Kanmaz M. (2009).

Een leeuw in een kooi. De grenzen van het
multiculturele Vlaanderen, Amsterdam,
Meulenhoff/Manteau.

Badran Margot (2009). Feminism in Islam,
Secular and Religious Convergences. One-
world Oxford.

Baharak  Bashar  (2011).

democratie en vrouwen. Een Iraanse van

Djenghis,

Gent naar Cairo. Epo.

Bendadi Samira (2008). Dolle Amina’s.
Feminisme in de Arabische wereld.
Meulenhof.

Blontrock Lydia (1988). “De vrouw bin-
nen verschillende religieuze levensbes-
chouwelijke stromingen. De vrouw in het
vrijzinnig humanisme” in: NVR nr. 22, pp.
26-29.

Boujdaine Saida (2006). Het boek Saida.
Meulenhof Manteau.

Brems Eva (2005). in: Coene & Longman,
Eigen Emancipatie eerst. Academia Press
Gent

Brion Fabienne (ed.) (2004). Féminité,
minorité, islamité. Questions a pro-
pos du hijab, Academia Bruylant,
Louvain-la- Neuve.

Brolsma Marjet en Fogteloo Margreet
(2002). “Susan Moller Okin, Feministe van
het eerste uur” in: De Groene Amsterdam-
mer, 9 november 2002.

Catherine Lucas (1997). Islam voor onge-
lovigen. Epo.

Catherine Lucas (2007). Van morendoders
tot botsende beschavingen. De duizendja-
rige oorlog tegen de islam. Epo.

Cahiers Marxistes, Le féminisme a
I’épreuve du multiculturalisme, oct.nov.
2008, n° 238.

Coene Gily en Longman Chia (red) (2005).
Eigen Emancipatie eerst ? Over de rechten
en representatie van vrouwen in een mul-
ticulturele samenleving, Academia Press
Gent.

Coene Gily (2009). “Feminisme, huma-
nisme en multiculturaliteit” in: Antenne,
jg 29, nr.2 Commissie voor Interculturele
Dialoog, Syntheseverslag. December 2004
(internet)

Debusschere Barbara (2004). “Paus vindt
feminisme dodelijk voor het gezin” in: De
Morgen, 2 augustus 2004.

Delphy Christine (2008). Classer, dominer.
Qui sont “les autres”? La Fabrique.
Delphy Chtistine (2010). Un universalisme
si particulier, Féminisme et exception fran-
caise. Syllepse.

Dequeecker Ida & Roggeman Kitty (2008).
“Atheisme, feminisme en de hoofddoek.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



FEMINISME EN RELIGIE - Kitty Roggeman

Bedenkingen bij: Johan Sanctorum (red.):
De islam in Europa: dialoog of clash”, in:
Vlaams Marxistisch Tijdschrift, jg. 42 nr. 4.
El Saadawi Nawal (1997). The Nawal El
Saadawi Reader. Zed Books London New
York.

Faith Wambura Ngunjiri (2010). Spiritual
Leadership in Africa. New York Sunny
Press.

Goldman Henri (2011). Le rejet frangais de
I’islam, PUF.

Guide du Respect (2007). Ni Putes Ni Sou-
mises. Edition belge. Le Cherche Midi.
Jacquemain Marc en Rosa-Rossa Nadine
(2008). Du bon usage de la laicité. Aden.
Kabbani Rana (1989). Brief van een islami-
tische vrouw. Contact.

Loewenthal Troetje (2003). “Gegijzelde Is-
lam” in: Lover 2003 nr 1.

Lux-Sterritt & Mangion Carmen M.
(2011). Gender, Catholicism and Spiritua-
lity, Palgrave Macmillan.

Mernissi Fatima (1983). Achter de slui-
er, De islam en de strijd der seksen.
Geuzenpocket.

Mernissi Fatima (1993). Islam and demo-
cracy, Fear of the Modern World. Virago
Press.

Michielsens Magda (2009). “Gender en
Humanisme, Voor een combattief vrij-
zinnig feminisme”, in: Antenne, jg 29, nr 2.
Michielsens Magda (2010). “Vol ongeloof.
Zwijgen of spreken?”, onuitgegeven paper,
lezing in de reeks Onze Waarden. Welke
toekomst voor het humanisme ?, universiteit
Antwerpen 17 maart 2010.

Mohanty Talpade Chandra(2003). Femi-
nism without borders, Duke University
Press.

Moller Okin Susan (1999). “Is multicultu-
ralism bad for women?” In: Cohen Joshua
e.a. (eds). Princeton University Press.
Overbeke Adriaan, Foblets Marie-Claire en
Brems Eva (2009). Culturele diversiteit in
het onderwijs, Een werkboek, Acco Leu-
ven, Den Haag.

Pinsky Dina (2010). Jewish Feminists,
Complex Identities and Active Lives. Uni-
versity of Illinois Press.

Rapport des Assises de 1’'Interculturalité,
novembre 2010 (internet : www.diversite.
be) (Kabinet Gelijke Kansen J. Milquet)
Ruether Radford Rosemary (2005). God-
desses and the Divine feminine. A Western
religious history. University of California
Press, Berkely.

Sanctorum Johan (Ed.) (2008). De islam in
Europa: dialoog of clash? Van Halewijck.

JAARGANG 46 NUMMER 2 | ZOMER 2012

Sassoon Isaac (2011). The status of Wo-
men in Jewish Tradition. Cambridge Uni-
versity Press.

Scheffer Paul (2007). Het land van aan-
komst. De Bezige Bij.

Scott Joan W. (2009). Sexularism. Ur-
sula Hirschmann Annual lecture on Gen-
der and Europe. www.eui.eu/RSCAS/
publications.

Selim Nahed (2005). Zwijgen is verraad.
Van Gennep.

Sharma, Arvind and Young Katherine
K. (2007). Fundamentalism and Women
in World Religions. New York, London:
T&T Clark.

Stevaert Steve (ed.) (2005). Ander Geloof.
Naar een actief pluralisme in Vlaanderen.
Davidsfonds, Leuven

Teibel Amy (2011). Gender segregation
on rise in Israel. Associated Press.

Van Bommel Abdulwahid (red.) (2005).
Islam en de rechten van vrouwen. Forum
Utrecht.

Van Rooy Sam en Van Rooy Wim (red.)
(2010) Kritische Essays over een Politieke
Religie, Brussel ASP.

Van Vossole Anke (2010). “Hoofddoek,
boerka of nikab? Religieuze symbolen en
kledij vanuit een mensenrechtenperspec-
tief.” Nieuwsbrief Amnesty International,
Focus op Vrouwen, 10e jg nr 3.
Verhofstadt Dirk (2006). De Derde Femi-
nistische Golf, Houtekiet.

Vermeersch Etienne (2010) “De islam en
de hoofddoek in Belgi€, een bredere bena-
dering” Internetdocument.

Wadud Amina (1999). Qur’an and Wom-
an: Rereading the Sacred Tekst from a
Women’s Perspective, Oxford University
Press

Woodward Alison (2009). “Humanisme:
de vriend van het feminisme? Hoe zit het
met Gender?” In: Antenne, jg. 29, nr 2.

Noten:

!Fillard Claudette (Ed.) (2009). Elizabeth Cady
Stanton. Naissance du feminisme américain a
Seneca Falls, Lyon ENS Editions.
Magda (2010),

hoogleraar vrouwenstudies UA, in een onge-

Michielsens voormalig
publiceerd statement voor een door de Neder-
landstalige Vrouwenraad georganiseerd Dub-
belgesprek. (22 november 2010).

3 Zie talrijke opiniebijdragen in De Standaard

over de laatste jaargangen.

4 Olympe de Gouges die in 1791 een “Déclara-
tion des droits de la Femme et de la Citoyenne”
schreef, moest dit bekopen met de guillotine.
3 Bijna altijd mannen (joods-katholieken);
protestanten en anglicanen hebben vrouwelij-
ke dominees en priesters, moslims aanvaarden
vrouwelijke imams. Veel gelovigen accepteren
niet blindelings de autoriteit van pausen, bis-
schoppen en imams en eisen het recht op om zelf
inhoud te geven aan hun geloof. De koran moe-
digt moslims daartoe aan, de islam kent niet één
centraal gezag.

Europese Conventie van de Rechten van de
Mens, Artikel 9, §1 en 2.
" De in opdracht van de overheid gevoerde “in-
terculturele dialoog” leverde twee rapporten op
waar tot op heden niets mee gedaan werd, ze
werden algemeen beschouwd als te verregaand
in de toegevingen aan de moslimcultuur. Refe-
rentie: zie bibliografie
8 Ik ontleen deze beeldspraak aan Faith Wam-
bura Ngunjiri (2010)

1011



