Politieke Filosofie

Een dubbele kritiek

Marika Lysandrou

Hater' van de democratie, nostalgische
volgeling van het maoisme, dogmatische
promotor van de opstandige politiek, dat
zijn enkele beschuldigingen die op de deur
van Alain Badiou staan getimmerd.

In The Adventure of French Phil()saphy2
ontslaan zijn engagementen met denkers
als onder anderen Sartre, Deleuze en Fou-
cault hem zeker niet van dergelijke be-
schuldigingen, maar een overzicht van zijn
hele oeuvre doet dat dan wel weer. Hoewel.
Aspecten die voor het denken van Badiou
fundamenteel zijn — zoals de rol van de
filosofie met betrekking tot de politiek, de
aard van de gebeurtenis en de relatie tus-
sen waarheid en ethiek — die in de loop van
dit boek komen bovendrijven —, doen dat
eerder in oprispingen en barsten dan in de
centrale stroom van de argumentatie. Als
collectie van uiteenlopende essays en be-
sprekingen biedt de titel eerder sporadische
portalen dan een samenhangend verslag
van de door Badiou ingenomen posities
in de Franse filosofische en politieke situ-
atie. De hoofdstukken, die oorspronkelijk
tijdens verschillende tijdstippen zijn ver-
schenen, zijn moeilijk te plaatsen. Bijvoor-
beeld, in plaats van op de “huidige toestand
aan het filosofische front” te focussen, zo-
als de titel van zijn eerste essay suggereert,
verwijst dat stuk naar de toestand in 1977
toen deze tekst voor het eerst is verschenen.

Dit gezegd zijnde is Badiou bewonde-
renswaardig zonder angst in de kwesties
die hij te berde brengt in de loop van dit
boek. In het eerste hoofdstuk bijvoorbeeld
stelt hij dat de vraag “wat de betekenis is
geweest van Mei 687" er eentje is dat alle
filosofie bezighoudt. Op die manier dringt
hij moedig door tot de kern van hetgeen
zijn permanente preoccupatie zal zijn: wat
de rol van de gebeurtenis is, zoals die van
de opstand van 68, en wat de geleidelijke

1106

‘The Adventure of French
Philosophy’ geeft ongetwijfeld een
verhelderend inkijkje in de wereld
van Badiou aan diegenen die reeds
met diens filosofische en politieke

gedachten vertrouwd zijn.

verandering — hoewel momentaan — kan
betekenen. Verder is het doel dat hij zich
stelt ambitieus: een “dubbele kritiek for-
muleren (..) die zelf de reflectie is van de
historische activiteit van het proletariaat
om zich tot politieke klasse om te vormen”.
Nu stelt zich de vraag of Badiou zijn doel
wil bereiken op een eerder affirmatieve dan
wel op een louter incrementele wijze.

In het hoofdstuk met de titel “Het fascisme
van de aardappel” zet Badiou een scherpe
aanval in op Deleuzes theorie van de rhi-
zome (een benadering in het politieke den-
ken die het multivalente, niet-hiérarchische
denken bevoorrecht over binaire of dualis-
tische kennisconcepties). Hij stelt dat De-
leuzes en Guattari’s verkeerde lezing van
het marxistisch dialectische principe — zij

sz

lezen “één deelt zich in tweeén” als “één
wordt twee” — een fatale fout met politieke
vertakkingen is. Badiou maakt geen ge-
vangenen: “Wij willen Deleuze en Guat-
tari niet als ongeletterden aanmerken. We
zullen hen daarom als oplichters beschou-
wen.” Hoewel dit in zijn heftigheid grappig
kan lijken, is dit te rechtvaardigen in het
licht van de argumenten van Badiou. Hij is
zeer overtuigend in de manier waarop hij
aantoont dat als men “één in tweeén deelt”,
dat dan de eenheid van Eén precair lijkt
te worden. “Eén wordt twee” herbevestigt
weer de eenheid. Kortom, de twee uitspra-
ken hebben dezelfde polariserende impli-
caties, de ene is politiek conservatief, de

andere is progressief.

Badiou suggereert dat de rhizome door het
dialectisch principe te laten instorten en
door het antagonisme dat zo centraal staat

in de mobilisatie van het proletariaat, te
laten verminderen, tot politieke onverschil-
ligheid leidt: “Als de mensen niet meer hun
eigen politiek [en antagonismen] hebben,
dan zullen ze de politiek van hun vijanden
uitvoeren: de politieke geschiedenis veraf-
schuwt de leegte”. Dergelijke uitspraken, al
zijn ze aantrekkelijk, schreeuwen om een
verder bewijs van waarheid. Dat kan alleen
door bekendheid met zijn andere werken,
zoals The Meaning of Sarkozy (Verso,
2008) en Ethics (Verso, 2002), worden
verkregen. Om dit punt verder te illustreren
legt Badiou in Ethics uit dat emancipatoire
politiek op gelijk niveau met het kapitaal
in zijn formeel universalisme moet staan,
en dat deze politiek niet eenvoudig moet
reageren op het kapitalisme en dan mag
overgaan tot een feodale vorm van politiek.
Een dergelijke politiek zal uiteindelijk door
het kapitalistische systeem worden geassi-
mileerd. Zonder deze verwijzingen zal de
leek als lezer echter in de duisternis blijven
rondtasten.

De moeilijkheid om zich door dit boek
heen te worstelen wordt door de standpunt-
wisselingen van Badiou veroorzaakt. Zoals
Bruno Bosteels in zijn inleiding opmerkt,
is er sprake van een ontwikkeling in het
denken van de filosofie van Badiou: terwijl
hij de filosofie aanvankelijk als het keuken-
hulpje van de politiek beschouwde, zou hij
later, in de jaren 1980, de politiek beschou-
wen als één van de vier voorwaarden van
de filosofie (de andere zijn de wetenschap,
de kunst en de liefde). Het kan allicht waar
zijn dat ondanks deze standpuntwisselin-
gen de consistentie van Badiou vervalt,
maar dat komt door zijn voortdurende zorg
voor de relatie van de filosofie met vormen
van politieke praxis in Frankrijk. Deze be-
trokkenheid komt opmerkelijk naar voren
in zijn hoofdstuk over Foucault: “Wat voor
goeds levert het werk van de archivaris op

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



EEN DUBBELE KRITIEK -

Marika Lysandrou

The
Adventure of
French
Philosophy

ALAIN BADIOU

als

bij het construeren van epistemen ...
men de urgentie van de collectieve actie
aanvaardt?” Maar een dergelijke betrok-
kenheid is zwanger van moeilijkheden.
Badiou spaart zijn woorden niet wanneer
hij zich afvraagt wat de kern in de theo-
rieén van Foucault is? Hij legt met kennis
van zaken de “politieke kracht” van Fou-
caults kritiek van het discours bloot door
te suggereren dat Foucault met zijn aan-
sporingen om naar de genealogie van de
gediskwalificeerde vormen van kennis te
kijken, de grondslagen van het burgerlijke
classificatiesysteem destabiliseert. Verder
suggereert Badiou dat de politieke effecti-
viteit van Foucaults theorieén bestaat in de
gebruikmaking van de historische kennis
van de strijd in verschillende discursieve
velden voor “hedendaagse tactiecken”. De
moeilijke kwestie is nu hoe men dan van
een analyse van lokale discursieve velden
of enkelvoudige genealogieén kan over-
gaan naar een meer globale ondervraging,
dit met het doel om, zoals Badiou het stelt,
“dat wat er aan de hand is in al deze ge-
nealogieén” te plaatsen zonder daarbij het
risico te lopen in de “‘conceptuele tirannie”
terug te vallen.

Badious vraagstelling is veeleisend, maar
zijn antwoord is het evenwel niet.

Ten eerste heeft Badiou meer met Foucault
gemeen dan hij graag zou willen toegeven.
Ten tweede is de kritiek die hij Foucault
voor de voeten werpt, onrechtvaardig en
ietwat hypocriet. In zijn interview met bij-
voorbeeld Peter Hallward in Ethics snijdt

JAARGANG 46 NUMMER 3 | Herfst 2012

Badiou een probleem aan dat op dat van
Foucault gelijkt. De interviewer vraagt hem

~ hoe, indien het nodig is om vast te houden

aan de voorschriften van L’Organisation
politique (een militante politieke organisa-
tie waarvan Badiou een stichtend lid was),
men zich tegen een eventuele institutiona-
lisering kan verzetten? Badiou antwoordt:
“Ik denk dat het mogelijk is een discipline
te ontwerpen en in praktijk te brengen die
de discipline van het bijzondere proces zelf
is. Wanneer we stellen ‘hou je aan de voor-
schriften’, dan hebben die voorschriften

- altijd betrekking op een concrete situatie.”

Terwijl Badiou in zijn theorieén pleit voor
lokale vormen van praxis als zijnde politiek
effectief, dan doet hij dat niet in die van
Foucault. Badiou gelijkt voorts op andere
theoretici, zoals Richard Rorty, die ron-
kende uitspraken over Foucault doen welke
strikt genomen niet waar zijn. Hij betreurt
bijvoorbeeld dat “het onmogelijk is om in
Foucault een affirmatieve doctrine van de
politiek™ te vinden. Lezers van Foucaults
essay “Politics and the Study of Discourse”
dat een aantal eisen stelt over hetgeen de
progressieve politiek zoal inhoudt, zullen
er allicht anders over denken.

The Adventure of French Philosophy geeft
ongetwijfeld een verhelderend inkijkje in
de wereld van Badiou aan diegenen die
reeds met diens filosofische en politieke
gedachten vertrouwd zijn. Het vormt een
archief van zijn werk — met soms onbekend
materiaal, zoals dat essay over Foucault,
dat, zoals de vertaler ons meldt, bijna on-
mogelijk in Frankrijk te vinden is — en dat
is op zich al waardevol. Het enige nadeel
waaraan niet te ontsnappen valt, is de fun-
damentele zwakte van het serveren van een
soort hutspot van engagementen die niet
strak genoeg met elkaar verbonden zijn.
Dat Badiou een filosoof is met dermate
heftige opinies en dat hij als persoonlijk-
heid algemeen in het veld erkend is, waren
als feiten blijkbaar onvoldoende om deze
essays en boekbesprekingen in een verza-
meling met een sterke onderliggende filo-
sofische binding tot een eenheid te smeden.
Gezien de lokale en bijzondere vormen van
politiek die Badiou bepleit, is dit misschien
de verklaring daarvoor. Men zou daarom
durven stellen dat datgene wat hij in dit
boek hier in praktijk brengt, ook datgene is
wat hij predikt.

(Vertaling: André Mommen)

Noten:

! Dit artikel verscheen eerder in Review, nr. 31.
2 Alain Badiou, The Adventure of French Philo-
sophy, Londen: Verso, 2012, 430 blz., 20£ .

1071



