
I 106 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Een  dubbele  kritiek

Marika Lysandrou

Politieke Filosofie

Hater1 van de democratie, nostalgische 
volgeling van het maoïsme, dogmatische 
promotor van de opstandige politiek, dat 
zijn enkele beschuldigingen die op de deur 
van Alain Badiou staan getimmerd. 

In The Adventure of French Philosophy2 
ontslaan zijn engagementen met denkers 
als onder anderen Sartre, Deleuze en Fou-
cault hem zeker niet van dergelijke be-
schuldigingen, maar een overzicht van zijn 
hele oeuvre doet dat dan wel weer. Hoewel. 
Aspecten die voor het denken van Badiou 
fundamenteel zijn – zoals de rol van de 
filosofie met betrekking tot de politiek, de 
aard van de gebeurtenis en de relatie tus-
sen waarheid en ethiek – die in de loop van 
dit boek komen bovendrijven –, doen dat 
eerder in oprispingen en barsten dan in de 
centrale stroom van de argumentatie. Als 
collectie van uiteenlopende essays en be-
sprekingen biedt de titel eerder sporadische 
portalen dan een samenhangend verslag 
van de door Badiou ingenomen posities 
in de Franse filosofische en politieke situ-
atie. De hoofdstukken, die oorspronkelijk 
tijdens verschillende tijdstippen zijn ver-
schenen, zijn moeilijk te plaatsen. Bijvoor-
beeld, in plaats van op de “huidige toestand 
aan het filosofische front” te focussen, zo-
als de titel van zijn eerste essay suggereert, 
verwijst dat stuk naar de toestand in 1977 
toen deze tekst voor het eerst is verschenen.

Dit gezegd zijnde is Badiou bewonde-
renswaardig zonder angst in de kwesties 
die hij te berde brengt in de loop van dit 
boek. In het eerste hoofdstuk bijvoorbeeld 
stelt hij dat de vraag “wat de betekenis is 
geweest van Mei 68?’ er eentje is dat alle 
filosofie bezighoudt. Op die manier dringt 
hij moedig door tot de kern van hetgeen 
zijn permanente preoccupatie zal zijn: wat 
de rol van de gebeurtenis is, zoals die van 
de opstand van ’68, en wat de geleidelijke 

verandering – hoewel momentaan – kan 
betekenen. Verder is het doel dat hij zich 
stelt ambitieus: een “dubbele kritiek for-
muleren (..) die zelf de reflectie is van de 
historische activiteit van het proletariaat 
om zich tot politieke klasse om te vormen”. 
Nu stelt zich de vraag of Badiou zijn doel 
wil bereiken op een eerder affirmatieve dan 
wel op een louter incrementele wijze.

In het hoofdstuk met de titel “Het fascisme 
van de aardappel” zet Badiou een scherpe 
aanval in op Deleuzes theorie van de rhi-
zome (een benadering in het politieke den-
ken die het multivalente, niet-hiërarchische 
denken bevoorrecht over binaire of dualis-
tische kennisconcepties). Hij stelt dat De-
leuzes en Guattari’s verkeerde lezing van 
het marxistisch dialectische principe – zij 
lezen “één deelt zich in tweeën” als “één 
wordt twee” – een fatale fout met politieke 
vertakkingen is. Badiou maakt geen ge-
vangenen: “Wij willen Deleuze en Guat-
tari niet als ongeletterden aanmerken. We 
zullen hen daarom als oplichters beschou-
wen.” Hoewel dit in zijn heftigheid grappig 
kan lijken, is dit te rechtvaardigen in het 
licht van de argumenten van Badiou. Hij is 
zeer overtuigend in de manier waarop hij 
aantoont dat als men “één in tweeën deelt”, 
dat dan de eenheid van Eén precair lijkt 
te worden. “Eén wordt twee” herbevestigt 
weer de eenheid. Kortom, de twee uitspra-
ken hebben dezelfde polariserende impli-
caties, de ene is politiek conservatief, de 
andere is progressief.

Badiou suggereert dat de rhizome door het 
dialectisch principe te laten instorten en 
door het antagonisme dat zo centraal staat 

in de mobilisatie van het proletariaat, te 
laten verminderen, tot politieke onverschil-
ligheid leidt: “Als de mensen niet meer hun 
eigen politiek [en antagonismen] hebben, 
dan zullen ze de politiek van hun vijanden 
uitvoeren: de politieke geschiedenis veraf-
schuwt de leegte”. Dergelijke uitspraken, al 
zijn ze aantrekkelijk, schreeuwen om een 
verder bewijs van waarheid. Dat kan alleen 
door bekendheid met zijn andere werken, 
zoals The Meaning of Sarkozy (Verso, 
2008) en Ethics (Verso, 2002), worden 
verkregen. Om dit punt verder te illustreren 
legt Badiou in Ethics uit dat emancipatoire 
politiek op gelijk niveau met het kapitaal 
in zijn formeel universalisme moet staan, 
en dat deze politiek niet eenvoudig moet 
reageren op het kapitalisme en dan mag 
overgaan tot een feodale vorm van politiek. 
Een dergelijke politiek zal uiteindelijk door 
het kapitalistische systeem worden geassi-
mileerd. Zonder deze verwijzingen zal de 
leek als lezer echter in de duisternis blijven 
rondtasten.

De moeilijkheid om zich door dit boek 
heen te worstelen wordt door de standpunt-
wisselingen van Badiou veroorzaakt. Zoals 
Bruno Bosteels in zijn inleiding opmerkt, 
is er sprake van een ontwikkeling in het 
denken van de filosofie van Badiou: terwijl 
hij de filosofie aanvankelijk als het keuken-
hulpje van de politiek beschouwde, zou hij 
later, in de jaren 1980, de politiek beschou-
wen als één van de vier voorwaarden van 
de filosofie (de andere zijn de wetenschap, 
de kunst en de liefde). Het kan allicht waar 
zijn dat ondanks deze standpuntwisselin-
gen de consistentie van Badiou vervalt, 
maar dat komt door zijn voortdurende zorg 
voor de relatie van de filosofie met vormen 
van politieke praxis in Frankrijk. Deze be-
trokkenheid komt opmerkelijk naar voren 
in zijn hoofdstuk over Foucault: “Wat voor 
goeds levert het werk van de archivaris op 

‘The Adventure of French 
Philosophy’ geeft ongetwijfeld een 
verhelderend inkijkje in de wereld 
van Badiou aan diegenen die reeds 
met diens filosofische en politieke 

gedachten vertrouwd zijn.



107 I JAARGANG  46  NUMMER  3  I  Herfst 2012 

Een  dubbele  kritiek  -   Marika Lysandrou

bij het construeren van epistemen … als 
men de urgentie van de collectieve actie 
aanvaardt?” Maar een dergelijke betrok-
kenheid is zwanger van moeilijkheden. 
Badiou spaart zijn woorden niet wanneer 
hij zich afvraagt wat de kern in de theo-
rieën van Foucault is? Hij legt met kennis 
van zaken de “politieke kracht” van Fou-
caults kritiek van het discours bloot door 
te suggereren dat Foucault met zijn aan-
sporingen om naar de genealogie van de 
gediskwalificeerde vormen van kennis te 
kijken, de grondslagen van het burgerlijke 
classificatiesysteem destabiliseert. Verder 
suggereert Badiou dat de politieke effecti-
viteit van Foucaults theorieën bestaat in de 
gebruikmaking van de historische kennis 
van de strijd in verschillende discursieve 
velden voor “hedendaagse tactieken”. De 
moeilijke kwestie is nu hoe men dan van 
een analyse van lokale discursieve velden 
of enkelvoudige genealogieën kan over-
gaan naar een meer globale ondervraging, 
dit met het doel om, zoals Badiou het stelt, 
“dat wat er aan de hand is in al deze ge-
nealogieën” te plaatsen zonder daarbij het 
risico te lopen in de “conceptuele tirannie” 
terug te vallen. 

Badious vraagstelling is veeleisend, maar 
zijn antwoord is het evenwel niet.

Ten eerste heeft Badiou meer met Foucault 
gemeen dan hij graag zou willen toegeven. 
Ten tweede is de kritiek die hij Foucault 
voor de voeten werpt, onrechtvaardig en 
ietwat hypocriet. In zijn interview met bij-
voorbeeld Peter Hallward in Ethics snijdt 

Badiou een probleem aan dat op dat van 
Foucault gelijkt. De interviewer vraagt hem 
hoe, indien het nodig is om vast te houden 
aan de voorschriften van L’Organisation 
politique (een militante politieke organisa-
tie waarvan Badiou een stichtend lid was), 
men zich tegen een eventuele institutiona-
lisering kan verzetten? Badiou antwoordt: 
“Ik denk dat het mogelijk is een discipline 
te ontwerpen en in praktijk te brengen die 
de discipline van het bijzondere proces zelf 
is. Wanneer we stellen ‘hou je aan de voor-
schriften’, dan hebben die voorschriften 
altijd betrekking op een concrete situatie.” 
Terwijl Badiou in zijn theorieën pleit voor 
lokale vormen van praxis als zijnde politiek 
effectief, dan doet hij dat niet in die van 
Foucault. Badiou gelijkt voorts op andere 
theoretici, zoals Richard Rorty, die ron-
kende uitspraken over Foucault doen welke 
strikt genomen niet waar zijn. Hij betreurt 
bijvoorbeeld dat “het onmogelijk is om in 
Foucault een affirmatieve doctrine van de 
politiek” te vinden. Lezers van Foucaults 
essay “Politics and the Study of Discourse” 
dat een aantal eisen stelt over hetgeen de 
progressieve politiek zoal inhoudt, zullen 
er allicht anders over denken.

The Adventure of French Philosophy geeft 
ongetwijfeld een verhelderend inkijkje in 
de wereld van Badiou aan diegenen die 
reeds met diens filosofische en politieke 
gedachten vertrouwd zijn. Het vormt een 
archief van zijn werk – met soms onbekend 
materiaal, zoals dat essay over Foucault, 
dat, zoals de vertaler ons meldt, bijna on-
mogelijk in Frankrijk te vinden is – en dat 
is op zich al waardevol. Het enige nadeel 
waaraan niet te ontsnappen valt, is de fun-
damentele zwakte van het serveren van een 
soort hutspot van engagementen die niet 
strak genoeg met elkaar verbonden zijn. 
Dat Badiou een filosoof is met dermate 
heftige opinies en dat hij als persoonlijk-
heid algemeen in het veld erkend is, waren 
als feiten blijkbaar onvoldoende om deze 
essays en boekbesprekingen in een verza-
meling met een sterke onderliggende filo-
sofische binding tot een eenheid te smeden. 
Gezien de lokale en bijzondere vormen van 
politiek die Badiou bepleit, is dit misschien 
de verklaring daarvoor. Men zou daarom 
durven stellen dat datgene wat hij in dit 
boek hier in praktijk brengt, ook datgene is 
wat hij predikt.

(Vertaling: André Mommen)

Noten:

1 Dit artikel verscheen eerder in Review, nr. 31.
2 Alain Badiou, The Adventure of French Philo-

sophy, Londen: Verso, 2012, 430 blz., 20£ .


