Kopstukken Filosofie

Herakleitos van Efeze, filosoof van het conflict?

Guy Quintelier

“Het geloofwaardigst is wie waanbeelden
weet te vermijden |...]
De Gerechtigheid achterhaalt wie leugens

beraamt en wie ze beaamt.”!

1. Een fundamentele vergissing
van?het 'dialectisch materialis-
me'?

Friedrich Engels voert in zijn inleiding tot
zijn Anti-Diihring een onderscheid in tus-
sen wat hij een dialectische en een metafy-
sische beschouwingswijze noemt. De dia-
lectische beschouwingswijze werd volgens
Engels het eerste duidelijk uitgesproken
door Herakleitos van Efeze. Maar vergist
Engels, onder invloed van Hegel, zich hier
niet? Is Herakleitos de eerste ‘dialecticus’
in Hegeliaanse zin? Klopt Engels’ interpre-
tatie van Herakleitos wel?*> Wat weten wij
over Herakleitos en zijn leer?

2. lonische natuurfilosoof

Herakleitos wordt in de filosofiegeschiede-
nis gecatalogiseerd bij de Presocratici, en
meer specifiek nog bij de lonische natuur-
filosofen. Waarom is Herakleitos een filo-
soof? Waarom is hij een natuurfilosoof? En
waarom wordt hij geklasseerd als Ionisch
natuurfilosoof?

Waarom lonisch?: Herakleitos leefde rond
500 v.C. (geboren ongeveer 540, gestorven
ongeveer 480°) in de door Grieken geko-
loniseerde stad Efeze — nabij het huidige
Selsjoek en Kusadasi — in het middenge-
deelte van de westkust van het huidige Tur-
kije, wat toen Ionié werd genoemd. “Hij
is een afstammeling van Androklos, de
Atheense prins die de stad in de elfde eecuw
voor Christus stichtte.” (Claes, p. 8)

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

Wat Friedrich Engels
verdedigt, is niet de dialectische
maar de religieuze denkwijze.

( )

Over hem werd ook overgeleverd dat hij

(mogelijks) een priester4 was binnen het
heiligdom van de godin Artemis’, godin
van de vruchtbaarheid: deze godin werd
in Efeze voorgesteld met een beeld waar-
aan tientallen stierenkloten hingen. (In de
Griekse iconografie wordt Artemis ook
voorgesteld als godin van kuisheid en
jacht.) In Efeze stond een tempel voor Ar-
temis, die omwille van zijn grootte - vier-
maal het Atheense Parthenon - tot de zeven
antieke wereldwonderen werd gerekend.
(Deze tempel staat niet meer in Efeze, maar
de bouwstenen ervan werden o.a. gebruikt
in een moskee en een kerk in de buurt van
de toenmalige tempel. Acht van de circa 18
meter hoge, dondergroene pilaren zijn ge-
bruikt in de Aya Sofia van Istanbul.)

Herakleitos was van aristocratische af-
komst en hij was als dusdanig voorbestemd
om ‘bestuurder’ van de stadsstaat Efeze®
te worden; hij weigerde dit echter omdat
hij liever “met de kinderen bikkelde in
de schaduw van de tempel van Artemis”:
“Waarom staan jullie mij zo aan te gapen,
gluiperds? Is het niet beter dit te doen dan
met jullie een stad besturen?”’ Hij liet het
bestuur van de stad, uit “grootmoedig-
heid”®, aan zijn broer over.

Waarom filosoof?: Herakleitos behoort tot
de eerste denkers die men als filosoof heeft
aangeduid. De eerste filosoof was volgens
Aristoteles Thales van Milete die leefde van
circa 624 tot 545 voor Christus. (Milete ligt
60 kilometer ten zuiden van Efeze)g. Dit
omdat hij — als filosoof — nadacht over de
beginselen “van waaruit iets bestaat, ont-
staat of gekend wordt” (Aristoteles). Filo-
sofie is kritiek op de heersende principes. 10
Daardoor verschillen de filosofen van hun

nadenkende voorgangers die slechts verha-
len, mythes over het ontstaan van de wereld
vertelden, waarin goden de hoofdrol spe-
len. Filosofie verschilt van mythologie en
religiel !, Herakleitos bekritiseert als filo-
soof dan ook de absurditeit van traditioneel
religieuze rituelen en gebeden.12

Waarom natuurfilosofie?: De filosofen ten
tijde van Herakleitos duiden allemaal een
allesoverheersende principe in de natuur
aan: de 4 natuurelementen: water (Thales),
lucht (Anaximenes van Milete), vuur (He-
rakleitos) en aarde (Xenophanes). (De in de
5de eeuw levende Empedocles van Akra-
gas stelde de vier oerelementen gelijk aan
elkaar.)

Herakleitos zelf zou een leerdicht!® met
als titel Over de natuur — Peri phus.eos14
(of soms ook aangeduid als De Muzen) ge-
schreven hebben: dit werk is niet bewaard
geblevenls. Wel zou volgens Diogenes La-
ertius Socrates dit werk gekend hebben'%:
“Men zegt dat Euripides hem [aan So-
crates] de verhandeling van Heraclitus gaf
en vroeg wat hij daarover dacht, en dat zijn
antwoord toen luidde: ‘Wat ik ervan begre-
pen heb, is uitstekend, maar er is een De-
lisch duiker voor nodig om tot op de bodem
door te dringen.” (Diogenes Laértius, II,
22)17. Herakleitos had reeds in de Oudheid
de bijnaam ‘de duistere’ (‘skoteinos’)lg.

Van Herakleitos’ filosofie zijn enkel frag-
menten overgeleverd, die men weervindt
in geschriften van anderen'’, die na hem
werkzaam waren. Het gaat over ongeveer
125 fragmenten. ‘Ongeveer’ omdat er
meningsverschillen bestaan tussen de ver-
schillende uitgevers van deze fragmenten
over de vraag of men sommige fragmenten

wel aan Herakleitos mag toeschrijven.zo

731



3. “Panta rhei”

Als één van de bekendste uitspraken van
Herakleitos geldt: “alles vloeit” (panta
rhei); “alles is worden”, het worden, de
beweging is het principe dat aan alles ten
grondslag ligt.21 Deze uitspraak wordt ech-
ter door Diels-Kranz niet aan Herakleitos
toegeschreven22, maar zo lijkt men wel
terecht de zogenaamde ‘rivierfragmenten’
van Herakleitos te kunnen samenvatten:

Fragment M 94 / D.-K. 22B91%3: “Her is
onmogelijk tweemaal in dezelfde rivier te
treden; ...hij verstrooit en brengt samen ...
en komt (op ons) toe en gaat (van ons) af.”
Fragment M 93 / D.-K. 22B49a: “In dezelf-
de rivieren treden wij en treden wij niet, wij
Zijn en wij zijn niet.”

Herakleitos keerde zich hiermee tegen
een denken — zoals dat van zijn tijdgenoot
Parmenides van Elea (Zuid-Itali€) die hij
waarschijnlijk niet kende — dat beweert dat
alles één en onveranderlijk is. Herakleitos
beklemtoont het menigvuldige en het ver-
anderlijke. Parmenides verheft het statisch
zijn tot principe, voor Herakleitos is dit
het dynamisch worden.?* “Wij zijn en we
zijn niet”, we zijn niet steeds dezelfde; niet
alleen alles trekt aan ons voorbij, ook wij
veranderen, niet alleen de rivierzs, ‘alles
stroomt’, alles vloeit. Binnen de filosofie
van Herakleitos is het statisch zijn, het ene,
het onveranderlijke slechts een abstractie
van, een distillatie uit het werkelijke dy-
namische worden, het menigvuldige, het
veranderlijke. Alles wordt voortgedreven.

Fragment M 75/ D.-K. 22B1: “Alle gedier-
te wordt met slagen voortgedreven.”

Voor Herakleitos verandert alles. Dit leidt
“De
Siciliaanse komedieschrijver Epicharmos

niet alleen tot komische situaties —

voert een heraklitische debiteur op die
zijn schuld weigert te betalen omdat hij
vandaag immers een ander mens is dan
gisteren.” (zie Claes, p. 16) —, maar maakt
in feite elke vorm van kritiek onmogelijk.
Kritiek is maar mogelijk als men het be-
kritiseerde begripsmatig kan vastleggen ...
anders ontsnapt steeds het bekritiseerde.

“De opvatting dat alles altijd in beweging
is, wordt mobilisme genoemd. (...) De
meest radicale mobilist is de heraklitische

174

denker Kratylos, volgens wie je zelfs niet

één keer in dezelfde rivier kunt stappen
(B91). Plato neemt hem in de naar hem
genoemde dialoog op de korrel en noemt
Kratylos en andere mobilisten ‘druip-
neuzen’.” (Claes, p. 27-28) “Herakleitos’
volgeling Kratylos hield als radicale mo-
bilist staande dat men zelfs niet eenmaal
in dezelfde rivier kan stappen (omdat een
rivier nu eenmaal nooit gelijk is aan zich-
zelf). Volgens Aristoteles, die deze kritiek
citeert in zijn Metafysica (1010al3-15),
kan men op deze manier nooit iets stelligs
beweren.” (Claes, p. 140)26

In de uitdrukking “wij zijn en wij zijn niet”
kan men ook een aanduiding zien van de
sterfelijkheid en vergankelijkheid van de
mens. Onze sterfelijkheid is misschien wel
het grootste conflict waar wij als mensen

moeten mee terechtkomen.27

4, Filosoof van het conflict

Men zou kunnen zeggen dat voor Hera-
kleitos de dynamiek zit in de conflictspan-
ningen.28 Herakleitos is misschien wel —
met een korrel zout — te kenmerken als de
filosoof van het conflict, als de filosoof die
het conflict in de wereld centraal in zijn
denken heeft gesteld.

Het woord ‘conflict” wordt door hem echter
niet gebruikt — het is trouwens een Latijns
woord en Herakleitos kende geen Latijn,
dat was nog niet de taal van de geleerde
wereld. Hij heeft het wel over andere zaken
die misschien onder het woord ‘conflict’
samen te vatten zijn: Herakleitos spreekt
over het ‘vuur’ als het alles beheersende
principe, over de ‘oorlog’ als ‘vader en be-
heerser van alle dingen’, en over de ‘een-
heid der tegendelen’.

Laten we Herakleitos’ begrippen van na-
derbij bekijken, en zien hoe het ‘dynami-
sche’ en de ‘conflictspanningen’ daarin
worden uitgedrukt.

a. Het vuur als alles beheersende principe?

Herakleitos haalt als allesbeheersend ele-
ment, als principe van alles, het vuur aan.
Het vuur is dus zowel aanwezig in de niet-
menselijke natuur als in de mens zelf.

aa. ... in de natuur

Het vuur bestaat reeds voor elke mense-
lijke of goddelijke ordening. De ordening
(‘kosmos’) die Herakleitos benadrukt, gaat
vooraf aan een ingreep door mensen of
goden.

Fragment M 61/ D.K. 22B30: “De hier be-
sproken (fraaie) ordening, dezelfde in alle
gevallen, is noch door één der goden noch
door één der mensen tot stand gebracht —
nee, hij was altijd en is en zal zijn: vuur,
eeuwig levend, met mate ontvlammend en
met (sc. in dezelfde) mate uitdovend.”

Herakleitos gelooft dus ook niet in het ont-
staan van het heelal. Dat is volgens hem ze-
ker niet door de goden geschapen; het heel-
al was er altijd.29 Bekend is de uitspraak
bij de Oude Grieken: ‘Uit niets kan niet
iets ontstaan’. (‘Creatio ex nihilo’ bestaat
dan ook voor Herakleitos niet. Waar komt
trouwens de scheppende god zelf vandaan?
Deze god wordt in het christendom ook
voorgesteld als het eeuwige en het onster-
felijke, dus het altijd al bestaande wezen.
Voor de Big Bang bestond er ook al iets:
een enorm geconcentreerd bolletje energie
dat met een oerknal ontplofte. Waar komt
dat vandaan?’ O)

Het is het vuur dat steeds aanwezig was
en is. Vuur wordt als ‘eeuwig levend’

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



HERAKLEITOS VAN EFEZE, FILOSOOF VAN HET CONFLICT? - Guy Quintelier

voorgesteld.31 Het ‘vuur’ van Herakleitos
is dus meer dan het louter fysieke element.

Fragment M 74 / D K. 22B64: “Bliksem be-
stiert alles.” De bliksem als uiting van vuur
dat niet door de mens veroorzaakt wordt, is
in alles (dus ook de mens) aanwezig. ‘Blik-
sem’ staat hier als symbool van het dyna-
mische, de ‘bliksem’ is een spanningsgege-
ven. In alles is dus spanning aanwezig.

In zijn commentaar op dit fragment schrijft
Paul Claes: “De bliksemschicht is het tradi-
tionele strijdwapen van de hemelgod Zeus.
Hij symboliseert de almacht van het Vuur,
dat de verandering in de wereld bewerkt.”
(Claes, p. 109)

Het steeds aanwezige vuur laait soms op
of dooft soms met mate uit; het verdwijnt
nooit helemaal.

Dat vuur, dat oergegeven dat altijd aanwe-
zig is, verandert wel in andere elementen,
die op hun beurt terug veranderen in vuur.

Fragment M 62 / D.K. 22B90: “Alles is
inwisselbaar voor vuur en vuur voor al-
les, zoals waren voor goud en goud voor
waren.”¥

Fragment M 64 / D.K. 22B126: “Koude
dingen worden warm, warme koud, voch-

tige droog, droge vochtig.”

De dingen kunnen aan elkaar tegenover-
gestelde eigenschappen aannemen.> Er is
permanente verandering, ook al nemen we
ze soms in onze leefwereldlijke benadering
niet waar.

ab. Het vuur beheerst alles, niet alleen de
ongevoelige, dode natuur, maar ook de ge-
voelige natuur, dus ook de mens.

Fragment M 68 / D.K. 22B64: “dat vuur is
intelligent.”

Het vuur zelf is niet alleen ‘eeuwig levend’,
het is ook intelligent, d.w.z. het is in staat
tot inzicht. Men moet gevoelig zijn om tot
inzichten te kunnen komen. Men kan maar
inzichten verwerven doordat men gevoelig,
raakbaar en kwetsbaar is. Bewustzijn ont-
staat maar in botsing met de realiteit.

Daar het vuur alles beheerst, beheerst het
ook de mens als een intelligent wezen. Dat
vuur dat de mens beheerst, moet dus ook

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

intelligent Zijn.34 Het vuur is ‘gevoelig’,
aan veranderingen onderhevig.

Daarom ook is de droge ziel — die het meest
aan het ‘intelligente’ vuur blootgesteld is
geweest — de meest wijze en superieure, het
meest menselijke.

Fragment M 86 / D.K. 22B118: “De droge
ziel is de meest wijze, en superieur.”

Het zou dus het beste zijn dat het vuur
overheerst in de mens.

Wanneer de ziel te vochtig is doordat men
te veel heeft gedronken, en men dus het
vuur probeert te doven, dan is de ziel min-
der wijs.

Fragment M 87 / D.K. 22B117: “Wanneer
een man dronken is, wordt hij al wankelend
door een onvolwassen knaap geleid, zon-
der te beseffen waar hij heengaat, omdat
zijn ziel vochtig is.”

Een onvolwassen knaap is in elke ‘man’
zelf aanwezigSs. Door de drank komt het
ongeremde kind naar boven.

Dronkenschap verschaft wel de harmonie
van de roes: de conflicten die noodzakelijk
tot het menselijk leven behoren, worden
daardoor ontvlucht.

Fragment M 88 / D.K. 22B77: *(...) Voor
zielen is het niet de dood, maar genot,
vochtig te worden.”

Ook al maakt het vocht de mens minder
wijs, het verschaft dus wel genot. Ook niet-
alcoholische dranken, en zelfs gewoon wa-
ter, bevredigen de dorst.

Maar het slechts met mate drinken ver-
schaft genot, want volledig ‘verdrinken’,
het overmatig verbruiken van gelijk welke
drank, heeft wel voor de mens de dood tot
gevolg. Het ‘vuur’ in de mens mag niet vol-
ledig gedoofd worden.

Het onmatig en onbeperkt nastreven van
het genot is dus geen goede zaak>%:

Fragment M 97 / D.K. 22B110 : “Wanneer
de mensen overkomt waarop zij hun zinnen
hebben gezet is dat nog geen verbetering.”

In de vertaling van Paul Claes luidt dit:
“Voor mensen is het beter niet alles te krij-
gen wat ze begeren.”

Herakleitos keert zich hierbij tegen een
uitspraak die aan Thales van Milete wordt
toegeschreven: “Het heerlijkste is te krij-
gen wat je begeert” (zie Claes, p. 163).

Het vuur waarop Herakleitos doelt, is niet
louter en alleen het fysieke element. Het
moet ook opgevat worden als dynamiek,
spanning, conflict dat overal aanwezig is.
Dit blijkt ook uit de volgende fragmenten
die over ‘oorlog’ en tweedracht gaan.

b. ‘Oorlog’ en tweedracht

Fragment M 49 / D.K. 22B53: “Oorlog is
van allen de vader en de koning van allen:
sommigen heeft hij immers goden laten
zijn; anderen mensen, sommigen tot slaaf
gemaakt, anderen vrij.”

Volgens Paul Claes zou men het Griekse
woord ‘polemos’ beter door ‘strijd’ verta-
len dan door ‘oorlog’, want de term ‘pole-

mos’ is algemener dan ‘00rlog’.37

Uit de ‘oorlog’ ontstaan allen (vader) en
de ‘oorlog’ beheerst ook allen (koning).38
‘Oorlog’ is dus gelijk het ‘vuur’ dat ook al-
les beheerst. Maar uit de ‘oorlog” ontstaan
ook allen. Een ‘oorlog’ is een tegenstelling:
twee partijen staan tegenover elkaar. Alles
en allen zouden dus uit tegenstellingen be-

staan en er ook uit ontstaan.

Herakleitos heeft het verder in dit fragment
over twee tegenstellingen die door de ‘oor-
log’ worden veroorzaakt.

Hij heeft het over de tegenstelling tussen
goden en mensen, en die tussen slaven en
vrijen.

De tegenstelling tussen slaven en vrijen is
een soort ‘klassentegenstelling’ als men de
klassen van elkaar onderscheidt als al of
niet behorend tot de groep die vrijgesteld is
van productieve arbeid.

Komt dit ‘klassenonderscheid’
met het onderscheid tussen goden en men-

overeen

sen? De goden zijn toch ook vrijgesteld
van productieve arbeid®”; zij behoren dus
tot de vrijen. Of zijn de vrijen godde-
lijk, en de slaven menselijk? Behoort de

751



noodzaak tot productief arbeiden niet tot de
voorwaarden van het menselijk bestaan?
Zonder te produceren is geen menselijk
bestaan nodig. De mens is een noodzake-
lijk productiewezen. Dat betekent dat de
vrijen, de godgelijken, enkel maar kunnen
bestaan omdat anderen deze natuurnood-
zakelijke productiedwang op zich nemen,
en de vrijen daarvan vrijgesteld worden.
Zijn deze vrijstellingen verantwoord? Mag
Herakleitos met de kinderen bikkelen, in
plaats van als vrije zich te engageren in het
bestuur van de stadsstaat Efeze? Wie ze-
ker van de natuurlijke productienoodzaak
vrijgesteld zijn, zijn de werkonbekwamen,
bijvoorbeeld zij die daarvoor te jong of te
oud zijn, fysiek of psychisch daartoe niet in
staat zijn, A0

Tot de tegenstelling tussen god/vrije en
mens/slaaf behoort de spanning tussen het
ideale (het goddelijke) en het ‘al te’ be-
perkende (het menselijke). Het menselijk
bestaan is noodzakelijk beperkt. Heeft het
ideale (het goddelijke) geen nefaste invloed
op het menselijke? Wordt de mens met zijn
‘goddelijke’ idealen geen onmens? Of zo-
als Blaise Pascal in zijn Pensées het stelde:
“Qui veut faire I’ange, fait la béte”.

Elke indeling — ook een klassenindeling —
is gebaseerd op een tegenstelling. Wat niet
tot het ene behoort, staat in tegenstelling tot
dit ene. Een insluiting van het ene is een
uitsluiting van al het andere dat aan het ene
is tegengesteld. Wie een groep vormen,
sluiten diegenen uit die niet tot die groep
behoren of mogen behoren.

Herakleitos heeft het in dit fragment wel
niet over ‘klassenstrijd’ of ‘sociale strijd’4l.
De ‘oorlog’ heeft nu eenmaal gemaakt
dat de enen vrij zijn en de anderen slaaf.
Vele slaven zijn krijgsgevangenen en vele

176

krijgsgevangenen zijn slaaf gemaakt. Deze
indeling in ‘klassen’ is het gevolg van de
‘oorlog’; strijd ligt aan de basis van deze
klassenindeling. Maar geeft deze klassen-
indeling ook aanleiding tot strijd? Is en
blijft deze klassenindeling verantwoord?

Als we iets nieuws willen doen ontstaan,
dan is er oorlog nodig volgens Herakleitos,
want oorlog is de vader van allen en alles.

Aan de ‘vrije’ Herakleitos werd verwe-
ten*? dat hij een elitaire en autoritaire
denker is, omdat hij zich keerde tegen de
massamensen.*> Eén van de redenen daar-
voor is dat zijn vriend Hermodoros, “de
bekwaamste onder hen”, uit de stad Efeze
verbannen werd. De door de inwoners
van Efeze aangegeven reden: “Onder ons
zal niemand de bekwaamste zijn; is toch
iemand zo, dan moet hij het maar elders
en bij anderen zijn.” (Hegel, Werke 18, S.
321

Herakleitos wou dus geen ‘meeloper’ zijn,
hij voelde zich buiten, en niet zozeer bo-
ven de massa staan.*> Uit het feit dat hij
de stadsstaat Efeze niet wou regeren,
blijkt toch dat hij zich niet autoritair wilde
opstellen.

Diogenes Laértius — die leefde aan het ein-
de van de tweede en het begin van de derde
eeuw na het begin van onze jaartelling, en
die de auteur was van het in het Grieks
geschreven Leven en leer van beroemde
filosofen — schrijft over Herakleitos: “Hij
was de hoogmoedigste van alle mensen en
keek op alles neer (...).” (Diogenes Laér-
tius, IX, 1).46 Herakleitos maakt zeker een
onderscheid tussen elite en massa:

Fragment M 114*7 / D K. 22B29: “De eli-
te verkiest één ding boven alles: eeuwige

roem boven vergankelijkheid. De massa is
zelfvoldaan als volgevreten vee.”

Herakleitos onderscheidt elite en massa
niet doordat de ene zich hoger acht dan de
andere. Want dit kan louter schijn zijn. le-
mand onderscheidt zich van de massa door
zijn daden en gerealiseerde streefdoelen.
Een mens kan op een bepaald vlak toch be-
ter zijn dan andere mensen.

Iemand wordt nogal gemakkelijk als hoog-
moedig en ijdel aangeduid, als hij zich niet
helemaal wil aanpassen aan de goegemeen-
te. “Hij voelt zich beter dan de anderen”, is
dan het verwijt.

Ook al kwam Herakleitos uit de elite voort
— hij had ook nog blijkbaar dienaars (‘die
hem met koeievlaaien moesten bepleiste-
ren’) — toch wil hij niet in elitaire omstan-
digheden leven. Dat blijkt uit de (zo ge-
zegde) correspondentie tussen de Perzische
koning Darius (de eerste)48 en Herakleitos,
waaruit volgende passages:

“Koning Darius, de zoon van Hystaspes,
groet Heraclitus, de wijze man uit Ephese.
U hebt een boek geschreven Over de na-
tuur, dat moeilijk te begrijpen en uit te leg-
gen is. (...) Koning Darius nu, de zoon van
Hystaspes, wil onder uw gehoor zitten en
zo met de Griekse cultuur kennismaken.
Kom dus met spoed bij me in mijn paleis.
(...) Want Grieken schenken hun wijze
mannen gemeenlijk weinig aandacht en
eer en kijken neer op hun voortreffelijke
voorschriften, die ze vol overgave zouden
moeten beluisteren en in zich op moeten
nemen. Maar bij mij zult u vooraan mogen
zitten, kunt u dagelijks serieuze en boei-
ende gesprekken voeren en zult u een leven
leiden dat past bij uw raadgevingen.”

Herakleitos antwoordt:

“Heraclitus uit Ephese groet koning Da-
rius, de zoon van Hystaspes. Alle aardbe-
woners houden zich verre van de waarheid
en het beoefenen van gerechtigheid en zij
leggen zich toe op onmatige hebzucht en
eerzucht vanwege hun waanzinnige slecht-
heid. Maar ik verzaak alle verdorvenheid
en vlucht weg van oververzadiging die zo
licht jaloezie opwekt, en omdat ik pralerij
schuw, kan ik niet naar Perzié komen, te-
vreden als ik ben met het weinige dat naar

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



HERAKLEITOS VAN EFEZE, FILOSOOF VAN HET CONFLICT? - Guy Quintelier

mijn smaak is.” (Diogenes Laértius, IX,
13-14)

Herakleitos zou trouwens “een verachter
van de groten der aarde” geweest zijn (Di-
ogenes Laértius, IX, 28). Hang naar een
elitair leven heeft Herakleitos blijkbaar dus
niet, ook al wil hij niet tot de massa beho-
ren. En is hij een elitair denker omdat hij de
heersende opinies tegenspreekt?

Hij meent wel:
Fragment M 110/ D.K. 22B33: “Wet is ook
wijken voor de wil van één enkele.”

Paul Claes commentarieert dit fragment:
“Volgens Herakleitos komt de Wet niet al-
leen voort uit volksraadpleging, maar ook
uit de beslissing van een wijze wetgever.
De Spartaan Lykourgos en de Athener So-
lon waren wetgevers die boven de partijen
stonden en zo het algemeen belang dien-
den.” (p. 72) Een democratische beslissing

is niet steeds een juiste beslissing e

In een ander fragment over ‘oorlog en
tweedracht’ schrijft Herakleitos:

Fragment M 50 / D.K. 22B80: “Men hoort
te weten dat de echte oorlog iets univer-
seels is en recht tweedracht, en dat alles in
tweedracht tot stand komt en dienovereen-
komstig gehanteerd wordt.”

Uit het vorige aangehaalde fragment weten
we al dat ‘oorlog’, strijd gelijk te stellen is
met het vuur, dat alles en allen doet ont-
staan en alles en allen beheerst. ‘Alles komt
in tweedracht tot stand.’

Van recht wordt dikwijls gezegd dat ze de
harmonische orde, ‘law and order’, moet
garanderen. Voor Herakleitos is recht ech-
ter tweedracht. Het recht beslist wel over
conflicten, maar de rechtspraak verzoent
niet echt: er is een partij die gelijk krijgt,
en een partij die in het ongelijk wordt ge-
steld. Met een wet en met rechtspraak pro-
beert men een conflict te regelen. Aan een
wet en aan rechtspraak ligt dus steeds een
conflict ten grondslag. Wetten regelen deze
conflicten echter niet definitief; ze maken
geen definitief einde aan conflicten. In
een democratie kan het volk als soeverein
de wetten nog wijzigen. Ook al gelden de
aangenomen wetten totdat ze gewijzigd
worden. Door slechts binnen de conflic-
ten te handelen en te werken kan men iets

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

verwezenlijken. Wie enkel harmonie en
rust wil, is beter dood. Zo iemand kan het
leven niet aan.

Voor Herakleitos moet onenigheid en te-
genstelling blijven bestaan.

Fragment M 12/ D.K. 22A22: “Herakleitos
bekritiseert de dichter van ‘Laat de onenig-
heid tussen goden en mensen verdwijnen’.
Er zou immers geen samenhang zijn zonder
tegenstelling tussen hoog en laag en geen
levend wezen zonder tegenstelling tussen
man en vrouw.”

Deze parafrase is van de hand van Aristo-
teles (Ethica Eudaimonia, 7.1). De dichter
die door Herakleitos bekritiseerd wordt is
Homeros (Ilias, 18.107). Voor Herakleitos
zou zonder tegenstelling alles verdwijnen.
(Op te merken valt wel dat niet alle levende
wezens ontstaan zijn door seksuele voort-
planting.) In zijn samenvatting van de leer
van Herakleitos stelt Diogenes Laértius:
“Datgene wat de tegengestelde dingen tot
geboorte brengt, heet oorlog en twist, en
dat wat ze weer tot vuur doet vergaan, heet
eensgezindheid en vrede; de wisseling heet
de weg omhoog en omlaag en die bepaalt
de geboorte van het universum.” (Diogenes
Laértius, IX,8)

Vuur, ‘oorlog’, strijd, tweedracht, onenig-
heid en tegenstelling zijn blijkbaar aan el-
kaar gelijk te stellen. Uit hen komt alles tot
stand. Zonder hen kan niets bestaan. Vuur,
‘oorlog’, strijd en tweedracht liggen aan
alles ten grondslag, of als ge wil: conflict
ligt aan alles ten grondslag. Herakleitos
pleit voor de tweedracht en ook voor de na-
tuurlijke en politieke ongelijkheid50 tussen
de mensen. Door eensgezindheid en vrede
vergaat alles.

Maar het conflict, de tweedracht wordt niet
tot ideaal verheven. Vele interpretatoren
stellen dat bij Herakleitos de ‘eenheid der
tegenstellingen’ centraal staat.

¢. Eenheid der tegenstellingen

De tegenstellingen behoren tot de dingen
zelf en tot al wat gebeurt.

Fragment M 84 / D.K. 22A1: “Alles ge-
beurt op grond van tegenstelling”.

Dit blijkt ook uit een fragment dat door

Sextus Empiricus (Pyrrhoniae hypotypo-
seis) aan Herakleitos wordt toegeschreven
(en dat door Hegel, Werke 18, p. 325 wordt
aangehaald), maar niet in de verzameling
van Diels-Kranz is opgenomen en ook niet
in de vertalingen van Jaap Mansfeld en
Paul Claes:

“honing (is) zoet en bitter”.

Gezonde mensen proeven dat honing zoet
is, mensen die aan geelzucht lijden, proe-
ven dezelfde honing als bitter.

Dingen komen dus anders over voor de
één of de ander’!. Dit blijkt ook uit:

Fragment M 54 / D.K. 22B61: “Zee: het
zuiverste en tegelijk het meest bedorven
water, voor vissen drinkbaar en leven-
gevend, voor mensen ondrinkbaar en
dodelijk.”

Fragment M 103 / D.K. 22B9: “Ezels heb-
ben liever hakstro dan goud.”

Fragment M 104 / D.K. 22B13°% “Var-
kens voelen zich lekkerder in modder dan
in schoon water.”

Fragment M 105/ D.K. 22B37: “Varkens
reinigen zich met slijk, pluimvee met stof
enas.”

Fragment M 106/ D.K. 22B4: “Als het ge-
luk gelegen was in lichamelijke genietin-
gen zouden runderen gelukkig moeten he-
ten wanneer ze zoete wilde peulen te eten
vinden.”

Ja, zelfs het geluk is dus relatief. De relati-
viteit van alles blijkt ook uit:

771



Fragment M 60>/ D.K. 22B82: “De mooi-
ste aap is lelijk in vergelijking met de ge-
middelde mens.”

Fragment M59°*/ D.K. 22B83: “In verge-
lijking met een god is de knapste mens een
aap in verstand, voorkomen en alle andere
opzichten.”

Volgens Paul Claes beklemtoont Hera-
kleitos “de complementariteit van de te-
gendelen: die sluiten elkaar niet uit, maar
roepen elkaar op. (...) Mensen verlangen
en waarderen alleen wat ze missen.” (p.
164) Dit stelt hij in zijn commentaar van
het Fragment M51 / D.K. 22B111, dat in
zijn vertaling luidt: “Gezondheid is al-
leen maar aangenaam en heerlijk door
ziekte, verzadiging door honger, rust door
vermoeidheid.”

De complementariteit van de tegendelen
lijkt me echter hier niet op te gaan: de ‘te-
korten” — ziekte, honger en vermoeidheid
— zijn toch niet aangenaam en heerlijk,
‘prettig en goed’55 door hun tegendelen:
men wil ze toch vermijden. Het is wel zo
dat gezondheid, verzadiging en rust ge-
apprecieerd worden omdat hun tegende-
len bestaan, maar niet omgekeerd: ziekte
wordt niet geapprecieerd omdat er gezond-
heid bestaat, ... — wat Herakleitos letterlijk
ook niet beweert! Paul Claes overdrijft de
‘complementariteit’, de ‘eenheid der te-
gengestelden’ — niet alle tegengestelden
vormden immers een eenheid of zijn com-
plementair: er zijn tegenstellingen die met
elkaar botsen en niet verzoend (kunnen)
worden.

Herakleitos spreekt trouwens zelf niet over
‘eenheid der tegenstellingen’ — interpreta-
toren vatten zo enkele Herakleitos’ stellin-
gen samen — maar over harmonie die uit
tegenstellingen is samengesteld.

178

Fragment M 46 / D.K. 22B8: “Het strijdige
samenkomend en uit het zich afzonderende
de schoonste harmonie.”

Het oorspronkelijk strijdige, vol ‘twee-
dracht’, ‘oorlog’ en ‘vuur’, is voor He-
rakleitos toch harmonieus. Aantrekking
(‘samenkomen’) en afstoting (‘het zich af-
zonderende’) vormt zelfs de schoonste har-
monie: de harmonie is volgens Herakleitos
dynamisch en niet doods. In harmonie zit
volgens Herakleitos nog spanning.

Fragment M 48 /D.K. 22B51: “Zij hebben
er geen begrip van, hoe het zich afzonde-
rende met zichzelf instemt: een telkens
terugkomende harmonie, als bij boog en
lier.”

Boog en lier zijn samengesteld uit tegen-
strijdige, met elkaar strijdende krachten.
(Een ‘boog’ wordt ook als strijkstok bij een
lier gebruikt.)

‘Hoe het zich afzonderende met zichzelf
instemt’: dat is de zogezegde eenheid (met
zichzelf instemmen) der tegenstellingen
(het zich afzonderende).

Wat is die eenheid der tegenstellingen, der
tegendelen?

Het aan elkaar tegengestelde is op elkaar
betrokken. Het tegengestelde van iets is niet
een gelijk welk andere, maar zijn andere”®.
Het tegengestelde van zwart is niet wit,
maar niet-zwart. Naast wit zijn ook groen,

blauw, rood, geel, grijs ... ‘niet-zwart’.

De tegenstellingen vormen een eenheid;
de tegenstellingen zijn op eenzelfde iets
betrokken, namelijk in ons voorbeeld het
al of niet zwart zijn. Toch vormen deze te-
genstellingen nog geen harmonie. Zwart en
niet-zwart zijn niet steeds harmonieus. Wit
als een niet-zwart ‘botst” met zwart. Er zijn
wel harmoniérende tegenstellingen — zijn
het dan wel tegenstellingen? — maar niet
alle tegenstellingen zijn harmonieus.

“Tot de harmonie behoort een bepaalde te-
genstelling, zijn tegenovergestelde, zoals
bij de kleurenharmonie”, schrijft Hegel (18,
p. 327). Twee verschillende kleuren wor-
den door ons soms toch harmonieus opge-
vat; bijvoorbeeld zalmroze en staalgrijs.57

Binnen de tegenstellingen heerst er span-
ning.58 Het gaat dus over een verbin-
ding van spanningen. Een eenheid van

spanningen.59

Geen spanning zonder bindingen. Er kan
geen spanning bestaan als men niet op het-
zelfde betrokken is (er is dus een binding
tussen de tegengestelden).

Er kan ook, omgekeerd, geen binding zijn
zonder spanningen — zoals een magneet —,
anders is het onverschilligheid. Relaties
waarin geen spanning is, vallen uit elkaar.
Gewoontevorming, waarbij de spanning
erg verminderd is, bedreigen relaties, zeker
ook in de liefde.

Dus geen spanning zonder bindingen, en
geen binding zonder spanning.

Herakleitos blijkt ook te beklemtonen
dat men bepaalde zaken maar kent door-
dat we geconfronteerd worden met zijn
tegenovergestelde:

Fragment M 102%° / D.K. 22B23: “Het be-
grip recht zou niet bekend zijn als er geen
onrecht was.”

5. Plato bekritiseert Herakleitos

Plato bekritiseert het harmoniebegrip van
Herakleitos. Via één van zijn leermeesters,
Kratylos, die zelf een leerling van Hera-
kleitos was, is Plato onrechtstreeks ook een
leerling van Herakleitos. Maar een goede
leerling aanvaardt niet klakkeloos de stel-
lingen van zijn leermeester. Plato uit zijn
kritiek op Herakleitos’ harmoniebegrip in
zijn werk Symposion dat 7 lofredes op de
liefde bevat. In één van die lofredes op de
liefde laat Plato Eryximachos, een toen be-
roemde dokter, het volgende zeggen:

“De geneeskunde wordt dus, zoals ik zeg,
heel en al door die godheid [Eros, die ver-
bindingen maakt en zaken verzoent] be-
stuurd, (a) evenals ook de sport en de land-
bouw. En wat de muziek betreft, wie maar
even wil nadenken, ziet overduidelijk dat
die zich in hetzelfde geval bevindt. Wel-
licht bedoelt ook Heraclitus dit te zeggen
— geslaagd kan men zijn formulering im-
mers niet noemen!®!. De eenheid, zo zegt
hij, door zich aan zichzelf tegen te stellen,
komt tot overeenstemming zoals de harmo-
nie van een boog of lier. Nu is het volslagen

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



HERAKLEITOS VAN EFEZE, FILOSOOF VAN HET CONFLICT? - Guy Quintelier

onzinnig te spreken van een harmonie die
tegengesteld is of die zou bestaan uit ele-
menten die nog-tegengesteld zijn. Neen,
vermoedelijk bedoelde hij (b) dat harmo-
nie het resultaat is van elementen die te-
voren verschilden, nl. hoog en laag, maar
die later door de muziekkunst tot overeen-
stemming werden gebracht. Want zolang
hoog en laag nog-tegengesteld zijn, zou
er toch zeker geen harmonie kunnen be-
staan. Harmonie is immers overeenstem-
ming, en overeenstemming een vorm van
overeenkomst!®?!. Maar overeenkomst op
grond van tegengesteldheid is een onmo-
gelijkheid, zolang die tegenstelling niet is
opgeheven. Aan de andere kant kan men
tegengestelden, die evenwel geen overeen-
komst uitsluiten, wel doen harmoniéren,
zoals toch ook het ritme het resultaat is van
vlug en langzaam, (c) elementen die tevo-
ren verschilden maar achteraf tot overeen-
komst zijn gebracht.” (Plato, Symposium,
186e — 187c, Nederlandse vertaling: Xa-
veer De Win)

Wie van de twee, Herakleitos of Plato,
heeft gelijk?

Ik denk dat alle twee gedeeltelijk gelijk
hebben, en dus ook gedeeltelijk ongelijk
hebben.

Herakleitos lijkt me gelijk te hebben, wan-
neer hij stelt dat in alle dingen er spannin-
gen, energiekrachten aanwezig zijn, dat de
fenomenen in de leefwereld vol dynamiek
zitten.

Plato heeft gelijk wanneer hij stelt dat dit
niet harmonie is, en dat harmonie niet kan
opgebouwd zijn uit echte spanningen, ech-
te tegenstellingen. Plato zoekt de harmo-
nie dan ook in de niet-zintuiglijke wereld,

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

in de ideeénwereld.> Een ideeénwereld

die een ontkenning is van de menselijke,
veranderlijke wereld, is voor de mensen
echter zinloos.

Herakleitos heeft ongelijk als hij meent dat
harmonie nog is samengesteld uit echt van
elkaar verschillende dingen.

Het verschil tussen harmonie en conflict
is als volgt te maken. Een conflict bestaat
tussen twee of meer entiteiten, wanneer
deze eigenschappen, behoeften, belangen,
doelstellingen hebben die met elkaar bot-
sen, en niet met elkaar verzoend worden
of kunnen worden. Harmonie kan dus op-
treden wanneer en geen verschillen zijn, of
wanneer de bestaande verschillen met el-
kaar verzoend worden: er in feite dus niet
toe doen. Harmonie is dus ‘onverschillig-
heid’, in de dubbele betekenis: er zijn geen
verschillen, of de verschillen die er zijn,
doen er in feite niet toe, ze vullen elkaar
harmonisch aan.

In een conflictgeladen relatie kan men har-
monie doen ontstaan door de conflictbren-
gende, botsende verschillen ofwel bij de
andere weg te nemen — wat dus onderdruk-
king is —, ofwel bij zichzelf weg te nemen
— wat dus zelfonderdrukking is. Er bestaat
geen geslaagde onderdrukking zonder
zelfonderdrukking van de onderdrukte.**

6. Hegel en Engels

Herakleitos’ denken is nog steeds actueel.
Zowel Hegel als Engels bijvoorbeeld ne-
men erop betrekking.

Hegel stelt: “Er is geen zin in Herakleitos
die niet in mijn ‘Logik’ opgenomen is.”

(Werke, 18, p. 320) (Hegels Wissenschaft
der Logik is uit 1812.)

Friedrich Engels schrijft in zijn inleiding
tot zijn hoofdwerk, de zogenaamde Anti-
Diihring (1877-1878):

“Wanneer we de natuur of de geschiedenis
van de mensen of onze eigen geestelijke
activiteit aan onze nadenkende beschou-
wing onderwerpen, zo biedt zich ons eerst
daar het beeld van een oneindige verstren-
geling van samenhangen en wisselwer-
kingen aan, waarin niets blijft, wat, waar
en hoe het was, maar alles zich beweegt,
zich verandert, wordt en vergaat. Deze
oorspronkelijke, naieve, maar volgens de
zaak juiste zienswijze op de wereld is die

105] en is eerst

van de oude Griekse filosofie
duidelijk uitgesproken door Herakleitos:
Alles is en is ook niet, want alles vioeit, is
constant aan het veranderen, constant aan
het worden en vergaan. Maar deze ziens-
wijze, hoe juist ze ook het algemene karak-
ter van het totaalbeeld vat, volstaat echter
niet om de bijzonderheden te verklaren
waaruit zich het totaalbeeld samenstelt; en
zolang we dit niet kunnen, hebben we ook
geen duidelijk zicht van het totaalbeeld.
Om de bijzonderheden te kennen moeten
we ze uit hun natuurlijke en historische sa-
menhang nemen en ze elk voor zich naar
hun kwaliteiten, naar hun oorzaken en
werkingen enz. onderzoeken. Dit is in de
eerste plaats de taak van de natuurweten-
schap en het geschiedenisonderzoek; (...)
Maar zij heeft ons eveneens de gewoonte
nagelaten, de natuurdingen en de natuur-
gebeurtenissen in hun isolering, buiten de
grote totale samenhang, op te vatten; dus
niet in hun beweging maar in hun stilstand,
niet als wezenlijk veranderlijke maar als
vaststaande toestanden, niet in hun leven
maar in hun dood. En daar, zoals dit door

Bacon en Lockel®

gebeurde, deze ziens-
wijze op de natuurwetenschap zich op de
filosofie overdroeg, schiep ze de specifieke
bekrompenheid van de huidige eeuw, de
metafysische denkwijze.

Voor de metafysicus zijn de dingen en hun
gedachtebeelden, de begrippen, afzon-
derlijke, de een na de ander en zonder de
ander te beschouwen, vaste, starre, voor
iedereen gegeven objecten van onderzoek.
Hij denkt in loutere tegenstellingen zonder
verband, (...) Deze denkwijze lijkt ons op
het eerste gezicht daarom uiterst plausibel,

daar ze die van het zogenaamde gezonde

791



verstand is. (...) Voor de dialectiek echter,
die de dingen en hun conceptuele afbeel-
dingen wezenlijk in hun samenhang, hun
verbinding, hun beweging, hun ontstaan
en vergaan opvat, zijn gebeurtenissen (...)
evenveel bevestigingen van haar eigen me-
thode. De natuur is de proef voor de dia-
lectiek, en we moeten het de moderne na-
tuurwetenschap nageven, dat zij voor deze
proef uiterst rijk, zich dagelijks ophopend
materiaal geleverd heeft en daarmee be-
wezen heeft dat het in de natuur, in laatste
instantie, dialectisch en niet metafysisch
toegaat.” (Friedrich Engels, Anti-Diihring,
MEW 20, p. 20-22; in eigen vertaling)

Hierbij enkele opmerkingen:

a. Herakleitos heeft ons reeds verwittigd
(- een verwittiging die bij Engels niet is
overgekomen):

Fragment M 287 /D.K. 22B47: “Wij moe-
ten met betrekking tot de belangrijkste
dingen niet in het wilde weg verbanden
leggen.”

Alles hangt niet met alles samen! De be-
wering dat alles met alles samenhangt, is
het principe van de religie. Het religieus
gevoel is het gevoelen van onlosmakelijke
verbondenheid met het heelal. Wat Engels
dus aanduidt en verdedigt, is niet de dia-
lectische maar de religieuze denkwijze.

Paul Claes lijkt wel dit religieus gevoel dat
overeenkomt met de hegeliaanse dialec-
tiek aan te hangen: “Voor de dialectische
denker is zelfs de grootste wanorde krach-
tens de wet van de eenheid van de tegende-
len nog een orde.” (p. 178) Hij levert deze

g
>
2
w
o |
e
€L
=

180

commentaar bij een fragment dat we in
zijn vertaling aanhalen:

Fragment M 123 / D.K. 22B124: “Een
willekeurige warhoop is de mooiste
wereldorde.”

Jaap Mansfeld vertaalt: “Voor wat lukraak
is verstroomd (of: is uitgestort c.q. opge-
hoopt) is volgens Herakleitos de ordening

het schoonst.”

Herakleitos drukt enkel zijn appreciatie
uit: wat willekeurig, lukraak, zonder sa-
menhangen verspreid is, is volgens hem
het mooiste. De ‘kosmos’ bestaat uit za-
ken waarvan we de samenhangen, de orde
niet inzien ... en die we misschien niet
kunnen inzien omdat er geen samenhan-
gen zijn, of waarover we een vals inzicht
hebben omdat we verbanden leggen die er

niet zijn.

b. Dus volgens Engels zou Plato en Par-
menides een metafysisch, en Herakleitos
een dialectisch denker zijn68. Klopt dat?®?
Of is dit gewoon ‘stempelarij’” waardoor
men — intellectueel lui — zich niet meer
met een auteur moet confronteren. Het
woord ‘dialectiek” komt trouwens niet in
de fragmenten van Herakleitos voor.

c. Merkwaardig is ook nog dat Engels
enerzijds stelt dat men in de “oorspronke-
lijke nateve zienswijze, volgens de zaak
juiste zienswijze op de wereld” beweert
dat alles in beweging is, veranderlijk is,
en dat alles samenhangt; maar anderzijds
stelt hij dat de denkwijze van het zoge-
naamde gezonde verstand die is waarbij
men alles als vast en star, in loutere te-
genstellingen zonder verband beschouwt.
Blijkbaar kan men beide zienswijzen
nogal gemakkelijk aannemen. Engels
blijkt dus zichzelf in deze passage nogal
flagrant tegen te spreken. De belangrijke
vraag is met welke zienswijze we het
beste gebaat zijn.

d. Engels maakt een onderscheid tussen
de moderne wetenschappen die de ‘dia-
lectische’ zienswijze ondersteunt, en de
wetenschap die door Bacon en Locke
werd ingesteld die de ‘metafysische’
zienswijze gebruikt. Bacon en Locke
worden toch als grondleggers van de
empirische wetenschap beschouwd. De
logisch-positivisten wijzen juist de meta-
fysica af door te steunen op de empirische

wetenschappen. Verschilt onze moderne
wetenschap van diegene die (mede) door
Bacon en Locke gefundeerd is?

Het woord ‘wetenschap’ is blijkbaar een
containerbegrip, een begrip waar men alles
kan insteken.

En moeten we dan ook niet tot het besluit
komen dat Engels’ visie op wetenschap en
metafysica niet klopt. En is dit niet omdat
zijn visie op dialectiek niet klopt?

e. Hegels en Engels’ visie op de dialec-
tiek verschilt van Plato’s visie erop. Voor
Plato levert de dialectiek de beste kennis
op!70 Voor hem is dialectiek geen ‘bewe-
gingsleer’. Dialectica is een onderzoek
naar de grondverhoudingen — noodzake-
lijke voorwaarden en voldoende gronden
In de dialectiek

als bewegingsleer verwart men juist deze
72

— tussen fenomenen.’!
grondverhoudingen.

f. Herakleitos is geen dialecticus in Hegeli-
aans-Engelse zin. Hij blijkt wel de filosoof
van het conflict te zijn. De Hegeliaanse
dialectiek is erop uit de conflicten in een
synthetisch — religieus — eindstadium te
overstijgen. Hegel wil juist de conflicten
harmoniéren en ze zo miskennen.

g. Herakleitos geeft ons nog steeds te
denken. Niet vrijblijvend maar op onze —
noodzakelijk conflictgeladen — realiteit
betrokken.

Geciteerde werken:

* Paul Claes (vertaling en toelichting):
Herakleitos. Alles stroomt. Fragmenten.
Athenaeum - Polak & Van Gennep, Am-
sterdam, 2011.

* Hermann Diels - Walther Kranz: Die
Fragmente der Vorsokratiker, Weidmann,
1974.

* Diogenes Laértius: Leven en leer van be-
roemde filosofen, Ambo, Baarn, 1989

* Friedrich Engels: Anti-Diihring, MEW.
20, Dietz Verlag, Berlin, 1975.

* G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Ge-
schichte der Philosophie, Werke 18, Suhr-
kamp Verlag, Frankfurt a.M., 1971.

* Jaap Mansfeld (vertaling en toelichting):
Heraclitus. Fragmenten, Athenaeum-Po-
lak & Van Gennep, Amsterdam, tweede,
herziene druk: 1987.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



HERAKLEITOS VAN EFEZE, FILOSOOF VAN HET CONFLICT? - Guy Quintelier

* Plato: Symposium, Verzameld Werk,
Tweede deel, De Nederlandsche Boekhan-
del, Antwerpen, 1978.

* Karl Popper: De open samenleving en
haar vijanden, Lemniscaat, Rotterdam,
2007.

Noten:

1 Herakleitos, fragment D.K. 22B28, M. 19. De
vertaling door Paul Claes wordt geciteerd.

2 Daar het overgeleverde werk van Herakleitos
slechts uit fragmenten bestaat, en zijn stijl ook
nogal poétisch is, is hij het ‘slachtoffer’ van
nogal van elkaar afwijkende interpretaties. “Het
werk dat de wijsgeer aan Artemis opdroeg en de
kopieén ervan zijn verloren gegaan. In de loop
van de eeuwen kregen die de meest uiteenlopen-
de interpretaties: zo kennen we een platonische,
een aristotelische, een stoicijnse, een sceptische
en zelfs een christelijke Herakleitos.” (Claes, p.
16) Zo interpreteert Clemens van Alexandrié
(ca. 150 - kort v6or 215) Herakleitos als een apo-
logeet avant la lettre van de christelijke geloofs-
leer. Hegel ziet in Herakleitos een bevestiging
van zijn filosofie, en ook Engels vat Herakleitos
op als een ‘dialecticus’. Interpretaties moeten
echter tegen elkaar afgewogen worden op basis
van hun relevantie voor onze tijd en op hun con-
sistentie met de geinterpreteerde tekst.

3 Bij Diogenes Laértius’ Leven en leer van be-
roemde filosofen (Ambo Klassiek, 1989) kan
men lezen: “Ten langen leste begon hij mensen
te haten en vertrok hij naar de bergen om daar te
leven; hij voedde zich met gras en kruiden. Ten
gevolge hiervan kreeg hij last van waterzucht;
daarom keerde hij naar de stad terug en infor-
meerde hij bij wijze van raadseltje bij de dokters
of zij uit overmatige regenval droogte konden
fabriceren. Toen zij hem niet begrepen, begroef
hij zich in een koestal in de hoop dat door de
warmte van de koeievlaaien het overtollige
vocht zou verdampen. Het hielp evenwel niets
en hij stierf, zestig jaar oud.” (IX, 3) “Hermip-
pus zegt dat hij de dokters vroeg of iemand het
vocht kon wegkrijgen door zijn ingewanden te
legen. Toen ze zeiden dat dat niet ging, nam hij
plaats in de zon en beval zijn dienaren (kinderen
?) hem met koeievlaaien te bepleisteren. Onder
zulke kwellingen stierf hij de volgende dag en
hij werd op de markt (agora) begraven. Nean-
thes van Cyzicus zegt dat hij, omdat hij niet bij
machte was de mest van zich af te trekken, in die
toestand bleef en dat hij door die metamorfose
onherkenbaar was en door de honden werd opge-
vreten.” (IX, 4) Volgens een zekere Ariston zou
Herakleitos “van waterzucht genezen en aan een

andere ziekte gestorven” zijn (IX, 5). Paul Claes

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

meent dat de verhalen over zijn laatste levensja-
ren duidelijk verzonnen zijn door tegenstanders
die zijn opvattingen willen bespotten (zie Claes,
p.9).

4 Volgens Paul Claes weigerde hij dit priester-
schap: “Maar het priesterschap dat hem als oud-
ste zoon van koninklijken bloede toekomt, laat
hij weldra over aan zijn broer. Hijzelf treedt
liever in de voetsporen van de natuurfilosofen
die een primitieve vorm van speculatieve we-
tenschap in Ioni€ introduceerden.” (Claes, p. 8)
Claes erkent dus zelf dat er voér Herakleitos fi-
losofen waren ... ook al roept hij — ten onrechte!
— Herakleitos tot eerste filosoof van het Westen
uit (zie Claes, p. 7).

> De Grieken vereenzelvigden Artemis met een
Anatolische moeder- en natuurgodin. Later zul-
len de christenen de godin Artemis ‘vervangen’
door Jezus’ moeder Maria (die daar, na de dood
van haar beroemde zoon, in een grot gewoond
zou hebben).

6 “In deze troebele tijden komen de Ionische
kuststeden in opstand tegen het Perzische rijk.
De tirannen van Efeze kiezen de zijde van de
Grote Koning en behoeden de stad zo voor ver-
nietiging. Na het conflict vervangt een democra-
tisch bewind hun alleenheerschappij. Herakleitos
zou de tiran Melankomas hebben overgehaald af
te treden. Maar hij distantieert zich weldra van
zijn medeburgers.” (Claes, p. 8)

7 Diogenes Laértius, o.c., IX, 3.

8 Diogenes Laértius, o.c., IX, 5.

o Volgens Paul Claes (p. 7) “werd Herakleitos
door zijn dialectiek de eerste wijsgeer van het
Westen”. Maar is, ten eerste, wat Paul Claes
onder dialectiek verstaat, wel dialectiek? En
blijkbaar maakt Claes nog een onderscheid tus-
sen Westerse en QOosterse filosofie, en deed de
Oosterse filosofie niet aan dialectiek, gezien He-
rakleitos de eerste dialecticus was? Dus kan deze
dialectiek niet het criterium zijn om te spreken
over de eerste filosoof ... Volgens Claes zou He-
rakleitos wellicht voor het eerst de term ‘filoso-
fos’ hebben gebruikt (zie Claes, p. 74).

10 Traditionalistische mensen reageren dan ook
soms agressief op de ongewone ideeén van een
filosoof. Of zoals Herakleitos het stelt: “Honden
blaffen alleen naar onbekenden.” (M 6 / D.K
22B97) (Zie ook de commentaar van Paul Claes
bij dit fragment, p. 149)

! De verschillende vormen van Indische “filoso-
fie’ (ontstaan in de 12de eeuw voor Christus) en
de andere “oosterse filosofieén” zijn vormen van
religie en geen filosofie. De Oosterse ‘filosofen’
Lao-Tse en Confucius waren van dezelfde peri-
ode als de door Aristoteles aangeduide Westerse
filosofen. Laozi of Lao Tse leefde van 604 tot

507 voor het begin van onze jaartelling. Hij is

lll'l'.lkll';lm'{

Alles stroomt

naar men zegt de stichter van het taoisme. Het

is waarschijnlijk dat de Tao Te Ching, het werk
dat aan Lao Tse wordt toegeschreven, niet door
één auteur geschreven is, maar een verzameling
wijsheden van meerdere schrijvers is. Volgens
geleerden dateert het werk van de tweede eeuw
voor Christus. Confucius is geboren op 28 sep-
tember 551 en gestorven in 479 voor het begin
van onze jaartelling. De Gesprekken van Confu-
cius zijn pas enkele decennia en mogelijks zelfs
enkele generaties na de dood van Confucius
samengesteld.

2 fragment M 20 / D.K. 22B5 lezen we dat
mensen staan te bidden voor godenbeelden.
“Dat is net als tegen een huis staan praten zon-
der goed te weten wat voor wezens goden en
heroén zijn.” Paul Claes geeft nog als commen-
taar: “Herakleitos’ kritiek op religieuze riten
richt zich ook tegen de mysterién, die mensen
het eeuwige geluk en een vergoddelijkt bestaan
beloven via magie, extase en inwijding. Alle
leven is gedoemd tot ondergang.” (p. 52) In
zijn commentaar op het Fragment M 118/ D.K.
22B96 — “Lijken zijn betere mest dan uitwerpse-
len” — schrijft Claes: “De materialist Heraklei-
tos gelooft niet in een hiernamaals: na de dood
wordt de psyche lucht, het lichaam aarde en
water. De antitraditionalist verwerpt de eerbied
voor doden en begrafenisrituelen: het menselijk
lichaam kan hergebruikt worden als meststof.
Planten gedijen goed op begraafplaatsen en
slagvelden.” (p. 148)

13 Uit de bewaarde fragmenten blijkt dat Hera-
kleitos erg poétisch was en met veel metaforen
werkte.

14 “Het boek dat op Heraclitus’ naam staat,
heeft als voornaamste thema de natuur, het is

verdeeld in drie vertogen: één over het heelal,

811



één over de politiek en één over de goden.” (Di-
ogenes Laértius, o.c., IX, 5)

15 “Hij gaf het in bewaring in de tempel van Ar-
temis en had zich volgens sommigen beijverd
om het zo onduidelijk mogelijk te schrijven,
opdat het alleen voor bekwame mensen toegan-
kelijk zou zijn en niet vanwege zijn populariteit
geminacht zou worden.” (Diogenes Laértius,
o.c., IX, 6)

10 “Naar verluidt reisde de tragicus Euripides
speciaal van Athene naar Efeze om het manu-
script uit het hoofd te leren en het achteraf aan de
wijze Sokrates voor te dragen.” (Paul Claes, p. 7)
Kon Socrates lezen?

17 Zie ook Diogenes Laértius, IX, 12. Daar staat
dat men een Delisch duiker moet zijn om er niet
in te verdrinken. “Die uitspraak is zelf duister:
het havenstadje Delion in Beoti& was bekend om
zijn sponsduikers. Delos was het eiland van de
orakelgod Apollo, en het Griekse woord delos
betekent duidelijk.” (Claes, p. 10) Artemis en
Apollo zijn volgens de mythen op Delos gebo-
ren. Het eiland Delos was dan ook een groot
religieus heiligdom. Het was ook tijdelijk het
kerngebied van de Delisch-Attische Zeebond.

18 Epikouros noemde Herakleitos een “hutse-
laar”, iemand die alles verwart (zie Diogenes
Laértius, X, 8).

19 «pe fragmenten zijn afkomstig van zeer uit-
eenlopende auteurs: filosofen van allerlei rich-
ting, auteurs van handboeken en bloemlezingen,
grammatici en lexicografen, en niet in onaan-
zienlijke mate van intellectuele christenen.”
(Mansfeld, p. 70)

20 «Geen enkele tekstuitgave van Herakleitos is
identiek aan een andere: Estienne (1573) biedt
(1807)
tweeénzeventig, Diels & Kranz (1909) honderd-

veertig fragmenten, Schleiermacher
negenentwintig, Marcovich (1978) honderdvijf-
entwintig, Mouraviev (2006) honderdzesenvijf-
tig.” (Claes, p. 22) Paul Claes’ “eigen selectie
omvat zo’n honderdveertig fragmenten” (zie
Claes, p. 22).

2! Plato noemt in zijn Theaitetos (181a) de aan-
hangers van Herakleitos dan ook spottend ‘reon-
tes’, ‘diarreelijders’, omdat ze geloven dat alles
stroomt.

2 “Hyperkritische editeurs aarzelen lang voor
ze een uitspraak als authentiek presenteren. Zo
zullen we in Diels & Kranz, de standaarduitgave
van de presokratische filosofen, tevergeefs zoe-
ken naar de enige woorden die menigeen van
Herakleitos kent: Panta rei, ‘Alles stroomt’.”
(Paul Claes, p. 8)

23 De M voor het cijfer verwijst naar de ordening
in de Nederlandse vertaling (tweede editie — die
enigszins verschilt van de derde editie waarin de

fragmenten niet in het Grieks zijn weergegeven)

182

door J. Mansfeld — een ordening die verschilt
van die van Diels-Kranz (waarnaar ook wordt
verwezen). We citeren, behalve wanneer anders
aangeduid, uit de tweede editie van de vertaling
door Jaap Mansfeld. (In de vertaling van Mans-
feld worden ook de vindplaatsen van de frag-
menten aangeduid, zie pp. 70-74.) Paul Claes
gebruikt dezelfde nummering als Diels-Kranz.
24 Plato had naast Socrates, zowel Herakleitos
(via Kratylos) als Parmenides (via Hermogenes)
ook nog als (onrechtstreekse) leermeesters. Plato
zal eerder wat zijn zijnsleer betreft voor de prin-
cipi€le positie van Parmenides kiezen.

25 Etienne Vermeersch (en Johan Braeckman)
vergissen zich in hun De rivier van Herakleitos.
Een eigenzinnige visie op de wijsbegeerte wan-
neer ze menen dat de rivier toch steeds in dezelf-
de bedding blijft. “Volgens Herakleitos kunnen
we geen tweemaal dezelfde rivier instappen en
toch kunnen we tweemaal dezelfde rivier instap-
pen: het water is nooit hetzelfde, de bedding
wel.” (p. 11) De bedding is natuurlijk ook nooit
dezelfde — voor Herakleitos vloeit alles! Lang-
zaam verplaatst de bedding zich en verandert ook
de samenstelling ervan. Wij geven namen aan de
vlug of langzaam veranderende fenomenen, we
leggen ze daarmee — ogenschijnlijk — vast. We
‘begrijpen’ ze met onze ‘begrippen’. Met onze
‘concepten” nemen we verschillende gelijkaar-
dige fenomenen onder één begrip samen. Zelfs
de moderne natuurkunde beweert dat beweging
noodzakelijk tot de materie behoort. Vermeersch
en Braeckman willen absolute, ‘vaststaande’
zekerheid, en ze menen als nieuw-rechtse ‘den-
kers’ zelf het absoluut zekere weten in pacht te
hebben. Daarom hun ‘correctie’ op Herakleitos.
Paul Claes blijkt de interpretatie van Vermeersch
en Braeckman te volgen: “De betekenis is niet
dat de werkelijkheid even veranderlijk is als
het stromende water van een rivier, maar dat de
bedding van de rivier dezelfde blijft ondanks
het altijd weer andere water.” (p. 48). Claes zou
toch moeten weten dat voor Herakleitos ‘alles
stroomt’ — dit is namelijk de titel van zijn boek
met en over de fragmenten van Herakleitos ...
261, zijn commentaar bij Fragment B93 — “De
Heer die zijn orakel in Delphi heeft, spreekt niet
en verzwijgt niet, maar geeft tekens.” — schrijft
Paul Claes: “Herakleitos’ radicale volgeling
Kratylos nam deze uitspraak letterlijk: hij drukte
zich alleen nog uit door zijn pink te bewegen,
daar woorden volgens hem de beweeglijke wer-
kelijkheid niet konden uitdrukken (Aristoteles,
Metafysica, 1010a).”

27 Geloven zij die het statische en het onveran-
derlijke als principe beklemtonen, niet ook in de

onsterfelijkheid van (een gedeelte van) de mens?

B «pe spanning tussen tegendelen geeft de
realiteit een eigen structuur en dynamiek. Die
opvatting maakt Herakleitos tot de vader van de
dialectiek.” (Claes, p. 11) Claes vervalt in de He-
geliaanse vergissing door de dynamische span-
ning tussen tegendelen dialectiek te noemen.

29 “Als materialist is Herakleitos de eerste filo-
soof die het heelal als eeuwig bestaand en altijd
in beweging ziet.” (Claes, p. 13)

30 Waarom moet het heelal geschapen of ont-
staan zijn? Is het geloof in het ontstaan of het
geschapen zijn van het heelal geen antropomor-
fisme? Moet, omdat de mens ooit ontstaan is, het
heelal ook een ontstaan gekend hebben?

31 “Voor Herakleitos ... is de kosmos een ‘ecu-
wig levend Vuur’. De formulering verraadt dat
hij als andere presocratische denkers een hylo-
zoist is, iemand die de stof als bezield ziet en dus
nog geen onderscheid maakt tussen levende en
dode materie.” (Claes, p. 12-13) Maar betekent
‘levend’ bij Herakleitos niet gewoon ‘bewege-
lijk’? Paul Claes vermeldt zelf dat dit fragment
vooruitloopt op de thermodynamische wet van
het behoud van energie (zie Claes, p. 69).

32 ‘Marxistische’ interpretatoren zien hierin een
uitdrukking van de ‘eenvoudige warenruil’ die
door Marx ook zeer grondig besproken werd,
o.a. in Das Kapital, 1.

Zie Herman De Ley: http://www.flw.ugent.be/
cie/1ba/natuurdenken.html

Karl Marx citeert dit fragment in een voetnoot
van het eerste boek van Das Kapital: MEW. 23,
p- 120, noot 65.

3 Als men absolute zekerheid wil, dan moet
men ook afstand nemen van de zintuiglijk waar-
genomen eigenschappen van de dingen. Zin-
tuiglijke waarneming geeft geen absoluut zeker
weten.

My aap Mansfeld heeft twijfels over dit fragment
(zie Mansfeld, p. 46 met verwijzingen naar an-
dere fragmenten).

3 Wat Sigmund Freud bevestigt: in het onbe-
wuste blijft het infantiele aanwezig.

36 Freud beweert dat een onvoorwaardelijke ver-
vulling van het lustprincipe — dat de onmiddel-
lijke en onvoorwaardelijke bevrediging van de
driften nastreeft — uiteindelijk de dood tot gevolg
heeft; het lustprincipe moet getemperd worden
door het realiteitsprincipe. De onverzoenlijke
spanning tussen lustprincipe en realiteitsprincipe
behoort noodzakelijk tot de conflictgeladenheid
van het leven.

Voor Rousseau is de natuurlijke vrijheid, waar-
bij men zijn aandriften ongeremd kan botvieren,
slavernij; men is dan onderworpen aan zijn drif-
ten. Men verwerft maar echte vrijheid — politieke

of morele vrijheid — door lid te zijn van een ge-

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



HERAKLEITOS VAN EFEZE, FILOSOOF VAN HET CONFLICT? - Guy Quintelier

meenschap. Natuurlijke en politiecke of morele
vrijheid botsen met elkaar.

3 1n zijn commentaar op dit fragment spreekt
Paul Claes wel over de ‘vernietigende’ strijd, ter-

wijl de ‘vernietiging’ niet in het fragment staat

38 “De Franse filosofe Simone Weil geeft in La
source grecque (1957) een feministische verta-
ling: La guerre est mére de toutes choses, reine
de toutes choses.” (Claes, p. 96)

39 Paul Claes interpreteert dat de goden in feite
de gesneuvelde soldaten zijn die door hun dap-
pere strijd goddelijke helden geworden zijn.

40 Er bestaat niet alleen een recht op arbeid,
maar ook een plicht tot arbeid, maar dan wel in
een niet-kapitalistisch systeem. In het kapitalis-
me is de ‘vrijgestelde klasse’ exclusief eigenaar
van de productiemiddelen. Naast de fysieke pro-
ductiedwang bestaat er een ‘culturele’, met een
bepaalde cultuur verbonden productiedwang. De
‘culturele’ productiedwang bestaat maar omdat
er een fysieke productiedwang bestaat. Marx wil
de fysieke productiedwang afschaffen.

41 paul Claes (p. 95) meent in zijn commentaar:
“Sociale verhoudingen berusten op conflict:
Marx’ klassenstrijd is niet zo veraf (al zou Hera-
kleitos het einde ervan niet voorspeld hebben).”
Met hun sociale verhoudingen proberen mensen
echter juist harmonie te vestigen en de onderlig-
gende conflicten te verdoezelen.

420.a. door Karl Popper in zijn De open samen-
leving en haar vijanden.

43 Fragment M 10/ D.K. 22B104 luidt in de ver-
taling van Paul Claes: “Wat is hun inzicht anders
dan volksgevoel? Ze luisteren naar zangers en
kiezen de massa als meester, zonder in te zien
dat de meerderheid niet deugt en een minderheid
wel.” Herakleitos is dus geen populist!

# Zie fragment M 113 / D.K. 22B121: “Het
zou de volwassen Ephesiérs hun verdiende loon
zijn zich en bloc te verhangen en het stadsbe-
stuur aan de onvolwassenen (na) te laten — zij,
die Hermodorus hebben verbannen die van hen
de meest bekwame was, zeggende: ‘Niemand
van ons mag de meest bekwame zijn, en is hij
het toch, dan maar ergens anders en bij andere
mensen’”.

4 In een dubieus fragment B125a zou Heraklei-
tos beweerd hebben: “Laat het u nooit ontbreken
aan rijkdom, Efeziérs, zodat blijkt hoe slecht u
bent.” In zijn commentaar hierbij schrijft Paul
Claes: “De filosoof suggereert cynisch dat for-
tuin altijd onrechtmatig verkregen wordt.” (p.
180)

46 «De traditie maakt van Herakleitos een hoog-
hartige misantroop. Volgens Seneca, Juvenalis,
Loukianos en Sidonius Apollinaris is hij een

sombere pessimist: hij verschijnt nooit in het

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

openbaar zonder tranen te storten om de dwaas-
heid van de mensen, terwijl de optimistische
filosoof Demokritos er steevast om lacht. Als
mensen vragen waarom hij altijd zwijgt, ant-
woordt hij: ‘Om jullie de gelegenheid te geven
te kletsen.”” (Claes, p. 9)

4T De vertaling door Paul Claes wordt geciteerd.
8 paul Claes beweert dat Herakleitos een voor-
keur had voor tekens boven woorden; hij haalt
daarvoor volgende anekdote aan: “Om zijn
stadsgenoten duidelijk te maken dat ze tijdens
een belegering door de Perzen soberder moeten
gaan leven, beklimt hij de tribune, neemt een
kom water, mengt er gerstemeel in en drinkt het
mengsel stilzwijgend op. Door de rantsoenering
weerstaat Efeze de belegering van de Perzische
koning Dareios Hystapes.” (Claes, p. 9)

49 Als een democratische meerderheid beslist
dat de democratie moet afgeschaft worden, dan
moet men als echte democraat tegen deze ‘de-
mocratische’ beslissing ingaan. Een echte de-
mocraat verdedigt het democratische principe
desnoods tegen een meerderheid in.

30 Zijn mensen gelijk? Op natuurlijk vlak zijn
mensen niet gelijk: de een is oud, de andere jong;
de een is man, de andere vrouw; ... Politiecke
gelijkheid kan maar bestaan als ze tot dezelfde
gemeenschap behoren. Natuurlijke ongelijkheid
wettigt geen politieke ongelijkheid. Op politiek
vlak moeten, omgekeerd, politicke beslissingen
de nefaste gevolgen van de natuurlijke ongelijk-
heid ongedaan maken.

S uit fragment M 64 / D.K. 22B126 weten we al
dat de dingen tegenovergestelde eigenschappen
kunnen aannemen. Maar hetzelfde object kan
ook tegelijkertijd verschillende eigenschappen
hebben: dezelfde emmer lauw water wordt door
een warme hand als koud, en door een koude
hand als warm ervaren.

32 Pythagoras zou dit antwoord gegeven heb-
ben aan een man die verklaarde dat hij het ge-
zelschap van vrouwen boven dat van filosofen
verkoos (zie Claes, p. 51). Maar Fragment D.K.
22B81 leert ons dat Pythagoras een meesterbe-
drieger is ... (zie Claes, p. 129). Mansfeld noemt
Pythagoras in zijn vertaling van dit fragment een
“voorganger in grootspraak” (M 18).

33 1k citeer de vertaling door Paul Claes.

> Idem.

3 Zoals Jaap Mansfeld vertaalt.

36 Dit noemt Hegel — terecht of niet — het “grote
principe van Herakleitos”: “De subjectiviteit
is het andere van de objectiviteit, niet van een
stuk papier — het zinloze hiervan valt gelijk op
—, het moet zijn andere zijn, en daarin ligt zelfs
zijn identiteit; zo is elk het andere van het an-
dere als zijn andere. Dat is het grote principe

van Herakleitos; dat kan duister schijnen, maar

het is speculatief; en dit is voor het verstand dat
het zijn, niet-zijn, het subjectieve en objectieve,
het re€le en het ideéle ten behoeve van zichzelf
vasthoudt, steeds duister.” (Hegel, Werke, 18, p.
327; cursivering door Hegel; in eigen vertaling.)
57 Juist daarvoor schrijft Hegel, hierbij impliciet
ook verwijzend naar Plato: “Het wezenlijke is
dat elk verschillende, elk bijzondere verschil-
lend is van een ander, — maar niet abstract van
gelijk welk andere, maar van zijn andere; elk is
slechts in zoverre zijn andere op zich in zijn be-
grip gevat is. Verandering is eenheid, betrekking
van beide op één, een zijn, dit en het andere. In
de harmonie of in het gedachte geven we dit toe;
zien, denken we de verandering als wezenlijke
eenheid. De geest neemt in het bewustzijn be-
trekking op het zintuiglijke, en dit zintuiglijke
is zijn andere. Zo ook de tonen; ze moeten ver-
schillend zijn, maar zo dat ze ook één kunnen
zijn, — en dit zijn de tonen op zich.” (Hegel,
Werke, 18, p. 327; cursivering door Hegel; in
eigen vertaling.) De monotone, minimalistische
muziek komt ook als harmonisch over. Onver-
schilligheid is harmonieus ...

38 Tussen de harmonigrende tegenstellingen is
de spanning minder groot dan tussen de niet-
harmoniérende tegenstellingen, maar in beide
soorten tegenstellingen zijn de tegengestelden
nog op elkaar betrokken.

% Die eenheid van spanningen noemt Heraklei-
tos harmonie. Harmonie is dus voor hem geen
onverschilligheid. Harmonie is voor hem een sa-
menstelling, een ‘eenheid van tegengestelden’,
van duidelijk van elkaar verschillende zaken die
wel op elkaar betrokken zijn.

0 We citeren de vertaling door Paul Claes.

61 Voor Plato is Herakleitos niet alleen duister
maar ook onjuist.

%2 “Harmonie® is ‘symfonie’ en ‘symfonie’ is
‘homologie’, staat er in het ‘Grieks’.

03 Zie de weerlegging door Socrates van Sim-
mias’ argumenten in de Phaedo.

4 Meer uitgewerkt vindt men dit in de visietekst
van IMAVO, zie: http://www.imavo.be/visie-
tekst.html

65 Toch niet die van Parmenides, Plato, ...

66 Ook door Descartes en anderen.

7 Het is niet verwonderlijk dat de ‘dialecticus’
Paul Claes dit fragment minder scherp vertaalt:
“Over zwaarwichtige dingen mogen we niet zo-
maar oordelen.” In het Grieks staat er ‘symbal-
lometha’ waarvan de eerste betekenis toch ‘bij-
eenwerpen’ ‘bijeenbrengen’ is.

%8 Ook al smijt de dilettantische ‘filosoof” En-
gels alle oud-Griekse filosofen op één hoop.

% Voor Rousseau is, juist omgekeerd, ie-
mand die beweert dat de materie beweegt, een

metafysicus.

831



7 pe 70 gezegde ‘metafysicus’ Plato noemt

dus de dialectiek de enige methode om tot echte
kennis te komen (zie De Staat, VII, 13 — 531d
- 535a).

71 Volgens de ‘hegeliaan’ Paul Claes erkent
de dialecticus echter geen vaste definities (zie
Claes, p. 12).

72 Zie Rudolf Boehm: De dialectick en het einde
van de ontwikkeling, IMAVO-Kritiek, Brussel-

Gent, 2005.

184

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



