
73 I JAARGANG   46  NUMMER  4  I  Winter 2012

Herakleitos  van  Efeze,  filosoof  van  het  conflict?

Guy Quintelier

Kopstukken Filosofie

“Het geloofwaardigst is wie waanbeelden 
weet te vermijden […]

De Gerechtigheid achterhaalt wie leugens 
beraamt en wie ze beaamt.”1

1. Een fundamentele vergissing 
van het ‘dialectisch materialis-
me’?

Friedrich Engels voert in zijn inleiding tot 
zijn Anti-Dühring een onderscheid in tus-
sen wat hij een dialectische en een metafy-
sische beschouwingswijze noemt. De dia-
lectische beschouwingswijze werd volgens 
Engels het eerste duidelijk uitgesproken 
door Herakleitos van Efeze. Maar vergist 
Engels, onder invloed van Hegel, zich hier 
niet? Is Herakleitos de eerste ‘dialecticus’ 
in Hegeliaanse zin? Klopt Engels’ interpre-
tatie van Herakleitos wel?2 Wat weten wij 
over Herakleitos en zijn leer?

2. Ionische natuurfilosoof

Herakleitos wordt in de filosofiegeschiede-
nis gecatalogiseerd bij de Presocratici, en 
meer specifiek nog bij de Ionische natuur-
filosofen. Waarom is Herakleitos een filo-
soof? Waarom is hij een natuurfilosoof? En 
waarom wordt hij geklasseerd als Ionisch 
natuurfilosoof?

Waarom Ionisch?: Herakleitos leefde rond 
500 v.C. (geboren ongeveer 540, gestorven 
ongeveer 4803) in de door Grieken geko-
loniseerde stad Efeze – nabij het huidige 
Selsjoek en Kusadasi – in het middenge-
deelte van de westkust van het huidige Tur-
kije, wat toen Ionië werd genoemd. “Hij 
is een afstammeling van Androklos, de 
Atheense prins die de stad in de elfde eeuw 
voor Christus stichtte.” (Claes, p. 8)

Over hem werd ook overgeleverd dat hij 
(mogelijks) een priester4 was binnen het 
heiligdom van de godin Artemis5, godin 
van de vruchtbaarheid: deze godin werd 
in Efeze voorgesteld met een beeld waar-
aan tientallen stierenkloten hingen. (In de 
Griekse iconografie wordt Artemis ook 
voorgesteld als godin van kuisheid en 
jacht.) In Efeze stond een tempel voor Ar-
temis, die omwille van zijn grootte - vier-
maal het Atheense Parthenon - tot de zeven 
antieke wereldwonderen werd gerekend. 
(Deze tempel staat niet meer in Efeze, maar 
de bouwstenen ervan werden o.a. gebruikt 
in een moskee en een kerk in de buurt van 
de toenmalige tempel. Acht van de circa 18 
meter hoge, dondergroene pilaren zijn ge-
bruikt in de Aya Sofia van Istanbul.) 

Herakleitos was van aristocratische af-
komst en hij was als dusdanig voorbestemd 
om ‘bestuurder’ van de stadsstaat Efeze6 
te worden; hij weigerde dit echter omdat 
hij liever “met de kinderen bikkelde in 
de schaduw van de tempel van Artemis”: 
“Waarom staan jullie mij zo aan te gapen, 
gluiperds? Is het niet beter dit te doen dan 
met jullie een stad besturen?”7 Hij liet het 
bestuur van de stad, uit “grootmoedig-
heid”8, aan zijn broer over.

Waarom filosoof?: Herakleitos behoort tot 
de eerste denkers die men als filosoof heeft 
aangeduid. De eerste filosoof was volgens 
Aristoteles Thales van Milete die leefde van 
circa 624 tot 545 voor Christus. (Milete ligt 
60 kilometer ten zuiden van Efeze)9. Dit 
omdat hij – als filosoof – nadacht over de 
beginselen “van waaruit iets bestaat, ont-
staat of gekend wordt” (Aristoteles). Filo-
sofie is kritiek op de heersende principes.10 
Daardoor verschillen de filosofen van hun 

nadenkende voorgangers die slechts verha-
len, mythes over het ontstaan van de wereld 
vertelden, waarin goden de hoofdrol spe-
len. Filosofie verschilt van mythologie en 
religie11. Herakleitos bekritiseert als filo-
soof dan ook de absurditeit van traditioneel 
religieuze rituelen en gebeden.12

Waarom natuurfilosofie?: De filosofen ten 
tijde van Herakleitos duiden allemaal een 
allesoverheersende principe in de natuur 
aan: de 4 natuurelementen: water (Thales), 
lucht (Anaximenes van Milete), vuur (He-
rakleitos) en aarde (Xenophanes). (De in de 
5de eeuw levende Empedocles van Akra-
gas stelde de vier oerelementen gelijk aan 
elkaar.)

Herakleitos zelf zou een leerdicht13 met 
als titel Over de natuur – Peri phuseos14 
(of soms ook aangeduid als De Muzen) ge-
schreven hebben: dit werk is niet bewaard 
gebleven15. Wel zou volgens Diogenes La-
ërtius Socrates dit werk gekend hebben16: 
“Men zegt dat Euripides hem [aan So-
crates] de verhandeling van Heraclitus gaf 
en vroeg wat hij daarover dacht, en dat zijn 
antwoord toen luidde: ‘Wat ik ervan begre-
pen heb, is uitstekend, maar er is een De-
lisch duiker voor nodig om tot op de bodem 
door te dringen.” (Diogenes Laërtius, II, 
22)17. Herakleitos had reeds in de Oudheid 
de bijnaam ‘de duistere’ (‘skoteinos’)18. 

Van Herakleitos’ filosofie zijn enkel frag-
menten overgeleverd, die men weervindt 
in geschriften van anderen19, die na hem 
werkzaam waren. Het gaat over ongeveer 
125 fragmenten. ‘Ongeveer’ omdat er 
meningsverschillen bestaan tussen de ver-
schillende uitgevers van deze fragmenten 
over de vraag of men sommige fragmenten 
wel aan Herakleitos mag toeschrijven.20

Wat Friedrich Engels 
verdedigt, is niet de dialectische 

maar de religieuze denkwijze.



I 74 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

3. “Panta rhei”

Als één van de bekendste uitspraken van 
Herakleitos geldt: “alles vloeit” (panta 
rhei); “alles is worden”, het worden, de 
beweging is het principe dat aan alles ten 
grondslag ligt.21 Deze uitspraak wordt ech-
ter door Diels-Kranz niet aan Herakleitos 
toegeschreven22, maar zo lijkt men wel 
terecht de zogenaamde ‘rivierfragmenten’ 
van Herakleitos te kunnen samenvatten:

Fragment M 94 / D.-K. 22B9123: “Het is 
onmogelijk tweemaal in dezelfde rivier te 
treden; …hij verstrooit en brengt samen … 
en komt (op ons) toe en gaat (van ons) af.”
Fragment M 93 / D.-K. 22B49a: “In dezelf-
de rivieren treden wij en treden wij niet, wij 
zijn en wij zijn niet.”

Herakleitos keerde zich hiermee tegen 
een denken – zoals dat van zijn tijdgenoot 
Parmenides van Elea (Zuid-Italië) die hij 
waarschijnlijk niet kende – dat beweert dat 
alles één en onveranderlijk is. Herakleitos 
beklemtoont het menigvuldige en het ver-
anderlijke. Parmenides verheft het statisch 
zijn tot principe, voor Herakleitos is dit 
het dynamisch worden.24 “Wij zijn en we 
zijn niet”, we zijn niet steeds dezelfde; niet 
alleen alles trekt aan ons voorbij, ook wij 
veranderen, niet alleen de rivier25, ‘alles 
stroomt’, alles vloeit. Binnen de filosofie 
van Herakleitos is het statisch zijn, het ene, 
het onveranderlijke slechts een abstractie 
van, een distillatie uit het werkelijke dy-
namische worden, het menigvuldige, het 
veranderlijke. Alles wordt voortgedreven.

Fragment M 75 / D.-K. 22B1: “Alle gedier-
te wordt met slagen voortgedreven.” 

Voor Herakleitos verandert alles. Dit leidt 
niet alleen tot komische situaties − “De 
Siciliaanse komedieschrijver Epicharmos 
voert een heraklitische debiteur op die 
zijn schuld weigert te betalen omdat hij 
vandaag immers een ander mens is dan 
gisteren.” (zie Claes, p. 16) −, maar maakt 
in feite elke vorm van kritiek onmogelijk. 
Kritiek is maar mogelijk als men het be-
kritiseerde begripsmatig kan vastleggen … 
anders ontsnapt steeds het bekritiseerde.

“De opvatting dat alles altijd in beweging 
is, wordt mobilisme genoemd. (…) De 
meest radicale mobilist is de heraklitische 

denker Kratylos, volgens wie je zelfs niet 
één keer in dezelfde rivier kunt stappen 
(B91). Plato neemt hem in de naar hem 
genoemde dialoog op de korrel en noemt 
Kratylos en andere mobilisten ‘druip-
neuzen’.” (Claes, p. 27-28) “Herakleitos’ 
volgeling Kratylos hield als radicale mo-
bilist staande dat men zelfs niet eenmaal 
in dezelfde rivier kan stappen (omdat een 
rivier nu eenmaal nooit gelijk is aan zich-
zelf). Volgens Aristoteles, die deze kritiek 
citeert in zijn Metafysica (1010a13-15), 
kan men op deze manier nooit iets stelligs 
beweren.” (Claes, p. 140)26

In de uitdrukking “wij zijn en wij zijn niet” 
kan men ook een aanduiding zien van de 
sterfelijkheid en vergankelijkheid van de 
mens. Onze sterfelijkheid is misschien wel 
het grootste conflict waar wij als mensen 
moeten mee terechtkomen.27

4. Filosoof van het conflict

Men zou kunnen zeggen dat voor Hera-
kleitos de dynamiek zit in de conflictspan-
ningen.28 Herakleitos is misschien wel − 
met een korrel zout − te kenmerken als de 
filosoof van het conflict, als de filosoof die 
het conflict in de wereld centraal in zijn 
denken heeft gesteld. 

Het woord ‘conflict’ wordt door hem echter 
niet gebruikt – het is trouwens een Latijns 
woord en Herakleitos kende geen Latijn, 
dat was nog niet de taal van de geleerde 
wereld. Hij heeft het wel over andere zaken 
die misschien onder het woord ‘conflict’ 
samen te vatten zijn: Herakleitos spreekt 
over het ‘vuur’ als het alles beheersende 
principe, over de ‘oorlog’ als ‘vader en be-
heerser van alle dingen’, en over de ‘een-
heid der tegendelen’. 

Laten we Herakleitos’ begrippen van na-
derbij bekijken, en zien hoe het ‘dynami-
sche’ en de ‘conflictspanningen’ daarin 
worden uitgedrukt.

a. Het vuur als alles beheersende principe? 

Herakleitos haalt als allesbeheersend ele-
ment, als principe van alles, het vuur aan. 
Het vuur is dus zowel aanwezig in de niet-
menselijke natuur als in de mens zelf.

aa. … in de natuur 

Het vuur bestaat reeds vóór elke mense-
lijke of goddelijke ordening. De ordening 
(‘kosmos’) die Herakleitos benadrukt, gaat 
vooraf aan een ingreep door mensen of 
goden.

Fragment M 61 / D.K. 22B30: “De hier be-
sproken (fraaie) ordening, dezelfde in alle 
gevallen, is noch door één der goden noch 
door één der mensen tot stand gebracht – 
nee, hij was altijd en is en zal zijn: vuur, 
eeuwig levend, met mate ontvlammend en 
met (sc. in dezelfde) mate uitdovend.”

Herakleitos gelooft dus ook niet in het ont-
staan van het heelal. Dat is volgens hem ze-
ker niet door de goden geschapen; het heel-
al was er altijd.29 Bekend is de uitspraak 
bij de Oude Grieken: ‘Uit niets kan niet 
iets ontstaan’. (‘Creatio ex nihilo’ bestaat 
dan ook voor Herakleitos niet. Waar komt 
trouwens de scheppende god zelf vandaan? 
Deze god wordt in het christendom ook 
voorgesteld als het eeuwige en het onster-
felijke, dus het altijd al bestaande wezen. 
Voor de Big Bang bestond er ook al iets: 
een enorm geconcentreerd bolletje energie 
dat met een oerknal ontplofte. Waar komt 
dat vandaan?30)

Het is het vuur dat steeds aanwezig was 
en is. Vuur wordt als ‘eeuwig levend’ 



75 I JAARGANG  46  NUMMER  4  I  Winter 2012

Herakleitos  van  Efeze,  filosoof  van  het  conflict?  -   Guy Quintelier

voorgesteld.31 Het ‘vuur’ van Herakleitos 
is dus meer dan het louter fysieke element. 

Fragment M 74 / D.K. 22B64: “Bliksem be-
stiert alles.” De bliksem als uiting van vuur 
dat niet door de mens veroorzaakt wordt, is 
in alles (dus ook de mens) aanwezig. ‘Blik-
sem’ staat hier als symbool van het dyna-
mische, de ‘bliksem’ is een spanningsgege-
ven. In alles is dus spanning aanwezig.

In zijn commentaar op dit fragment schrijft 
Paul Claes: “De bliksemschicht is het tradi-
tionele strijdwapen van de hemelgod Zeus. 
Hij symboliseert de almacht van het Vuur, 
dat de verandering in de wereld bewerkt.” 
(Claes, p. 109)   

Het steeds aanwezige vuur laait soms op 
of dooft soms met mate uit; het verdwijnt 
nooit helemaal.

Dat vuur, dat oergegeven dat altijd aanwe-
zig is, verandert wel in andere elementen, 
die op hun beurt terug veranderen in vuur.

Fragment M 62 / D.K. 22B90: “Alles is 
inwisselbaar voor vuur en vuur voor al-
les, zoals waren voor goud en goud voor 
waren.”32

Fragment M 64 / D.K. 22B126: “Koude 
dingen worden warm, warme koud, voch-
tige droog, droge vochtig.”

De dingen kunnen aan elkaar tegenover-
gestelde eigenschappen aannemen.33 Er is 
permanente verandering, ook al nemen we 
ze soms in onze leefwereldlijke benadering 
niet waar.

ab. Het vuur beheerst alles, niet alleen de 
ongevoelige, dode natuur, maar ook de ge-
voelige natuur, dus ook de mens.

Fragment M 68 / D.K. 22B64:  “dat vuur is 
intelligent.”

Het vuur zelf is niet alleen ‘eeuwig levend’, 
het is ook intelligent, d.w.z. het is in staat 
tot inzicht. Men moet gevoelig zijn om tot 
inzichten te kunnen komen. Men kan maar 
inzichten verwerven doordat men gevoelig, 
raakbaar en kwetsbaar is. Bewustzijn ont-
staat maar in botsing met de realiteit.

Daar het vuur alles beheerst, beheerst het 
ook de mens als een intelligent wezen. Dat 
vuur dat de mens beheerst, moet dus ook 

intelligent zijn.34 Het vuur is ‘gevoelig’, 
aan veranderingen onderhevig.

Daarom ook is de droge ziel – die het meest 
aan het ‘intelligente’ vuur blootgesteld is 
geweest – de meest wijze en superieure, het 
meest menselijke.

Fragment M 86 / D.K. 22B118: “De droge 
ziel is de meest wijze, en superieur.”

Het zou dus het beste zijn dat het vuur 
overheerst in de mens.

Wanneer de ziel te vochtig is doordat men 
te veel heeft gedronken, en men dus het 
vuur probeert te doven, dan is de ziel min-
der wijs.

Fragment M 87 / D.K. 22B117: “Wanneer 
een man dronken is, wordt hij al wankelend 
door een onvolwassen knaap geleid, zon-
der te beseffen waar hij heengaat, omdat 
zijn ziel vochtig is.”

Een onvolwassen knaap is in elke ‘man’ 
zelf aanwezig35. Door de drank komt het 
ongeremde kind naar boven.  

Dronkenschap verschaft wel de harmonie 
van de roes: de conflicten die noodzakelijk 
tot het menselijk leven behoren, worden 
daardoor ontvlucht.

Fragment M 88 / D.K. 22B77: “(…) Voor 
zielen is het niet de dood, maar genot, 
vochtig te worden.”

Ook al maakt het vocht de mens minder 
wijs, het verschaft dus wel genot. Ook niet-
alcoholische dranken, en zelfs gewoon wa-
ter, bevredigen de dorst.

Maar het slechts met mate drinken ver-
schaft genot, want volledig ‘verdrinken’, 
het overmatig verbruiken van gelijk welke 
drank, heeft wel voor de mens de dood tot 
gevolg. Het ‘vuur’ in de mens mag niet vol-
ledig gedoofd worden.

Het onmatig en onbeperkt nastreven van 
het genot is dus geen goede zaak36: 

Fragment M 97 / D.K. 22B110 : “Wanneer 
de mensen overkomt waarop zij hun zinnen 
hebben gezet is dat nog geen verbetering.”

In de vertaling van Paul Claes luidt dit: 
“Voor mensen is het beter niet alles te krij-
gen wat ze begeren.”

Herakleitos keert zich hierbij tegen een 
uitspraak die aan Thales van Milete wordt 
toegeschreven: “Het heerlijkste is te krij-
gen wat je begeert” (zie Claes, p. 163).

Het vuur waarop Herakleitos doelt, is niet 
louter en alleen het fysieke element. Het 
moet ook opgevat worden als dynamiek, 
spanning, conflict dat overal aanwezig is. 
Dit blijkt ook uit de volgende fragmenten 
die over ‘oorlog’ en tweedracht gaan.

b. ‘Oorlog’ en tweedracht

Fragment M 49 / D.K. 22B53: “Oorlog is 
van allen de vader en de koning van allen: 
sommigen heeft hij immers goden laten 
zijn; anderen mensen, sommigen tot slaaf 
gemaakt, anderen vrij.”

Volgens Paul Claes zou men het Griekse 
woord ‘polemos’ beter door ‘strijd’ verta-
len dan door ‘oorlog’, want de term ‘pole-
mos’ is algemener dan ‘oorlog’.37

Uit de ‘oorlog’ ontstaan allen (vader) en 
de ‘oorlog’ beheerst ook allen (koning).38 
‘Oorlog’ is dus gelijk het ‘vuur’ dat ook al-
les beheerst. Maar uit de ‘oorlog’ ontstaan 
ook allen. Een ‘oorlog’ is een tegenstelling: 
twee partijen staan tegenover elkaar. Alles 
en allen zouden dus uit tegenstellingen be-
staan en er ook uit ontstaan. 

Herakleitos heeft het verder in dit fragment 
over twee tegenstellingen die door de ‘oor-
log’ worden veroorzaakt.

Hij heeft het over de tegenstelling tussen 
goden en mensen, en die tussen slaven en 
vrijen.

De tegenstelling tussen slaven en vrijen is 
een soort ‘klassentegenstelling’ als men de 
klassen van elkaar onderscheidt als al of 
niet behorend tot de groep die vrijgesteld is 
van productieve arbeid.

Komt dit ‘klassenonderscheid’ overeen 
met het onderscheid tussen goden en men-
sen? De goden zijn toch ook vrijgesteld 
van productieve arbeid39; zij behoren dus 
tot de vrijen. Of zijn de vrijen godde-
lijk, en de slaven menselijk? Behoort de 



I 76 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

noodzaak tot productief arbeiden niet tot de 
voorwaarden van het menselijk bestaan? 
Zonder te produceren is geen menselijk 
bestaan nodig. De mens is een noodzake-
lijk productiewezen. Dat betekent dat de 
vrijen, de godgelijken, enkel maar kunnen 
bestaan omdat anderen deze natuurnood-
zakelijke productiedwang op zich nemen, 
en de vrijen daarvan vrijgesteld worden. 
Zijn deze vrijstellingen verantwoord? Mag 
Herakleitos met de kinderen bikkelen, in 
plaats van als vrije zich te engageren in het 
bestuur van de stadsstaat Efeze? Wie ze-
ker van de natuurlijke productienoodzaak 
vrijgesteld zijn, zijn de werkonbekwamen, 
bijvoorbeeld zij die daarvoor te jong of te 
oud zijn, fysiek of psychisch daartoe niet in 
staat zijn, …40

Tot de tegenstelling tussen god/vrije en 
mens/slaaf  behoort de spanning tussen het 
ideale (het goddelijke) en het ‘al te’ be-
perkende (het menselijke). Het menselijk 
bestaan is noodzakelijk beperkt. Heeft het 
ideale (het goddelijke) geen nefaste invloed 
op het menselijke? Wordt de mens met zijn 
‘goddelijke’ idealen geen onmens? Of zo-
als Blaise Pascal in zijn Pensées het stelde: 
“Qui veut faire l’ange, fait la bête”. 

Elke indeling − ook een klassenindeling − 
is gebaseerd op een tegenstelling. Wat niet 
tot het ene behoort, staat in tegenstelling tot 
dit ene. Een insluiting van het ene is een 
uitsluiting van al het andere dat aan het ene 
is tegengesteld. Wie een groep vormen, 
sluiten diegenen uit die niet tot die groep 
behoren of mogen behoren. 

Herakleitos heeft het in dit fragment wel 
niet over ‘klassenstrijd’ of ‘sociale strijd’41. 
De ‘oorlog’ heeft nu eenmaal gemaakt 
dat de enen vrij zijn en de anderen slaaf. 
Vele slaven zijn krijgsgevangenen en vele 

krijgsgevangenen zijn slaaf gemaakt. Deze 
indeling in ‘klassen’ is het gevolg van de 
‘oorlog’; strijd ligt aan de basis van deze 
klassenindeling. Maar geeft deze klassen-
indeling ook aanleiding tot strijd? Is en 
blijft deze klassenindeling verantwoord?

Als we iets nieuws willen doen ontstaan, 
dan is er oorlog nodig volgens Herakleitos, 
want oorlog is de vader van allen en alles.

Aan de ‘vrije’ Herakleitos werd verwe-
ten42 dat hij een elitaire en autoritaire 
denker is, omdat hij zich keerde tegen de 
massamensen.43 Eén van de redenen daar-
voor is dat zijn vriend Hermodoros, “de 
bekwaamste onder hen”, uit de stad Efeze 
verbannen werd. De door de inwoners 
van Efeze aangegeven reden: “Onder ons 
zal niemand de bekwaamste zijn; is toch 
iemand zo, dan moet hij het maar elders 
en bij anderen zijn.” (Hegel, Werke 18, S. 
321)44

Herakleitos wou dus geen ‘meeloper’ zijn, 
hij voelde zich buiten, en niet zozeer bo-
ven de massa staan.45 Uit het feit dat hij 
de stadsstaat Efeze niet wou regeren, 
blijkt toch dat hij zich niet autoritair wilde 
opstellen.

Diogenes Laërtius – die leefde aan het ein-
de van de tweede en het begin van de derde 
eeuw na het begin van onze jaartelling, en 
die de auteur was van het in het Grieks 
geschreven Leven en leer van beroemde 
filosofen – schrijft over Herakleitos: “Hij 
was de hoogmoedigste van alle mensen en 
keek op alles neer (…).” (Diogenes Laër-
tius, IX, 1).46 Herakleitos maakt zeker een 
onderscheid tussen elite en massa:

Fragment M 11447 / D.K. 22B29: “De eli-
te verkiest één ding boven alles: eeuwige 

roem boven vergankelijkheid. De massa is 
zelfvoldaan als volgevreten vee.”

Herakleitos onderscheidt elite en massa 
niet doordat de ene zich hoger acht dan de 
andere. Want dit kan louter schijn zijn. Ie-
mand onderscheidt zich van de massa door 
zijn daden en gerealiseerde streefdoelen. 
Een mens kan op een bepaald vlak toch be-
ter zijn dan andere mensen.  

Iemand wordt nogal gemakkelijk als hoog-
moedig en ijdel aangeduid, als hij zich niet 
helemaal wil aanpassen aan de goegemeen-
te. “Hij voelt zich beter dan de anderen”, is 
dan het verwijt. 

Ook al kwam Herakleitos uit de elite voort 
– hij had ook nog blijkbaar dienaars (‘die 
hem met koeievlaaien moesten bepleiste-
ren’) – toch wil hij niet in elitaire omstan-
digheden leven. Dat blijkt uit de (zo ge-
zegde) correspondentie tussen de Perzische 
koning Darius (de eerste)48 en Herakleitos, 
waaruit volgende passages:

“Koning Darius, de zoon van Hystaspes, 
groet Heraclitus, de wijze man uit Ephese. 
U hebt een boek geschreven Over de na-
tuur, dat moeilijk te begrijpen en uit te leg-
gen is. (…) Koning Darius nu, de zoon van 
Hystaspes, wil onder uw gehoor zitten en 
zo met de Griekse cultuur kennismaken. 
Kom dus met spoed bij me in mijn paleis. 
(…) Want Grieken schenken hun wijze 
mannen gemeenlijk weinig aandacht en 
eer en kijken neer op hun voortreffelijke 
voorschriften, die ze vol overgave zouden 
moeten beluisteren en in zich op moeten 
nemen. Maar bij mij zult u vooraan mogen 
zitten, kunt u dagelijks serieuze en boei-
ende gesprekken voeren en zult u een leven 
leiden dat past bij uw raadgevingen.”

Herakleitos antwoordt:

“Heraclitus uit Ephese groet koning Da-
rius, de zoon van Hystaspes. Alle aardbe-
woners houden zich verre van de waarheid 
en het beoefenen van gerechtigheid en zij 
leggen zich toe op onmatige hebzucht en 
eerzucht vanwege hun waanzinnige slecht-
heid. Maar ik verzaak alle verdorvenheid 
en vlucht weg van oververzadiging die zo 
licht jaloezie opwekt, en omdat ik pralerij 
schuw, kan ik niet naar Perzië komen, te-
vreden als ik ben met het weinige dat naar 



77 I JAARGANG  46  NUMMER  4  I  Winter 2012

Herakleitos  van  Efeze,  filosoof  van  het  conflict?  -   Guy Quintelier

mijn smaak is.” (Diogenes Laërtius, IX, 
13-14)

Herakleitos zou trouwens “een verachter 
van de groten der aarde” geweest zijn (Di-
ogenes Laërtius, IX, 28). Hang naar een 
elitair leven heeft Herakleitos blijkbaar dus 
niet, ook al wil hij niet tot de massa beho-
ren. En is hij een elitair denker omdat hij de 
heersende opinies tegenspreekt? 

Hij meent wel:
Fragment M 110 / D.K. 22B33: “Wet is ook 
wijken voor de wil van één enkele.”

Paul Claes commentarieert dit fragment: 
“Volgens Herakleitos komt de Wet niet al-
leen voort uit volksraadpleging, maar ook 
uit de beslissing van een wijze wetgever. 
De Spartaan Lykourgos en de Athener So-
lon waren wetgevers die boven de partijen 
stonden en zo het algemeen belang dien-
den.” (p. 72) Een democratische beslissing 
is niet steeds een juiste beslissing …49

In een ander fragment over ‘oorlog en 
tweedracht’ schrijft Herakleitos:

Fragment M 50 / D.K. 22B80: “Men hoort 
te weten dat de echte oorlog iets univer-
seels is en recht tweedracht, en dat alles in 
tweedracht tot stand komt en dienovereen-
komstig gehanteerd wordt.”

Uit het vorige aangehaalde fragment weten 
we al dat ‘oorlog’, strijd gelijk te stellen is 
met het vuur, dat alles en allen doet ont-
staan en alles en allen beheerst. ‘Alles komt 
in tweedracht tot stand.’

Van recht wordt dikwijls gezegd dat ze de 
harmonische orde, ‘law and order’, moet 
garanderen. Voor Herakleitos is recht ech-
ter tweedracht. Het recht beslist wel over 
conflicten, maar de rechtspraak verzoent 
niet echt: er is een partij die gelijk krijgt, 
en een partij die in het ongelijk wordt ge-
steld. Met een wet en met rechtspraak pro-
beert men een conflict te regelen. Aan een 
wet en aan rechtspraak ligt dus steeds een 
conflict ten grondslag. Wetten regelen deze 
conflicten echter niet definitief; ze maken 
geen definitief einde aan conflicten. In 
een democratie kan het volk als soeverein 
de wetten nog wijzigen. Ook al gelden de 
aangenomen wetten totdat ze gewijzigd 
worden. Door slechts binnen de conflic-
ten te handelen en te werken kan men iets 

verwezenlijken. Wie enkel harmonie en 
rust wil, is beter dood. Zo iemand kan het 
leven niet aan.

Voor Herakleitos moet onenigheid en te-
genstelling blijven bestaan.

Fragment M 12/ D.K. 22A22: “Herakleitos 
bekritiseert de dichter van ‘Laat de onenig-
heid tussen goden en mensen verdwijnen’. 
Er zou immers geen samenhang zijn zonder 
tegenstelling tussen hoog en laag en geen 
levend wezen zonder tegenstelling tussen 
man en vrouw.” 

Deze parafrase is van de hand van Aristo-
teles (Ethica Eudaimonia, 7.1). De dichter 
die door Herakleitos bekritiseerd wordt is 
Homeros (Ilias, 18.107). Voor Herakleitos 
zou zonder tegenstelling alles verdwijnen. 
(Op te merken valt wel dat niet alle levende 
wezens ontstaan zijn door seksuele voort-
planting.) In zijn samenvatting van de leer 
van Herakleitos stelt Diogenes Laërtius: 
“Datgene wat de tegengestelde dingen tot 
geboorte brengt, heet oorlog en twist, en 
dat wat ze weer tot vuur doet vergaan, heet 
eensgezindheid en vrede; de wisseling heet 
de weg omhoog en omlaag en die bepaalt 
de geboorte van het universum.” (Diogenes 
Laërtius, IX,8) 

Vuur, ‘oorlog’, strijd, tweedracht, onenig-
heid en tegenstelling zijn blijkbaar aan el-
kaar gelijk te stellen. Uit hen komt alles tot 
stand. Zonder hen kan niets bestaan. Vuur, 
‘oorlog’, strijd en tweedracht liggen aan 
alles ten grondslag, of als ge wil: conflict 
ligt aan alles ten grondslag. Herakleitos 
pleit voor de tweedracht en ook voor de na-
tuurlijke en politieke ongelijkheid50 tussen 
de mensen. Door eensgezindheid en vrede 
vergaat alles.

Maar het conflict, de tweedracht wordt niet 
tot ideaal verheven. Vele interpretatoren 
stellen dat bij Herakleitos de ‘eenheid der 
tegenstellingen’ centraal staat. 

c. Eenheid der tegenstellingen

De tegenstellingen behoren tot de dingen 
zelf en tot al wat gebeurt.

Fragment M 84 / D.K. 22A1: “Alles ge-
beurt op grond van tegenstelling”.

Dit blijkt ook uit een fragment dat door 
Sextus Empiricus (Pyrrhoniae hypotypo-
seis) aan Herakleitos wordt toegeschreven 
(en dat door Hegel, Werke 18, p. 325 wordt 
aangehaald), maar niet in de verzameling 
van Diels-Kranz is opgenomen en ook niet 
in de vertalingen van Jaap Mansfeld en 
Paul Claes:

   “honing (is) zoet en bitter”.

Gezonde mensen proeven dat honing zoet 
is, mensen die aan geelzucht lijden, proe-
ven dezelfde honing als bitter.

Dingen komen dus anders over voor de 
één of de ander51. Dit blijkt ook uit:

Fragment M 54 / D.K. 22B61: “Zee: het 
zuiverste en tegelijk het meest bedorven 
water, voor vissen drinkbaar en leven-
gevend, voor mensen ondrinkbaar en 
dodelijk.”
Fragment M 103 / D.K. 22B9: “Ezels heb-
ben liever hakstro dan goud.”
Fragment M 104 / D.K. 22B1352: “Var-
kens voelen zich lekkerder in modder dan 
in schoon water.” 
Fragment M 105/ D.K. 22B37: “Varkens 
reinigen zich met slijk, pluimvee met stof 
en as.”
Fragment M 106/ D.K. 22B4: “Als het ge-
luk gelegen was in lichamelijke genietin-
gen zouden runderen gelukkig moeten he-
ten wanneer ze zoete wilde peulen te eten 
vinden.”

Ja, zelfs het geluk is dus relatief. De relati-
viteit van alles blijkt ook uit:



I 78 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

Fragment M 6053/ D.K. 22B82: “De mooi-
ste aap is lelijk in vergelijking met de ge-
middelde mens.”
Fragment M5954 / D.K. 22B83: “In verge-
lijking met een god is de knapste mens een 
aap in verstand, voorkomen en alle andere 
opzichten.”

Volgens Paul Claes beklemtoont Hera-
kleitos “de complementariteit van de te-
gendelen: die sluiten elkaar niet uit, maar 
roepen elkaar op. (…) Mensen verlangen 
en waarderen alleen wat ze missen.” (p. 
164) Dit stelt hij in zijn commentaar van 
het Fragment M51 / D.K. 22B111, dat in 
zijn vertaling luidt: “Gezondheid is al-
leen maar aangenaam en heerlijk door 
ziekte, verzadiging door honger, rust door 
vermoeidheid.”

De complementariteit van de tegendelen 
lijkt me echter hier niet op te gaan: de ‘te-
korten’ − ziekte, honger en vermoeidheid 
− zijn toch niet aangenaam en heerlijk, 
‘prettig en goed’55 door hun tegendelen: 
men wil ze toch vermijden. Het is wel zo 
dat gezondheid, verzadiging en rust ge-
apprecieerd worden omdat hun tegende-
len bestaan, maar niet omgekeerd: ziekte 
wordt niet geapprecieerd omdat er gezond-
heid bestaat, … − wat Herakleitos letterlijk 
ook niet beweert! Paul Claes overdrijft de 
‘complementariteit’, de ‘eenheid der te-
gengestelden’ − niet alle tegengestelden 
vormden immers een eenheid of zijn com-
plementair: er zijn tegenstellingen die met 
elkaar botsen en niet verzoend (kunnen) 
worden.

Herakleitos spreekt trouwens zelf niet over 
‘eenheid der tegenstellingen’ – interpreta-
toren vatten zo enkele Herakleitos’ stellin-
gen samen – maar over harmonie die uit 
tegenstellingen is samengesteld.

Fragment M 46 / D.K. 22B8: “Het strijdige 
samenkomend en uit het zich afzonderende 
de schoonste harmonie.”

Het oorspronkelijk strijdige, vol ‘twee-
dracht’, ‘oorlog’ en ‘vuur’, is voor He-
rakleitos toch harmonieus. Aantrekking 
(‘samenkomen’) en afstoting (‘het zich af-
zonderende’) vormt zelfs de schoonste har-
monie: de harmonie is volgens Herakleitos 
dynamisch en niet doods. In harmonie zit 
volgens Herakleitos nog spanning. 

Fragment M 48 /D.K. 22B51: “Zij hebben 
er geen begrip van, hoe het zich afzonde-
rende met zichzelf instemt: een telkens 
terugkomende harmonie, als bij boog en 
lier.”

Boog en lier zijn samengesteld uit tegen-
strijdige, met elkaar strijdende krachten. 
(Een ‘boog’ wordt ook als strijkstok bij een 
lier gebruikt.) 

‘Hoe het zich afzonderende met zichzelf 
instemt’: dat is de zogezegde eenheid (met 
zichzelf instemmen) der tegenstellingen 
(het zich afzonderende).

Wat is die eenheid der tegenstellingen, der 
tegendelen? 

Het aan elkaar tegengestelde is op elkaar 
betrokken. Het tegengestelde van iets is niet 
een gelijk welk andere, maar zijn andere56. 
Het tegengestelde van zwart is niet wit, 
maar niet-zwart. Naast wit zijn ook groen, 
blauw, rood, geel, grijs … ‘niet-zwart’.  

De tegenstellingen vormen een eenheid; 
de tegenstellingen zijn op eenzelfde iets 
betrokken, namelijk in ons voorbeeld het 
al of niet zwart zijn. Toch vormen deze te-
genstellingen nog geen harmonie. Zwart en 
niet-zwart zijn niet steeds harmonieus. Wit 
als een niet-zwart ‘botst’ met zwart. Er zijn 
wel harmoniërende tegenstellingen – zijn 
het dan wel tegenstellingen? – maar niet 
alle tegenstellingen zijn harmonieus.

“Tot de harmonie behoort een bepaalde te-
genstelling, zijn tegenovergestelde, zoals 
bij de kleurenharmonie”, schrijft Hegel (18, 
p. 327). Twee verschillende kleuren wor-
den door ons soms toch harmonieus opge-
vat; bijvoorbeeld zalmroze en staalgrijs.57 

Binnen de tegenstellingen heerst er span-
ning.58 Het gaat dus over een verbin-
ding van spanningen. Een eenheid van 
spanningen.59

Geen spanning zonder bindingen. Er kan 
geen spanning bestaan als men niet op het-
zelfde betrokken is (er is dus een binding 
tussen de tegengestelden).

Er kan ook, omgekeerd, geen binding zijn 
zonder spanningen – zoals een magneet –, 
anders is het onverschilligheid. Relaties 
waarin geen spanning is, vallen uit elkaar. 
Gewoontevorming, waarbij de spanning 
erg verminderd is, bedreigen relaties, zeker 
ook in de liefde. 

Dus geen spanning zonder bindingen, en 
geen binding zonder spanning.

Herakleitos blijkt ook te beklemtonen 
dat men bepaalde zaken maar kent door-
dat we geconfronteerd worden met zijn 
tegenovergestelde:

Fragment M 10260 / D.K. 22B23: “Het be-
grip recht zou niet bekend zijn als er geen 
onrecht was.”

5. Plato bekritiseert Herakleitos

Plato bekritiseert het harmoniebegrip van 
Herakleitos. Via één van zijn leermeesters, 
Kratylos, die zelf een leerling van Hera-
kleitos was, is Plato onrechtstreeks ook een 
leerling van Herakleitos. Maar een goede 
leerling aanvaardt niet klakkeloos de stel-
lingen van zijn leermeester. Plato uit zijn 
kritiek op Herakleitos’ harmoniebegrip in 
zijn werk Symposion dat 7 lofredes op de 
liefde bevat. In één van die lofredes op de 
liefde laat Plato Eryximachos, een toen be-
roemde dokter, het volgende zeggen:

“De geneeskunde wordt dus, zoals ik zeg, 
heel en al door die godheid [Eros, die ver-
bindingen maakt en zaken verzoent] be-
stuurd, (a) evenals ook de sport en de land-
bouw. En wat de muziek betreft, wie maar 
even wil nadenken, ziet overduidelijk dat 
die zich in hetzelfde geval bevindt. Wel-
licht bedoelt ook Heraclitus dit te zeggen 
− geslaagd kan men zijn formulering im-
mers niet noemen[61]. De eenheid, zo zegt 
hij, door zich aan zichzelf tegen te stellen, 
komt tot overeenstemming zoals de harmo-
nie van een boog of lier. Nu is het volslagen 



79 I JAARGANG  46  NUMMER  4  I  Winter 2012

Herakleitos  van  Efeze,  filosoof  van  het  conflict?  -   Guy Quintelier

onzinnig te spreken van een harmonie die 
tegengesteld is of die zou bestaan uit ele-
menten die nog-tegengesteld zijn. Neen, 
vermoedelijk bedoelde hij (b) dat harmo-
nie het resultaat is van elementen die te-
voren verschilden, nl. hoog en laag, maar 
die later door de muziekkunst tot overeen-
stemming werden gebracht. Want zolang 
hoog en laag nog-tegengesteld zijn, zou 
er toch zeker geen harmonie kunnen be-
staan. Harmonie is immers overeenstem-
ming, en overeenstemming een vorm van 
overeenkomst[62]. Maar overeenkomst op 
grond van tegengesteldheid is een onmo-
gelijkheid, zolang die tegenstelling niet is 
opgeheven. Aan de andere kant kan men 
tegengestelden, die evenwel geen overeen-
komst uitsluiten, wèl doen harmoniëren, 
zoals toch ook het ritme het resultaat is van 
vlug en langzaam, (c) elementen die tevo-
ren verschilden maar achteraf tot overeen-
komst zijn gebracht.” (Plato, Symposium, 
186e – 187c, Nederlandse vertaling: Xa-
veer De Win)

Wie van de twee, Herakleitos of Plato, 
heeft gelijk?

Ik denk dat alle twee gedeeltelijk gelijk 
hebben, en dus ook gedeeltelijk ongelijk 
hebben.

Herakleitos lijkt me gelijk te hebben, wan-
neer hij stelt dat in alle dingen er spannin-
gen, energiekrachten aanwezig zijn, dat de 
fenomenen in de leefwereld vol dynamiek 
zitten.

Plato heeft gelijk wanneer hij stelt dat dit 
niet harmonie is, en dat harmonie niet kan 
opgebouwd zijn uit echte spanningen, ech-
te tegenstellingen. Plato zoekt de harmo-
nie dan ook in de niet-zintuiglijke wereld, 

in de ideeënwereld.63 Een ideeënwereld 
die een ontkenning is van de menselijke, 
veranderlijke wereld, is voor de mensen 
echter zinloos.

Herakleitos heeft ongelijk als hij meent dat 
harmonie nog is samengesteld uit echt van 
elkaar verschillende dingen.

Het verschil tussen harmonie en conflict 
is als volgt te maken. Een conflict bestaat 
tussen twee of meer entiteiten, wanneer 
deze eigenschappen, behoeften, belangen, 
doelstellingen hebben die met elkaar bot-
sen, en niet met elkaar verzoend worden 
of kunnen worden. Harmonie kan dus op-
treden wanneer en geen verschillen zijn, of 
wanneer de bestaande verschillen met el-
kaar verzoend worden: er in feite dus niet 
toe doen. Harmonie is dus ‘onverschillig-
heid’, in de dubbele betekenis: er zijn geen 
verschillen, of de verschillen die er zijn, 
doen er in feite niet toe, ze vullen elkaar 
harmonisch aan.

In een conflictgeladen relatie kan men har-
monie doen ontstaan door de conflictbren-
gende, botsende verschillen ofwel bij de 
andere weg te nemen − wat dus onderdruk-
king is −, ofwel bij zichzelf weg te nemen 
− wat dus zelfonderdrukking is. Er bestaat 
geen geslaagde onderdrukking zonder 
zelfonderdrukking van de onderdrukte.64

6. Hegel en Engels

Herakleitos’ denken is nog steeds actueel. 
Zowel Hegel als Engels bijvoorbeeld ne-
men erop betrekking.

Hegel stelt: “Er is geen zin in Herakleitos 
die niet in mijn ‘Logik’ opgenomen is.” 

(Werke, 18, p. 320) (Hegels Wissenschaft 
der Logik is uit 1812.)

Friedrich Engels schrijft in zijn inleiding 
tot zijn hoofdwerk, de zogenaamde Anti-
Dühring (1877-1878):

“Wanneer we de natuur of de geschiedenis 
van de mensen of onze eigen geestelijke 
activiteit aan onze nadenkende beschou-
wing onderwerpen, zo biedt zich ons eerst 
daar het beeld van een oneindige verstren-
geling van samenhangen en wisselwer-
kingen aan, waarin niets blijft, wat, waar 
en hoe het was, maar alles zich beweegt, 
zich verandert, wordt en vergaat. Deze 
oorspronkelijke, naïeve, maar volgens de 
zaak juiste zienswijze op de wereld is die 
van de oude Griekse filosofie[65] en is eerst 
duidelijk uitgesproken door Herakleitos: 
Alles is en is ook niet, want alles vloeit, is 
constant aan het veranderen, constant aan 
het worden en vergaan. Maar deze ziens-
wijze, hoe juist ze ook het algemene karak-
ter van het totaalbeeld vat, volstaat echter 
niet om de bijzonderheden te verklaren 
waaruit zich het totaalbeeld samenstelt; en 
zolang we dit niet kunnen, hebben we ook 
geen duidelijk zicht van het totaalbeeld. 
Om de bijzonderheden te kennen moeten 
we ze uit hun natuurlijke en historische sa-
menhang nemen en ze elk voor zich naar 
hun kwaliteiten, naar hun oorzaken en 
werkingen enz. onderzoeken. Dit is in de 
eerste plaats de taak van de natuurweten-
schap en het geschiedenisonderzoek; (…) 
Maar zij heeft ons eveneens de gewoonte 
nagelaten, de natuurdingen en de natuur
gebeurtenissen in hun isolering, buiten de 
grote totale samenhang, op te vatten; dus 
niet in hun beweging maar in hun stilstand, 
niet als wezenlijk veranderlijke maar als 
vaststaande toestanden, niet in hun leven 
maar in hun dood. En daar, zoals dit door 
Bacon en Locke[66] gebeurde, deze ziens-
wijze op de natuurwetenschap zich op de 
filosofie overdroeg, schiep ze de specifieke 
bekrompenheid van de huidige eeuw, de 
metafysische denkwijze.
Voor de metafysicus zijn de dingen en hun 
gedachtebeelden, de begrippen, afzon-
derlijke, de een na de ander en zonder de 
ander te beschouwen, vaste, starre, voor 
iedereen gegeven objecten van onderzoek. 
Hij denkt in loutere tegenstellingen zonder 
verband, (…) Deze denkwijze lijkt ons op 
het eerste gezicht daarom uiterst plausibel, 
daar ze die van het zogenaamde gezonde 



I 80 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

verstand is. (…) Voor de dialectiek echter, 
die de dingen en hun conceptuele afbeel-
dingen wezenlijk in hun samenhang, hun 
verbinding, hun beweging, hun ontstaan 
en vergaan opvat, zijn gebeurtenissen (…) 
evenveel bevestigingen van haar eigen me-
thode. De natuur is de proef voor de dia-
lectiek, en we moeten het de moderne na-
tuurwetenschap nageven, dat zij voor deze 
proef uiterst rijk, zich dagelijks ophopend 
materiaal geleverd heeft en daarmee be-
wezen heeft dat het in de natuur, in laatste 
instantie, dialectisch en niet metafysisch 
toegaat.” (Friedrich Engels, Anti-Dühring, 
MEW 20, p. 20-22; in eigen vertaling)

Hierbij enkele opmerkingen:

a. Herakleitos heeft ons reeds verwittigd 
(– een verwittiging die bij Engels niet is 
overgekomen):

Fragment M 2867 /D.K. 22B47: “Wij moe-
ten met betrekking tot de belangrijkste 
dingen niet in het wilde weg verbanden 
leggen.”

Alles hangt niet met alles samen! De be-
wering dat alles met alles samenhangt, is 
het principe van de religie. Het religieus 
gevoel is het gevoelen van onlosmakelijke 
verbondenheid met het heelal. Wat Engels 
dus aanduidt en verdedigt, is niet de dia-
lectische maar de religieuze denkwijze.

Paul Claes lijkt wel dit religieus gevoel dat 
overeenkomt met de hegeliaanse dialec-
tiek aan te hangen: “Voor de dialectische 
denker is zelfs de grootste wanorde krach-
tens de wet van de eenheid van de tegende-
len nog een orde.” (p. 178) Hij levert deze 

commentaar bij een fragment dat we in 
zijn vertaling aanhalen:

Fragment M 123 / D.K. 22B124: “Een 
willekeurige warhoop is de mooiste 
wereldorde.”
Jaap Mansfeld vertaalt: “Voor wat lukraak 
is verstroomd (of: is uitgestort c.q. opge-
hoopt) is volgens Herakleitos de ordening 
het schoonst.”

Herakleitos drukt enkel zijn appreciatie 
uit: wat willekeurig, lukraak, zonder sa-
menhangen verspreid is, is volgens hem 
het mooiste. De ‘kosmos’ bestaat uit za-
ken waarvan we de samenhangen, de orde 
niet inzien … en die we misschien niet 
kunnen inzien omdat er geen samenhan-
gen zijn, of waarover we een vals inzicht 
hebben omdat we verbanden leggen die er 
niet zijn. 

b. Dus volgens Engels zou Plato en Par-
menides een metafysisch, en Herakleitos 
een dialectisch denker zijn68. Klopt dat?69 
Of is dit gewoon ‘stempelarij’ waardoor 
men – intellectueel lui – zich niet meer 
met een auteur moet confronteren. Het 
woord ‘dialectiek’ komt trouwens niet in 
de fragmenten van Herakleitos voor. 

c. Merkwaardig is ook nog dat Engels 
enerzijds stelt dat men in de “oorspronke-
lijke naïeve zienswijze, volgens de zaak 
juiste zienswijze op de wereld” beweert 
dat alles in beweging is, veranderlijk is, 
en dat alles samenhangt; maar anderzijds 
stelt hij dat de denkwijze van het zoge-
naamde gezonde verstand die is waarbij 
men alles als vast en star, in loutere te-
genstellingen zonder verband beschouwt. 
Blijkbaar kan men beide zienswijzen 
nogal gemakkelijk aannemen. Engels 
blijkt dus zichzelf in deze passage nogal 
flagrant tegen te spreken. De belangrijke 
vraag is met welke zienswijze we het 
beste gebaat zijn.  

d. Engels maakt een onderscheid tussen 
de moderne wetenschappen die de ‘dia-
lectische’ zienswijze ondersteunt, en de 
wetenschap die door Bacon en Locke 
werd ingesteld die de ‘metafysische’ 
zienswijze gebruikt. Bacon en Locke 
worden toch als grondleggers van de 
empirische wetenschap beschouwd. De 
logisch-positivisten wijzen juist de meta-
fysica af door te steunen op de empirische 

wetenschappen. Verschilt onze moderne 
wetenschap van diegene die (mede) door 
Bacon en Locke gefundeerd is?

Het woord ‘wetenschap’ is blijkbaar een 
containerbegrip, een begrip waar men alles 
kan insteken.

En moeten we dan ook niet tot het besluit 
komen dat Engels’ visie op wetenschap en 
metafysica niet klopt. En is dit niet omdat 
zijn visie op dialectiek niet klopt? 

e. Hegels en Engels’ visie op de dialec-
tiek verschilt van Plato’s visie erop. Voor 
Plato levert de dialectiek de beste kennis 
op!70 Voor hem is dialectiek geen ‘bewe-
gingsleer’. Dialectica is een onderzoek 
naar de grondverhoudingen – noodzake-
lijke voorwaarden en voldoende gronden 
– tussen fenomenen.71 In de dialectiek 
als bewegingsleer verwart men juist deze 
grondverhoudingen.72

f. Herakleitos is geen dialecticus in Hegeli-
aans-Engelse zin. Hij blijkt wel de filosoof 
van het conflict te zijn. De Hegeliaanse 
dialectiek is erop uit de conflicten in een 
synthetisch – religieus – eindstadium te 
overstijgen. Hegel wil juist de conflicten 
harmoniëren en ze zo miskennen.

g. Herakleitos geeft ons nog steeds te 
denken. Niet vrijblijvend maar op onze – 
noodzakelijk conflictgeladen – realiteit 
betrokken.

Geciteerde werken:

* Paul Claes (vertaling en toelichting): 
Herakleitos. Alles stroomt. Fragmenten. 
Athenaeum - Polak & Van Gennep, Am-
sterdam, 2011.
* Hermann Diels - Walther Kranz: Die 
Fragmente der Vorsokratiker, Weidmann, 
1974.
* Diogenes Laërtius: Leven en leer van be-
roemde filosofen, Ambo, Baarn, 1989
* Friedrich Engels: Anti-Dühring, MEW. 
20, Dietz Verlag, Berlin, 1975.
* G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Ge-
schichte der Philosophie, Werke 18, Suhr-
kamp Verlag, Frankfurt a.M., 1971.
* Jaap Mansfeld (vertaling en toelichting): 
Heraclitus. Fragmenten, Athenaeum-Po-
lak & Van Gennep, Amsterdam, tweede, 
herziene druk: 1987.



81 I JAARGANG  46  NUMMER  4  I  Winter 2012

Herakleitos  van  Efeze,  filosoof  van  het  conflict?  -   Guy Quintelier

* Plato: Symposium, Verzameld Werk, 
Tweede deel, De Nederlandsche Boekhan-
del, Antwerpen, 1978.
* Karl Popper: De open samenleving en 
haar vijanden, Lemniscaat, Rotterdam, 
2007.

Noten:

1 Herakleitos, fragment D.K. 22B28, M. 19. De 

vertaling door Paul Claes wordt geciteerd.
2 Daar het overgeleverde werk van Herakleitos 

slechts uit fragmenten bestaat, en zijn stijl ook 

nogal poëtisch is, is hij het ‘slachtoffer’ van 

nogal van elkaar afwijkende interpretaties. “Het 

werk dat de wijsgeer aan Artemis opdroeg en de 

kopieën ervan zijn verloren gegaan. In de loop 

van de eeuwen kregen die de meest uiteenlopen-

de interpretaties: zo kennen we een platonische, 

een aristotelische, een stoïcijnse, een sceptische 

en zelfs een christelijke Herakleitos.” (Claes, p. 

16) Zo interpreteert Clemens van Alexandrië 

(ca. 150 - kort vóór 215) Herakleitos als een apo-

logeet avant la lettre van de christelijke geloofs-

leer. Hegel ziet in Herakleitos een bevestiging 

van zijn filosofie, en ook Engels vat Herakleitos 

op als een ‘dialecticus’. Interpretaties moeten 

echter tegen elkaar afgewogen worden op basis 

van hun relevantie voor onze tijd en op hun con-

sistentie met de geïnterpreteerde tekst.  
3 Bij Diogenes Laërtius’ Leven en leer van be-

roemde filosofen (Ambo Klassiek, 1989) kan 

men lezen: “Ten langen leste begon hij mensen 

te haten en vertrok hij naar de bergen om daar te 

leven; hij voedde zich met gras en kruiden. Ten 

gevolge hiervan kreeg hij last van waterzucht; 

daarom keerde hij naar de stad terug en infor-

meerde hij bij wijze van raadseltje bij de dokters 

of zij uit overmatige regenval droogte konden 

fabriceren. Toen zij hem niet begrepen, begroef 

hij zich in een koestal in de hoop dat door de 

warmte van de koeievlaaien het overtollige 

vocht zou verdampen. Het hielp evenwel niets 

en hij stierf, zestig jaar oud.” (IX, 3) “Hermip-

pus zegt dat hij de dokters vroeg of iemand het 

vocht kon wegkrijgen door zijn ingewanden te 

legen. Toen ze zeiden dat dat niet ging, nam hij 

plaats in de zon en beval zijn dienaren (kinderen 

?) hem met koeievlaaien te bepleisteren. Onder 

zulke kwellingen stierf hij de volgende dag en 

hij werd op de markt (agora) begraven. Nean-

thes van Cyzicus zegt dat hij, omdat hij niet bij 

machte was de mest van zich af te trekken, in die 

toestand bleef en dat hij door die metamorfose 

onherkenbaar was en door de honden werd opge-

vreten.” (IX, 4) Volgens een zekere Ariston zou 

Herakleitos “van waterzucht genezen en aan een 

andere ziekte gestorven” zijn (IX, 5). Paul Claes 

meent dat de verhalen over zijn laatste levensja-

ren duidelijk verzonnen zijn door tegenstanders 

die zijn opvattingen willen bespotten (zie Claes, 

p. 9).
4 Volgens Paul Claes weigerde hij dit priester-

schap: “Maar het priesterschap dat hem als oud-

ste zoon van koninklijken bloede toekomt, laat 

hij weldra over aan zijn broer. Hijzelf treedt 

liever in de voetsporen van de natuurfilosofen 

die een primitieve vorm van speculatieve we-

tenschap in Ionië introduceerden.” (Claes, p. 8) 

Claes erkent dus zelf dat er vóór Herakleitos fi-

losofen waren … ook al roept hij − ten onrechte! 

− Herakleitos tot eerste filosoof van het Westen 

uit (zie Claes, p. 7).
5 De Grieken vereenzelvigden Artemis met een 

Anatolische moeder- en natuurgodin. Later zul-

len de christenen de godin Artemis ‘vervangen’ 

door Jezus’ moeder Maria (die daar, na de dood 

van haar beroemde zoon, in een grot gewoond 

zou hebben). 
6 “In deze troebele tijden komen de Ionische 

kuststeden in opstand tegen het Perzische rijk. 

De tirannen van Efeze kiezen de zijde van de 

Grote Koning en behoeden de stad zo voor ver-

nietiging. Na het conflict vervangt een democra-

tisch bewind hun alleenheerschappij. Herakleitos 

zou de tiran Melankomas hebben overgehaald af 

te treden. Maar hij distantieert zich weldra van 

zijn medeburgers.” (Claes, p. 8) 
7 Diogenes Laërtius, o.c., IX, 3.
8 Diogenes Laërtius, o.c., IX, 5.
9 Volgens Paul Claes (p. 7) “werd Herakleitos 

door zijn dialectiek de eerste wijsgeer van het 

Westen”. Maar is, ten eerste, wat Paul Claes 

onder dialectiek verstaat, wel dialectiek? En 

blijkbaar maakt Claes nog een onderscheid tus-

sen Westerse en Oosterse filosofie, en deed de 

Oosterse filosofie niet aan dialectiek, gezien He-

rakleitos de eerste dialecticus was? Dus kan deze 

dialectiek niet het criterium zijn om te spreken 

over de eerste filosoof … Volgens Claes zou He-

rakleitos wellicht voor het eerst de term ‘filoso-

fos’ hebben gebruikt (zie Claes, p. 74). 
10 Traditionalistische mensen reageren dan ook 

soms agressief op de ongewone ideeën van een 

filosoof. Of zoals Herakleitos het stelt: “Honden 

blaffen alleen naar onbekenden.” (M 6 / D.K 

22B97) (Zie ook de commentaar van Paul Claes 

bij dit fragment, p. 149)
11 De verschillende vormen van Indische ‘filoso-

fie’ (ontstaan in de 12de eeuw voor Christus) en 

de andere “oosterse filosofieën” zijn vormen van 

religie en geen filosofie.  De Oosterse ‘filosofen’ 

Lao-Tse en Confucius waren van dezelfde peri-

ode als de door Aristoteles aangeduide Westerse 

filosofen. Laozi of Lao Tse leefde van 604 tot 

507 voor het begin van onze jaartelling. Hij is 

naar men zegt de stichter van het taoïsme. Het 

is waarschijnlijk dat de Tao Te Ching, het werk 

dat aan Lao Tse wordt toegeschreven, niet door 

één auteur geschreven is, maar een verzameling 

wijsheden van meerdere schrijvers is. Volgens 

geleerden dateert het werk van de tweede eeuw 

voor Christus. Confucius is geboren op 28 sep-

tember 551 en gestorven in 479 voor het begin 

van onze jaartelling. De Gesprekken van Confu-

cius zijn pas enkele decennia en mogelijks zelfs 

enkele generaties na de dood van Confucius 

samengesteld. 
12 In fragment M 20 / D.K. 22B5 lezen we dat 

mensen staan te bidden voor godenbeelden. 

“Dat is net als tegen een huis staan praten zon-

der goed te weten wat voor wezens goden en 

heroën zijn.” Paul Claes geeft nog als commen-

taar: “Herakleitos’ kritiek op religieuze riten 

richt zich ook tegen de mysteriën, die mensen 

het eeuwige geluk en een vergoddelijkt bestaan 

beloven via magie, extase en inwijding. Alle 

leven is gedoemd tot ondergang.” (p. 52) In 

zijn commentaar op het Fragment M 118 / D.K. 

22B96 − “Lijken zijn betere mest dan uitwerpse-

len” − schrijft Claes: “De materialist Heraklei-

tos gelooft niet in een hiernamaals: na de dood 

wordt de psyche lucht, het lichaam aarde en 

water. De antitraditionalist verwerpt de eerbied 

voor doden en begrafenisrituelen: het menselijk 

lichaam kan hergebruikt worden als meststof. 

Planten gedijen goed op begraafplaatsen en 

slagvelden.” (p. 148)
13 Uit de bewaarde fragmenten blijkt dat Hera-

kleitos erg poëtisch was en met veel metaforen 

werkte.
14 “Het boek dat op Heraclitus’ naam staat, 

heeft als voornaamste thema de natuur, het is 

verdeeld in drie vertogen: één over het heelal, 



I 82 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

één over de politiek en één over de goden.” (Di-

ogenes Laërtius, o.c., IX, 5)
15 “Hij gaf het in bewaring in de tempel van Ar-

temis en had zich volgens sommigen beijverd 

om het zo onduidelijk mogelijk te schrijven, 

opdat het alleen voor bekwame mensen toegan-

kelijk zou zijn en niet vanwege zijn populariteit 

geminacht zou worden.” (Diogenes Laërtius, 

o.c., IX, 6) 
16 “Naar verluidt reisde de tragicus Euripides 

speciaal van Athene naar Efeze om het manu-

script uit het hoofd te leren en het achteraf aan de 

wijze Sokrates voor te dragen.” (Paul Claes, p. 7) 

Kon Socrates lezen?
17 Zie ook Diogenes Laërtius, IX, 12. Daar staat 

dat men een Delisch duiker moet zijn om er niet 

in te verdrinken. “Die uitspraak is zelf duister: 

het havenstadje Delion in Beotië was bekend om 

zijn sponsduikers. Delos was het eiland  van de 

orakelgod Apollo, en het Griekse woord dèlos 

betekent duidelijk.” (Claes, p. 10) Artemis en 

Apollo zijn volgens de mythen op Delos gebo-

ren. Het eiland Delos was dan ook een groot 

religieus heiligdom. Het was ook tijdelijk het 

kerngebied van de Delisch-Attische Zeebond.  
18 Epikouros noemde Herakleitos een “hutse-

laar”, iemand die alles verwart (zie Diogenes 

Laërtius, X, 8).
19 “De fragmenten zijn afkomstig van zeer uit-

eenlopende auteurs: filosofen van allerlei rich-

ting, auteurs van handboeken en bloemlezingen, 

grammatici en lexicografen, en niet in onaan-

zienlijke mate van intellectuele christenen.” 

(Mansfeld, p. 70)
20 “Geen enkele tekstuitgave van Herakleitos is 

identiek aan een andere: Estienne (1573) biedt 

veertig fragmenten, Schleiermacher (1807) 

tweeënzeventig, Diels & Kranz (1909) honderd-

negenentwintig, Marcovich (1978) honderdvijf-

entwintig, Mouraviev (2006) honderdzesenvijf-

tig.” (Claes, p. 22) Paul Claes’ “eigen selectie 

omvat zo’n honderdveertig fragmenten” (zie 

Claes, p. 22). 
21 Plato noemt in zijn Theaitetos (181a) de aan-

hangers van Herakleitos dan ook spottend ‘reon-

tes’, ‘diarreelijders’, omdat ze geloven dat alles 

stroomt.  
22 “Hyperkritische editeurs aarzelen lang voor 

ze een uitspraak als authentiek presenteren. Zo 

zullen we in Diels & Kranz, de standaarduitgave 

van de presokratische filosofen, tevergeefs zoe-

ken naar de enige woorden die menigeen van 

Herakleitos kent: Panta rei, ‘Alles stroomt’.” 

(Paul Claes, p. 8)
23 De M voor het cijfer verwijst naar de ordening 

in de Nederlandse vertaling (tweede editie – die 

enigszins verschilt van de derde editie waarin de 

fragmenten niet in het Grieks zijn weergegeven) 

door J. Mansfeld – een ordening die verschilt 

van die van Diels-Kranz (waarnaar ook wordt 

verwezen). We citeren, behalve wanneer anders 

aangeduid, uit de tweede editie van de vertaling 

door Jaap Mansfeld. (In de vertaling van Mans-

feld worden ook de vindplaatsen van de frag-

menten aangeduid, zie pp. 70-74.) Paul Claes 

gebruikt dezelfde nummering als Diels-Kranz. 
24 Plato had naast Socrates, zowel Herakleitos 

(via Kratylos) als  Parmenides (via Hermogenes) 

ook nog als (onrechtstreekse) leermeesters. Plato 

zal eerder wat zijn zijnsleer betreft voor de prin-

cipiële positie van Parmenides kiezen.
25 Etienne Vermeersch (en Johan Braeckman) 

vergissen zich in hun De rivier van Herakleitos. 

Een eigenzinnige visie op de wijsbegeerte  wan-

neer ze menen dat de rivier toch steeds in dezelf-

de bedding blijft. “Volgens Herakleitos kunnen 

we geen tweemaal dezelfde rivier instappen en 

toch kunnen we tweemaal dezelfde rivier instap-

pen: het water is nooit hetzelfde, de bedding 

wel.” (p. 11) De bedding is natuurlijk ook nooit 

dezelfde – voor Herakleitos vloeit alles! Lang-

zaam verplaatst de bedding zich en verandert ook 

de samenstelling ervan. Wij geven namen aan de 

vlug of langzaam veranderende fenomenen, we 

leggen ze daarmee – ogenschijnlijk – vast. We 

‘begrijpen’ ze met onze ‘begrippen’. Met onze 

‘concepten’ nemen we verschillende gelijkaar-

dige fenomenen onder één begrip samen. Zelfs 

de moderne natuurkunde beweert dat beweging 

noodzakelijk tot de materie behoort. Vermeersch 

en Braeckman willen absolute, ‘vaststaande’ 

zekerheid, en ze menen als nieuw-rechtse ‘den-

kers’ zelf het absoluut zekere weten in pacht te 

hebben. Daarom hun ‘correctie’ op Herakleitos. 

Paul Claes blijkt de interpretatie van Vermeersch 

en Braeckman te volgen: “De betekenis is niet 

dat de werkelijkheid even veranderlijk is als 

het stromende water van een rivier, maar dat de 

bedding van de rivier dezelfde blijft ondanks 

het altijd weer andere water.” (p. 48). Claes zou 

toch moeten weten dat voor Herakleitos ‘alles 

stroomt’ − dit is namelijk de titel van zijn boek 

met en over de fragmenten van Herakleitos …
26 In zijn commentaar bij Fragment B93 − “De 

Heer die zijn orakel in Delphi heeft, spreekt niet 

en verzwijgt niet, maar geeft tekens.”  − schrijft 

Paul Claes: “Herakleitos’ radicale volgeling 

Kratylos nam deze uitspraak letterlijk: hij drukte 

zich alleen nog uit door zijn pink te bewegen, 

daar woorden volgens hem de beweeglijke wer-

kelijkheid niet konden uitdrukken (Aristoteles, 

Metafysica, 1010a).” 
27 Geloven zij die het statische en het onveran-

derlijke als principe beklemtonen, niet ook in de 

onsterfelijkheid van (een gedeelte van) de mens? 

28 “De spanning tussen tegendelen geeft de 

realiteit een eigen structuur en dynamiek. Die 

opvatting maakt Herakleitos tot de vader van de 

dialectiek.” (Claes, p. 11) Claes vervalt in de He-

geliaanse vergissing door de dynamische span-

ning tussen tegendelen dialectiek te noemen.  
29 “Als materialist is Herakleitos de eerste filo-

soof die het heelal als eeuwig bestaand en altijd 

in beweging ziet.” (Claes, p. 13)
30 Waarom moet het heelal geschapen of ont-

staan zijn? Is het geloof in het ontstaan of het 

geschapen zijn van het heelal geen antropomor-

fisme? Moet, omdat de mens ooit ontstaan is, het 

heelal ook een ontstaan gekend hebben? 
31 “Voor Herakleitos … is de kosmos een ‘eeu-

wig levend Vuur’. De formulering verraadt dat 

hij als andere presocratische denkers een hylo-

zoïst is, iemand die de stof als bezield ziet en dus 

nog geen onderscheid maakt tussen levende en 

dode materie.” (Claes, p. 12-13) Maar betekent 

‘levend’ bij Herakleitos niet gewoon ‘bewege-

lijk’? Paul Claes vermeldt zelf dat dit fragment 

vooruitloopt op de thermodynamische wet van 

het behoud van energie (zie Claes, p. 69).  
32 ‘Marxistische’ interpretatoren zien hierin een 

uitdrukking van de ‘eenvoudige warenruil’ die 

door Marx ook zeer grondig besproken werd, 

o.a. in Das Kapital, I. 

Zie Herman De Ley: http://www.flw.ugent.be/

cie/1ba/natuurdenken.html 

Karl Marx citeert dit fragment in een voetnoot 

van het eerste boek van Das Kapital: MEW. 23, 

p. 120, noot 65. 
33 Als men absolute zekerheid wil, dan moet 

men ook afstand nemen van de zintuiglijk waar-

genomen eigenschappen van de dingen. Zin-

tuiglijke waarneming geeft geen absoluut zeker 

weten. 
34 Jaap Mansfeld heeft twijfels over dit fragment 

(zie Mansfeld, p. 46 met verwijzingen naar an-

dere fragmenten).
35 Wat Sigmund Freud bevestigt: in het onbe-

wuste blijft het infantiele aanwezig.
36 Freud beweert dat een onvoorwaardelijke ver-

vulling van het lustprincipe – dat de onmiddel-

lijke en onvoorwaardelijke bevrediging van de 

driften nastreeft – uiteindelijk de dood tot gevolg 

heeft; het lustprincipe moet getemperd worden 

door het realiteitsprincipe. De onverzoenlijke 

spanning tussen lustprincipe en realiteitsprincipe 

behoort noodzakelijk tot de conflictgeladenheid 

van het leven.

Voor Rousseau is de natuurlijke vrijheid, waar-

bij men zijn aandriften ongeremd kan botvieren, 

slavernij; men is dan onderworpen aan zijn drif-

ten. Men verwerft maar echte vrijheid – politieke 

of morele vrijheid – door lid te zijn van een ge-



83 I JAARGANG  46  NUMMER  4  I  Winter 2012

Herakleitos  van  Efeze,  filosoof  van  het  conflict?  -   Guy Quintelier

meenschap. Natuurlijke en politieke of morele 

vrijheid botsen met elkaar.
37 In zijn commentaar op dit fragment spreekt 

Paul Claes wel over de ‘vernietigende’ strijd, ter-

wijl de ‘vernietiging’ niet in het fragment staat 

… 
38 “De Franse filosofe Simone Weil geeft in La 

source grecque (1957) een feministische verta-

ling: La guerre est mère de toutes choses, reine 

de toutes choses.” (Claes, p. 96) 
39 Paul Claes interpreteert dat de goden in feite 

de gesneuvelde soldaten zijn die door hun dap-

pere strijd goddelijke helden geworden zijn.  
40 Er bestaat niet alleen een recht op arbeid, 

maar ook een plicht tot arbeid, maar dan wel in 

een niet-kapitalistisch systeem. In het kapitalis-

me is de ‘vrijgestelde klasse’ exclusief eigenaar 

van de productiemiddelen. Naast de fysieke pro-

ductiedwang bestaat er een ‘culturele’, met een 

bepaalde cultuur verbonden productiedwang. De 

‘culturele’ productiedwang bestaat maar omdat 

er een fysieke productiedwang bestaat. Marx wil 

de fysieke productiedwang afschaffen.
41 Paul Claes (p. 95) meent in zijn commentaar: 

“Sociale verhoudingen berusten op conflict: 

Marx’ klassenstrijd is niet zo veraf (al zou Hera-

kleitos het einde ervan niet voorspeld hebben).” 

Met hun sociale verhoudingen proberen mensen 

echter juist harmonie te vestigen en de onderlig-

gende conflicten te verdoezelen.     
42 O.a. door Karl Popper in zijn De open samen-

leving en haar vijanden.
43 Fragment M 10 / D.K. 22B104 luidt in de ver-

taling van Paul Claes: “Wat is hun inzicht anders 

dan volksgevoel? Ze luisteren naar zangers en 

kiezen de massa als meester, zonder in te zien 

dat de meerderheid niet deugt en een minderheid 

wel.” Herakleitos is dus geen populist!
44 Zie fragment M 113 / D.K. 22B121: “Het 

zou de volwassen Ephesiërs hun verdiende loon 

zijn zich en bloc te verhangen en het stadsbe-

stuur aan de onvolwassenen (na) te laten – zij, 

die Hermodorus hebben verbannen die van hen 

de meest bekwame was, zeggende: ‘Niemand 

van ons mag de meest bekwame zijn, en is hij 

het toch, dan maar ergens anders en bij andere 

mensen’”.
45 In een dubieus fragment B125a zou Heraklei-

tos beweerd hebben: “Laat het u nooit ontbreken 

aan rijkdom, Efeziërs, zodat blijkt hoe slecht u 

bent.” In zijn commentaar hierbij schrijft Paul 

Claes: “De filosoof suggereert cynisch dat for-

tuin altijd onrechtmatig verkregen wordt.” (p. 

180)
46 “De traditie maakt van Herakleitos een hoog-

hartige misantroop. Volgens Seneca, Juvenalis, 

Loukianos en Sidonius Apollinaris is hij een 

sombere pessimist: hij verschijnt nooit in het 

openbaar zonder tranen te storten om de dwaas-

heid van de mensen, terwijl de optimistische 

filosoof Demokritos er steevast om lacht. Als 

mensen vragen waarom hij altijd zwijgt, ant-

woordt hij: ‘Om jullie de gelegenheid te geven 

te kletsen.’” (Claes, p. 9)
47 De vertaling door Paul Claes wordt geciteerd.
48 Paul Claes beweert dat Herakleitos een voor-

keur had voor tekens boven woorden; hij haalt 

daarvoor volgende anekdote aan: “Om zijn 

stadsgenoten duidelijk te maken dat ze tijdens 

een belegering door de Perzen soberder moeten 

gaan leven, beklimt hij de tribune, neemt een 

kom water, mengt er gerstemeel in en drinkt het 

mengsel stilzwijgend op. Door de rantsoenering 

weerstaat Efeze de belegering van de Perzische 

koning Dareios Hystapes.” (Claes, p. 9)
49 Als een democratische meerderheid beslist 

dat de democratie moet afgeschaft worden, dan 

moet men als echte democraat tegen deze ‘de-

mocratische’ beslissing ingaan. Een echte de-

mocraat verdedigt het democratische principe 

desnoods tegen een meerderheid in.
50 Zijn mensen gelijk? Op natuurlijk vlak zijn 

mensen niet gelijk: de een is oud, de andere jong; 

de een is man, de andere vrouw; … Politieke 

gelijkheid kan maar bestaan als ze tot dezelfde 

gemeenschap behoren. Natuurlijke ongelijkheid 

wettigt geen politieke ongelijkheid. Op politiek 

vlak moeten, omgekeerd, politieke beslissingen 

de nefaste gevolgen van de natuurlijke ongelijk-

heid ongedaan maken.
51 Uit fragment M 64 / D.K. 22B126 weten we al 

dat de dingen tegenovergestelde eigenschappen 

kunnen aannemen. Maar hetzelfde object kan 

ook tegelijkertijd verschillende eigenschappen 

hebben: dezelfde emmer lauw water wordt door 

een warme hand als koud, en door een koude 

hand als warm ervaren.
52 Pythagoras zou dit antwoord gegeven heb-

ben aan een man die verklaarde dat hij het ge-

zelschap van vrouwen boven dat van filosofen 

verkoos (zie Claes, p. 51). Maar Fragment D.K. 

22B81 leert ons dat Pythagoras een meesterbe-

drieger is … (zie Claes, p. 129). Mansfeld noemt 

Pythagoras in zijn vertaling van dit fragment een 

“voorganger in grootspraak” (M 18).
53 Ik citeer de vertaling door Paul Claes.
54 Idem.
55 Zoals Jaap Mansfeld vertaalt.
56 Dit noemt Hegel – terecht of niet – het “grote 

principe van Herakleitos”: “De subjectiviteit 

is het andere van de objectiviteit, niet van een 

stuk papier – het zinloze hiervan valt gelijk op 

–, het moet zijn andere zijn, en daarin ligt zelfs 

zijn identiteit; zo is elk het andere van het an-

dere als zijn andere. Dat is het grote principe 

van Herakleitos; dat kan duister schijnen, maar 

het is speculatief; en dit is voor het verstand dat 

het zijn, niet-zijn, het subjectieve en objectieve, 

het reële en het ideële ten behoeve van zichzelf 

vasthoudt, steeds duister.” (Hegel, Werke, 18, p. 

327; cursivering door Hegel; in eigen vertaling.)
57 Juist daarvoor schrijft Hegel, hierbij impliciet 

ook verwijzend naar Plato: “Het wezenlijke is 

dat elk verschillende, elk bijzondere verschil-

lend is van een ander, – maar niet abstract van 

gelijk welk andere, maar van zijn andere; elk is 

slechts in zoverre zijn andere op zich in zijn be-

grip gevat is. Verandering is eenheid, betrekking 

van beide op één, een zijn, dit en het andere. In 

de harmonie of in het gedachte geven we dit toe; 

zien, denken we de verandering als wezenlijke 

eenheid. De geest neemt in het bewustzijn be-

trekking op het zintuiglijke, en dit zintuiglijke 

is zijn andere. Zo ook de tonen; ze moeten ver-

schillend zijn, maar zo dat ze ook één kunnen 

zijn, – en dit zijn de tonen op zich.” (Hegel, 

Werke, 18, p. 327; cursivering door Hegel; in 

eigen vertaling.) De monotone, minimalistische 

muziek komt ook als harmonisch over. Onver-

schilligheid is harmonieus …
58 Tussen de harmoniërende tegenstellingen is 

de spanning minder groot dan tussen de niet-

harmoniërende tegenstellingen, maar in beide 

soorten tegenstellingen zijn de tegengestelden 

nog op elkaar betrokken.
59 Die eenheid van spanningen noemt Heraklei-

tos harmonie. Harmonie is dus voor hem geen 

onverschilligheid. Harmonie is voor hem een sa-

menstelling, een ‘eenheid van tegengestelden’, 

van duidelijk van elkaar verschillende zaken die 

wel op elkaar betrokken zijn.
60 We citeren de vertaling door Paul Claes.
61 Voor Plato is Herakleitos niet alleen duister 

maar ook onjuist.
62 ‘Harmonie’ is ‘symfonie’ en ‘symfonie’ is 

‘homologie’, staat er in het ‘Grieks’.
63 Zie de weerlegging door Socrates van Sim-

mias’ argumenten in de Phaedo.
64 Meer uitgewerkt vindt men dit in de visietekst 

van IMAVO, zie: http://www.imavo.be/visie-

tekst.html
65 Toch niet die van Parmenides, Plato, …
66 Ook door Descartes en anderen.
67 Het is niet verwonderlijk dat de ‘dialecticus’ 

Paul Claes dit fragment minder scherp vertaalt: 

“Over zwaarwichtige dingen mogen we niet zo-

maar oordelen.” In het Grieks staat er ‘symbal-

lometha’ waarvan de eerste betekenis toch ‘bij-

eenwerpen’ ‘bijeenbrengen’ is. 
68 Ook al smijt de dilettantische ‘filosoof’ En-

gels alle oud-Griekse filosofen op één hoop.
69 Voor Rousseau is, juist omgekeerd, ie-

mand die beweert dat de materie beweegt, een 

metafysicus. 



I 84 VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT

70 De zo gezegde ‘metafysicus’ Plato noemt 

dus de dialectiek de enige methode om tot echte 

kennis te komen (zie De Staat, VII, 13 − 531d 

- 535a).
71 Volgens de ‘hegeliaan’ Paul Claes erkent 

de dialecticus echter geen vaste definities (zie 

Claes, p. 12).
72 Zie Rudolf Boehm: De dialectiek en het einde 

van de ontwikkeling, IMAVO-Kritiek, Brussel-

Gent, 2005.


