Nieuwe klassieken

Naar een marxistische antropologie. Het denken van Lucien Seve over “‘de

mens”

Jos Wolles

De Franse communistische filosoof Lucien
Seve werkt, hoewel op hoge leeftijd, aan
een meerdelig werk Penser avec Marx au-
Jourd’hui. Hiervan draagt deel twee de titel
« L’homme » ?.' Wel met een vraagteken
erbij dat verwijst naar de antropologie in
het werk van Marx. Dat laatste aspect werd
door het orthodoxe marxisme van de Inter-
nationales over het hoofd gezien, want aan-
dacht voor het individu werd in de eerste
plaats als burgerlijke of anarchistische aan-
gelegenheid beschouwd, ook al had men na
verloop van tijd zowel binnen als buiten het
marxisme reeds de ‘“jonge Marx” ontdekt
(Jean-Paul Sartre, Erich Fromm, Adam
Schaff, Roger Garaudy, enz.). Niet Das
Kapital, maar de manuscripten van 1844
en een verkeerde interpretatie van de zesde
stelling van Feuerbach, waarbij de sociale
verhoudingen als interpersoonlijke relaties
werden opgevat, zetten hier de toon.

Séve (°1926) studeerde aan de Ecole nor-
male supérieure in Parijs waar hij een leer-
ling van Louis Althusser was. Hij werd
daarna leraar aan het Frans lyceum in
Brussel, maar werd door de minister ge-
schorst wegens marxistisch-leninistische
propaganda. Tussen 1961 en 1994 was hij
lid van het Centraal Comité van de PCF
en na de uitsluiting van Garaudy werd hij
als de toonaangevende partij-ideoloog be-
schouwd. Hij ontkende dat hij in het con-
flict tussen Althusser en Garaudy een mid-
denpositie had ingenomen. In de interne
discussies binnen de PCF behoorde hij na-
dien tot de réfondateurs. Hij nam in 2010
samen met andere réfondateurs ontslag uit
de PCF. Hij engageerde zich daarna binnen
de Communistes unitaires. Het ceuvre van
Seve gaat over het einddoel van het com-
munisme, de psychoanalyse, de pedago-
giek, het onderwijs, de emancipatie en de
herwaardering en verdieping van de dialec-
tische logica. Hij was lid van het Comité

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

“De marxistische orthodoxie
heeft zich lijnrecht tegenover de
marxiaanse inspiratie geplaatst.
Is het mogelijk hierin iets anders

dan de voornaamste bron
van haar dubbele historische
nederlaag te zien?”

consultatif national d’éthique en in 2008
ontving hij de prijs van de Union rationa-
liste. Hij maakte via zijn echtgenote kennis
met het werk van de Rus Lev S. Vygotski
dat zijn echtgenote in het Frans vertaalde.

De benadering van de psyche
en de driften

Een brief van Marx aan Annenkov uit 1846
waarin Marx stelt dat de sociale geschiede-
nis van de mens nooit iets anders was “dan
de geschiedenis van hun individuele ont-
wikkeling”2 levert het uitgangspunt voor
zijn antropologische visie. In de Grundris-
se van Marx heeft de drift tot verrijking het
geld tot object en vereist de toe-eigening
ervan een bepaalde ontwikkeling in het
individu. Eigendom van schapen veronder-
stelt een herder en graanbezit een landbou-
wer. Het verlangen naar bezit uit zich bij
de mens dus in een bezetenheid en een me-
tamorfose van het natuurlijke naar het his-
torische.’ Bij Marx gaat het om materi€le
activiteiten en gedragingen, om daden die
zich niet zonder materi€le grondvoorwaar-
den kunnen realiseren, zoals in deel 3 van
Das Kapital de objectieve maatschappelij-
ke verhoudingen in de personificaties van
de loonarbeider en de kapitalist verschij-
nen. In deel 1 van Das Kapital wijst Marx
naar het onontgonnen terrein® bij de aan-
vang van het accumulatieproces van het ka-
pitaal waarbij de kapitalisten twee passies
bezitten, nl. de begeerte en de drift tot ver-
rijking, maar “de vooruitgang van de kapi-
talistische productie schept niet slechts een
wereld van genot. Met de speculatie en het
kredietwezen worden duizenden bronnen

van plotselinge verrijking geopend”. Uit-
stallen van rijkdom, dus verspilling van
investeringsmiddelen, wordt een instru-
ment om krediet te verwerven. Zo doet, al-
dus Marx, de luxe haar intrede in de repro-
ductiekosten van het kapitaal. “Terwijl de
klassieke kapitalist de persoonlijke con-
sumptie brandmerkt als een zonde tegen
zijn functie en als ‘onthouding’ van de ac-
cumulatie, is de gemoderniseerde kapita-
list in staat de accumulatie op te vatten als
‘onthouding’ van zijn genotzucht. ‘Twee
zielen wonen, helaas, in mijn borst en de
ene wil zich van de andere scheiden!’.”
Volgens Séve is deze analyse van het op-
potten van geld niet strijdig met de infan-
tiele genealogie van het verlangen in de
psychoanalyse, al wil die laatste de psyche
zien als een intern gegeven, terwijl voor
Marx elke productie een objectivering van
het individu inhoudt.

Lucien Séve

Penser avec Marx aujourdhui
Tome IT

«L’homme»?

LA DISPUTE

851



Bij Marx leidt de sociaal-historische ont-

wikkeling tot het verschijnen van de arbei-
der in de industrie en dat zal leiden tot het
uiteindelijk vervangen van het “verbrok-
kelde individu” door het “integrale indivi-
du”, wat de ontwikkeling van natuurlijke en
verworven bekwaamheden veronderstelt.®
Marx stelt in de Duitse Ideologie echter dat
alleen de afschaffing van de private eigen-
dom de voorwaarden voor een universele
ontwikkeling van het individu kan zorgdra-
gen.7 Seve stelt zich de vraag waarom de
menselijke hersenen sinds het neolithicum
niet zijn geévolueerd en de menselijke ca-
paciteiten dat wel deden. Volgens Marx
komt dat doordat de menselijke bekwaam-
heid zich ook in een geobjectiveerde vorm
voordoet, zoals in machines, instrumenten,
enz., waarin kennis wordt geaccumuleerd.8
De tijd speelt dus volgens Séve ook een rol
bij de ontwikkeling van de menselijke ver-
mogens.9 Volgens Marx is de historische
tijd gerelateerd aan de menselijke exis-
tentie en het verbreken via het kapitalisme
van de feodale verhoudingen en het laten
ontstaan van contingente bestaansvoor-
waarden die onder meer aan de markt zijn
onderworpen. Alleen de associatie van de
vrije producenten kan de ontwikkeling van
vrije individuen garanderen.

De revolutionaire omkering van
de (theoretische) antropologie
bij Marx

Volgens Seve is de mensheid een histori-
sche omkering van de menselijke soort door
het centraal plaatsen van de productie der
dingen, een inzicht dat Marx verwoordde in
zijn kritiek op het essentialistische concept
“de mens” bij Ludwig Feuerbach. Deze

186

laatste maakte van de mens als schepper
van de wereld een universeel uitgangspunt.
Seve noemt dit theoretisch humanisme
echter een hominisme. Want bij Feuerbach
is de mens een generiek wezen en zijn in-
terpersoonlijke relaties behoren tot de psy-
chologische orde. Hij ziet de eenheid van
menselijke essentie als natuur. Volgens
Marx blijft de mens bij Feuerbach echter
een abstractie buiten de wereld, zonder oog
voor het werkelijke handelen van de men-
sen, en deze abstractie bevindt zich dus ook
niet historisch binnen het maatschappelijk
systeem.10 In zijn stellingen over Feuer-
bach neemt Marx afscheid van het pseudo-
concept “de mens”.!! Voor Séve is het
concept “de mens” een slechte abstractie
en een fictie die losstaat van de maatschap-
pelijke verhoudingen. Ook de zogenaamde
homo economicus behoort tot die categorie.
In de zesde stelling over Feuerbach schrijft
Marx immers: “Maar het menselijke wezen
is geen abstractum dat in het afzonderlijke
individu huist. In zijn werkelijkheid is het
het geheel der maatschappelijke verhou-
dingen.”12 Bij Feuerbach is de mens pas-
sief. In de eerste stelling over Feuerbach
stelt Marx een praktisch materialisme voor:
“Het voornaamste gebrek van alle materia-
lisme tot nu toe (dat van Feuerbach inbe-
grepen) is, dat het voorwerp, de werkelijk-
heid, de zintuiglijkheid slechts in de vorm
van het object of van de aanschouwing
opgevat wordt; maar niet als zintuiglijk-
menselijke activiteit, niet als praktijk; niet
subjekti.ef.”l3 Seve gebruikt evenwel niet
het concept praxis dat bij Gyorgy Lukacs
en Antonio Gramsci in gebruik was. Marx
hanteert dit concept in uiteenlopende bete-
kenissen. Seve kiest voor de term Téitigkeit
dat ook bij Marx voorkomt en dat, meer
dan praxis, naar de materiéle productie
verwijst.

Er bestaat een verschil tussen de mense-
lijke soort en de diersoorten, omdat de
mens in tegenstelling tot de dieren zijn
bestaansvoorwaarden zelf produceert. De
historische periodes verschillen nu niet
zozeer van elkaar door hetgeen men pro-
duceert, maar wel door de middelen die
worden ingezet. Ook dieren gebruiken wel
eens werktuigen, maar het verschil tussen
mens en dier is dat het resultaat van het ar-
beidsproces al op voorhand bedacht is. Dat
laatste verwijst reeds naar een temporaliteit
en het zich toe-eigenen van een historische
accumulatie en van mediatoren, d.w.z. van

productiemiddelen, waardoor capaciteiten
worden ontwikkeld waarvan de activitei-
ten de “subjectale dimensie” van de mens
vormen. Boven op de biologisch bepaalde
soort homo sapiens worden sociaal-psy-
chologische verworvenheden opgeslagen
die extern aan onze organen zijn en waar-
aan een geschiedenis van miljoenen jaren
voorafgaat. Voor Seéve is dat proces de
“sociale excentrering”. Elke nieuwe bore-
ling bezit zijn humanitas extern en moet
die zich nog toe-eigenen; vandaar de mar-
xiaanse concepten van Vergegenstdnd-
lichung en Aneignung. Het kind kan dus
enkel met de hulp van de volwassenen de

overwinnen. 4

noodzakelijke drempels
Daar de mens moet “hominiseren” verwerft
hij een “biografie”, terwijl het dier alleen
maar een “levensloop” kent. In de klassen-
maatschappij moet de meerderheid van de
mensheid echter alleen maar werken zon-
der toegang te krijgen tot de hogere vormen
van de humanitas en moeten ze zich onder-
werpen aan onpersoonlijke dominerende
machten, wat leidt tot vervreemding. Voor
Seve is de vervreemding een essentiéle ca-
tegorie van de marxiaanse antropologie,
omdat de historische ontvreemding de uit-
tocht van de mensheid uit haar prehistorie
op weg naar het communisme aankondigt.
Historische vormen van individualiteit
ontstaan binnen de sociale verhoudingen
door het zich toe-eigenen van het sociale
systeem en geschiedenis binnen elke indi-
viduele biografie. Het begrip historische
vorm van individualiteit verwijst naar ma-
trices en figuren van individualiteit doordat
de verpersoonlijking van het kapitaal in de
kapitalist en van de arbeid in de proletariér
worden voortgebracht door de matrix van
het loonsysteem in het kapitalisme. Er is
wel sprake van een psyche bij de individu-
en, maar de bron van de historisch-sociale
modi bevindt zich buiten hen. Dus de we-
reld maakt de mensen.

Is Marx een vernieuwer? De marxiaanse
antropologie is schatplichtig aan de Ver-
lichting, met haar opvattingen over de
opvoeding en de cultuur, en aan Hegel.
Maar bij Marx leidt het sociale externe, in
tegenstelling tot bij Hegel, naar de indivi-
dualiteit. Seve staat echter zelf open voor
de studie van hiaten in het werk van Marx.
Hij bekijkt in dit verband ook het existen-
tialisme van Sartre. Marx en Sartre denken
dat het menselijk wezen geen natuur heeft,
maar geschiedenis is. Maar daarmee houdt

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



NAAR EEN MARXISTISCHE ANTROPOLOGIE. HET DENKEN VAN LUCIEN SEVE OVER “DE MENS” - Jos Wolles

dan de gelijkenis tussen beide denkers op.
Sartre opteert voor de vrije keuze van ie-
dereen. Hij kent aan de vrijheid een onto-
logische betekenis toe. Marx meent dat de
wereld van de mensen al voorondersteld is.
Sartre heeft met zijn stelregel dat de mens
subjectiviteit is, elk denken over de mens
in termen van verdinglijkte causaliteit af-
gewezen. Seéve meent dat het materialisme
van de activiteit (Tétigkeit) de tegenpool
van de passieve verdinglijking van het
menselijke is — dit is niet de oorzakelijk-
heid van de dingen, maar de determine-
ring door het handelen (détermination des
actes).

In de jaren 1960 werd echter “de mens”
steeds meer als een “taalwezen” gedacht.
Daartegen verzet zich Séve, maar zonder
het belang van de taal te ontkennen, want
de wereld van de mensen is het samenge-
voegd product van arbeids- en taalactivi-
teiten. Productieve en betekenisvolle ac-
tiviteiten functioneren op hun eigen wijze
en interactief. De symbolische activiteiten
zijn begrepen in veranderingsprocessen
van buiten af (drukkunst, informatica).
De theorie van Claude Lévi-Strauss over
boven- en onderbouw stemt niet geheel
overeen met die van Marx, want bij hem
staat de bovenbouw niet in verband met
het geheel van de sociale verhoudingen.
Het primaat van de onderbouw verwijst
enkel naar de structuur van de hersenen
en de fysisch-chemische wetten, waardoor
dan de onderbouw natuur zou worden.'
De Amerikaanse culturalisten, zoals Mar-
garet Mead, Ruth Benedict en Ralph Lin-
ton, plaatsen de psychische activiteit in het
maatschappelijke externe als een systeem
van gedragspatronen. Voor Linton valt
dat samen met het leren van samenwer-
king in een groep.16 Voor Marx wordt de
maatschappij echter niet door individuen
gevormd, maar door de som van de relaties
tussen de mensen. Volgens het biologisme
verwijzen persoonlijkheidsprocessen naar
aangeboren kenmerken (aanleg) in com-
binatie met genen. Het is legitiem om de
vraag te stellen of Marx het natuurlijke in
de mens niet heeft onderschat, want Pierre
Bourdieu stelde ooit dat de inkapseling in
een “filosofie van het bewustzijn” het li-
chaam doet vergeten.17 Seve stelt dat dit
een valse discussie is door te verwijzen
naar De toestand van de arbeidersklasse
in Engeland van Engels en naar Das Kapi-
tal van Marx, waarin de fysieke gevolgen

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

van de uitbuiting ter sprake komen. Toch
hebben Marx en Engels de genderproble-
matiek niet opgemerkt en met hen hebben
de latere marxisten de vrouwenemancipatie
tot de algemene sociale ontvoogdingsstrijd
beperkt.

De algemene menselijke
natuur

Voortbouwend op de discussie over de ver-
houding van cultuur en natuur stelt Seve
dat Marx in de mens geen dier meer ziet
omdat die zijn levensvoorwaarden zelf
produceert. Dat betekent een metamor-
fose binnen de marges van de natuur, nl.
een historische decentrering als kern van
de marxiaanse antropologie. Ervaringen
met “wilde” kinderen (“wolfskinderen”)
leerden dat, ondanks inspanningen, de re-
sultaten voor de opvoeding slechts zeer
beperkte resultaten opleverden, zowel
lichamelijk als intellectueel. De hogere
menselijke functies (taalbeheersing, esthe-
tische zin, conceptualisering, kritische zin)
ontwikkelen zich niet vanuit het intern or-
ganische, maar wel vanuit het extern maat-
schappelijke (Vygotski). Marx verbindt het
natuurlijke en het lichamelijke wel degelijk
met het sociale, zoals blijkt uit zijn analyse
van de prekapitalistische maatschappijen:
“Het lid van de natuurlijke stamgemeen-
schap met zijn bewustzijn van een ‘kud-
dedier’ ziet in de grond, die eigendom van
de gemeenschap is, iets als waarvan hij niet
kan worden gescheiden, iets wat hij zelf
als lichaam van zijn subjectiviteit (subject-
zijn) beschouwt, een voorwaarde voor zijn
activiteit die van dezelfde aard is als zijn
huid, zijn zintuigen.”18 Kortom, de grond
is voor de stamverbonden mens even in-
tiem als zijn eigen vlees. Séve spreekt van
biografische differentiatie als gevolg van
het sociale systeem, want de antropologie
van Marx reduceert het persoonlijk indi-
vidu niet tot het sociaal individu. Het leven
van een individu verschilt al naargelang het
ondergeschikt is aan een of andere vorm
van arbeid en de eraan verbonden voor-
waarden. Maar het individu is niet alleen
wat het is op grond van de sociale verhou-
dingen zoals die door de productiewijze
worden bepaald, maar ook door familiale
verhoudingen. Indien de individuen alleen
maar sociale producten zijn, dan impliceert
dat het negeren van humanistische waar-
den, de afwezigheid van een moraal. In
naam van de menselijke natuur werden de

afschuwelijkste misdaden begaan. De strijd
voor de verdraagzaamheid en de eerbied
voor de menselijke persoon baseert zich op
de erkenning van de verscheidenheid.

Nietzsche, Freud en Heidegger

De hedendaagse theoretische antropologie
steunt mede op filosofen van het wantrou-
wen zoals Nietzsche en Freud. Séve con-
fronteert nu Nietzsche en Freud met Marx
en bekijkt in dit verband de kritiek van het
humanisme door Heidegger. Voorts bekijkt
Seve ook het wetenschappelijke onder-
zoek naar de primaten in verband met de
relatie tussen mens en dier. Volgens Seve
was Nietzsche de eerste om de vanzelfspre-
kende eenheid tussen het Ich (Ego) en zijn
eenheid op losse schroeven te zetten, maar
Nietzsche is wegens een aantal opvattingen
over de samenleving en de vrouw echter
voor links onaanvaardbaar en, meer in het
algemeen, denkt hij in termen van valse
abstracties over de mens en is hij atheist
zonder te “detheologiseren”.19 Sporen van
Nietzsche zijn bij Freud aanwezig. Dat
geldt met name voor concepten als verdrin-
ging, weerstand, sublimatie, identificatie,
de actieve rol van het Ich bij dynamische
processen in het Es, de mate van vrijheid,
de analyse met haar “Kulturarbeit” om het
Ich in de plaats van het Es te stellen. Bij
Freud berust de psyche op een biologische
basis, maar ontplooit zich historisch en
heeft de psychische stoornis een betekenis.
Volgens Séve aanvaardt Freud echter zon-
der voorbehoud te maken de zogenaamde
wet van Haeckel waarin de ontogenese een
herhaling is van de fylogenese, waardoor
het kind in het verkort in zijn psychische
ontwikkeling de geschiedenis van de soort
herhaalt. Men vindt dus bij Freud een ana-
logie tussen het kind en de mens uit de oer-
tijd of de hedendaagse primitieve mens. In
de psychoanalyse zijn vaderfiguur en Oe-
dipuscomplex prominent aanwezig. Seve
poogt daarom enige klaarheid te scheppen
in het gezin als grensgebied tussen individu
en maatschappij. Echter, marxiaanse con-
cepten als de historische vormen van indi-
vidualiteit bieden volgens Séve geen vol-
ledige verklaring voor de ding-vorm van de
psyche. Freud is er voorts van overtuigd dat
de essentie van de mens uit een natuurlijk
driftleven bestaat en hij neemt dan ook ge-
noegen met een verarmde visie op de his-
torisch-sociale wereld en de rol ervan bij
de vorming van de persoonlijkheid. Hij ziet

871



de geschiedenis als een weerspiegeling van
de conflicten tussen Ich, Es en Uber-Ich en
kent dus aan het sociale een psychische es-
sentie toe. Seves eindoordeel over Feud en
diens psychoanalyse maakt een balans op
van zijn biologisme, inneisme en psycho-
logisme en spreekt zijn waardering uit voor
de rol van het onbewuste, de seksualiteit en
de identificaties van het Ich.?’

Seve sluit zich aan bij de mening van Bour-
dieu over Martin Heidegger waarin het
denken van de laatste niet dat is van een
nazi-ideoloog, “maar wel als een structu-
reel equivalent van filosofische orde van
de conservatie revolutie kan worden be-
schouwd.”?! Seve confronteert Heideggers
radicale kritiek op het humanisme met de
visie van Marx, hier dan in de Brief over
het ‘humanisme’** die Heidegger in 1946
schreef en waarvan Louis Althusser meen-
de dat deze “niet zonder invloed was op
zijn stellingen rond het theoretisch antihu-
manisme van Marx.”> Heidegger meende
dat “Marx de mens binnen de maatschappij
situeert en dat de christen met zijn huma-
nitas niet van deze wereld is” en dat deze
varianten van het humanisme “worden be-
paald vanuit reeds vastgestelde interpreta-
ties van de natuur, de wereld, de grondslag
van de wereld, d.w.z. van het zijnde in zijn
totaliteit.”>* Voor Heidegger is de grond-
slag van elk humanisme metafysisch. Toch
lijkt Heideggers visie parallel te lopen met
de marxiaanse kritiek op de “essentie van
de mens”. Volgens Seve is de essentie van
de mens bij Heidegger niet te ontdekken als
wezen tussen andere wezens. De zijnswijze
van de essentie staat in essentie in relatie
tot het Zijn en deze essentie is geen sub-
stantie, maar wel een relatie, dus een onto-
logische verhouding “die op een universele
wijze van binnenin de menselijke zijns-
wijze kenmerkt.”?> Maar ook Marx gaf
lang voor Heidegeer reeds aan dat de es-
sentie van de mens binnen een verhouding
verkeert en niet tot een substanti€le entiteit
behoort. Seve: “Maar waar hij ons naar
verwijst is [...] het geheel van historische
verhoudingen waar zich telkens een singu-
liere hominisering voordoet. [...] Elke me-
tafysica wordt goed en wel overwonnen:
wij bevinden ons zonder voorbehoud bin-
nen de historisch concrete dialectiek van de
wereld der mensen en de ermee verbonden
individualiteiten. Bij Heidegger daarente-
gen wordt de abstracte fictie van een onto-
logische relatie behouden als constituerend

188

voor de veronderstelde universele mense-
lijke zijnswijze. [...] Vandaar het op het
eerste gezicht onthutsende feit: Heidegger
ontwikkelt een doorgaans radicale kritiek
van het metafysisch humanisme, maar
gaat tegelijk probleemloos door met een
in wezen metafysisch taalgebruik over “de
mens”, “de essentie van de mens” en zelfs
over de “natuur van de mens”. Kapitale
vaststelling: alhoewel vernieuwend in zijn
wijze van denken deconstrueert Heidegger
niet de “mens”.?® Marx en Séve beschou-
wen de mens trouwens als een diersoort
die slechts door de geschiedenis van haar
geschiedenis kan worden begrepen. Marx
maakte ooit de bekende vergelijking tussen
de bij en de mens, waarbij de mens, i.t.t. de
bij, werktuigen hanteert, die perfectioneert
en architect is van zijn eigen productie.27

Vygotski en Leontiev

Lev S. Vygotskizs, die een “objectieve psy-
chologie” voorstaat zonder het bewustzijn
in de ban te slaan, hecht belang aan het
werktuig als mediator van de psychische
activiteit, hier speciaal het “teken”. Hij is
sterk beinvloed door de darwinistische evo-
lutieleer en geinteresseerd in de overgang
van dier naar mens, en van kind naar vol-
wassene. De experimenten van Wolfgang
Kohler met chimpansees en hun gebruik-
making van de stok brachten Vygotski tot
de conclusie dat chimpansees de stok bin-
nen nauwe begrenzingen hanteren. Het pro-
cedé was intelligent, maar de actie instinc-
tief. De chimpansee kent dus geen arbeid.
Vygotski voegde er aan toe dat mensen
behalve werktuigen ook artificiéle tekens
gebruiken waardoor ze hun gedragingen
en de culturele ontwikkeling van hun ge-
drag en psyche kunnen beheersen. Door de
instrumentele act gebeurde een overgang
naar een historisch type van ontwikkeling
door zelfstimulering en via geheugen, aan-
dacht en keuze, of, in dialectische termen:
een instrumentele zelfstimulering leidt tot
een dialectische sprong. De lagere proces-
sen gaan door metamorfose over naar een
hogere vorm. Vygotski werkte dit verder
uit in de studie van de taal en de tekens.
Het teken is een naar binnen gericht psy-
chisch actiemiddel voor het beheersen van
het eigen en het gedrag van anderen, terwijl
het werktuig bedoeld is om de natuur te be-
heersen. De ontdekking van de psychische
functie van het teken is volgens Seve een
fundamentele bijdrage van Vygotski om de

historische en culturele ontwikkeling van
de mensheid te onderscheiden van die van
de natuurlijke biologische ontwikkeling,
omdat de mensen zich gaandeweg met
behulp van psychologische werktuigen als
taal, rekenen, enz. ontwikkelen via de toe-
eigening (Aneignungskonzept). Er is ook
sprake van een sociale ontwikkeling daar
het hoger individueel gedrag resulteert
uit een sociale relatie en de bemiddelde
psychische functie gebeurt eerst tussen
de individuen (interpsychisch) en de in-
terne activiteit (intrapsychisch). De hogere
psychische functies zijn activiteitenmodi
die op werktuigen en tekens beroep doen
en resulteren in het bewust beheersen van
het eigen gedrag. Het teken, waarvan het
woord de hoogste vorm is, brengt de ac-
tie op een hoger niveau. Vygotski schenkt
aandacht aan de interfunctionele verbin-
dingen. In elk stadium van de ontwikke-
ling transformeert zich de structuur, omdat
de relatie tussen de functies niet vaststaat.
Veranderingen in de interfunctionele ver-
bindingen vormt de substantie van de
psychische ontwikkeling, zodat men de
persoonlijkheid als werkelijk object van
de psychologie moet beschouwen en de
ontwikkeling van elke afzonderlijke func-
tie een afgeleide van de ontwikkeling van
de persoonlijkheid in zijn geheel is. Toch
is het denken niet de laatste instantie daar
motivaties, driften, behoeften, affecten en
emoties een drijvende kracht voor het den-
ken zijn. Deze opvattingen sluiten perfect
aan bij het pedagogisch optimisme dat in
de jaren 1920 in de Sovjet Unie heerste,

Lev Vygotski
Pensée & langage

traduction de Francoise Séve

Suivi de
Commentaire sur
les remarques critiques de Vygotski
par Jean Piaget

LA DISPUTE

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



NAAR EEN MARXISTISCHE ANTROPOLOGIE. HET DENKEN VAN LUCIEN SEVE OVER “DE MENS” - Jos Wolles

en bij de dialectick van “aanleren” en
“ontwikkeling”.

Alexis N. Leontiev? was een leerling en
medewerker van Vygotski. Hij deed on-
derzoek op sensorieel gebied en stelde dat
zintuigelijk verkregen informatie niet pas-
sief wordt verkregen, maar wordt gepro-
duceerd. Geen perceptie zonder actie. Bij
toenemend complex gedrag hoort een ho-
gere kwaliteit van waarneming en een vra-
gende verkenning, dus uiteindelijk wordt
onze hele ervaring betrokken bij de ver-
werking van onze waarnemingen. Waar-
neming genereert bij Leontiev objectivi-
teit, dit in tegenstelling tot de kantiaanse
opvatting dat we veroordeeld zouden zijn
tot radicaal subjectivisme. Bij Leontiev
staat het marxiaanse begrip “Titigkeit”
centraal, maar activiteit wordt door hem
als elk psychisch proces gedreven door een
motief en is gericht op een overeenkomstig
doel. Iedereen treft een bestaand systeem
van historische betekenissen aan en eigent
die zich als werktuigen toe. Het psychische
concept van zingeving mag men echter
niet met dat van de betekenis verwarren.
Zingeving wordt in het leven en de activi-
teit van het subject geschapen en beide zijn

in de menselijke psyche verweven.>”

Politzer

Naast Vygotski en Leontiev leverde Geor-

ges Politzer®! een belangrijke bijdrage tot

de marxiaanse theorie van het individu.>?
Voor Politzer is het persoonlijk drama

bij Freud synoniem van het geheel van

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

Lev Vygotsky

Sociocultural Tl Ty

daden en gebeurtenissen in het leven van
de mens. Het komt er nu op aan om een
concrete psychologie te scheppen waar-
voor Freud een eerste stap zette, maar in
zijn verdere uitwerking nam hij ten slotte
zijn toevlucht tot de biologie met het fylo-
genetisch verleden als ultieme verklaring.
In reactie op Althusser die stelde dat elke
wetenschap noodzakelijkerwijze abstract
is, stelt Seve dat de concrete psychologie
precies het conceptualiseren van de erva-
ring van de persoon is, niet het abstract
ontleden van de psychische functies van de
algemene mens. Bij Marx en in Das Kapi-
tal vindt men concepten met een psycholo-
gische strekking die aan een “persoonlijk
drama”, en aan capaciteiten, behoeften,
vormen van individualiteit of van levensfa-
sen doen denken. Een nieuwe psychologie
op historisch-materialistische basis is dus
mogelijk, maar methodologisch moet een
en ander nog worden uitgeklaard m.b.t.
de mogelijkheid van een wetenschap van
het singuliere..33 Indien de menselijke es-
sentie slechts uit het geheel van de maat-
schappelijke verhoudingen bestaat, dan
betekent dit dat de basis van de menselijke
persoonlijkheid niet de menselijke vorm,
nl. de psychische individualiteit bezit.
Vanuit het “objectale” produceert en re-
produceert zich het “subjectale”. Maar de
bron van de persoonlijkheid bevindt zich
elders. Verdriet kan zich uiten in de geso-
cialiseerde vorm van de rouw, maar niet
de maatschappij heeft verdriet, wel de in-
dividuen. De psychische vorm spruit niet
voort uit het sociale, maar uit het indivi-
duele. De psyche bestaat oorspronkelijk

slechts in en door concrete individuen. Het
geheel van de maatschappelijke verhou-
dingen heeft in historisch-materialistische
zin niets psychologisch, maar is enkel re-
levant als transpersoonlijk objectaal. Voor
de constructie van een theorie moeten we
algemene kennis produceren en moeten we
de verhouding tussen het singuliere en het
algemene verduidelijken. In het concept
van het kapitaal vinden we al een voor-
beeld van dialectische conceptualisering,
daar het kapitaal niet als een ding, maar als
een bijzondere verhouding, als een proces,
wordt opgevat. Het algemene werkt voort-
durend op singuliere wijze volgens een
universele noodzaak, zoals bijvoorbeeld de
overproductiecrisis altijd volgens hetzelfde
algemeen proces verschijnt, maar telkens
weer op een singuliere wijze verloopt. De
theorie van het concrete individu berust op
een temporele topologie die zich in de loop
der geschiedenis wijzigt. De basisconcep-
ten zijn dus noodzakelijk temporeel. De
persoonlijkheidsstructuur heeft betrekking
op de reéle activiteit van het individu, en
Seve formuleert hier als hypothese dat deze
realiteit het tijdsgebruik is. Het operationa-
liseren van dat concept impliceert het zoe-
ken naar kwalitatieve verschillen tussen de
activiteiten, naar hun biografische draag-
wijdte die dat tijdsgebruik structureren, en
waar handelingen via de bestaande capaci-
teiten gericht zijn op het voortbrengen van
nieuwe capaciteiten. De belangrijkste pro-
gressieve functie van de persoonlijkheid is
de ontwikkeling van capaciteiten, vandaar
de idee van een organische samenstelling
van het tijdsgebruik in de ontwikkeling.
Loonarbeid is een tweede belangrijke dif-
ferentiatie van activiteiten in de marxiaanse
analyse. De concrete en abstracte arbeid
verschijnt als een dualiteit van concrete
en abstracte activiteiten die wordt beheerst
door vervreemdende sociale relaties. Enke-
le Franse arbeidspsychologen hebben on-
der meer kritiek op dat laatste gehad en ze
overtuigden Seéve nadien ervan dit aspect

nog verder uit te diepen.34

Naar een wetenschap van de
persoonlijkheid?

Om zijn theorie over de persoonlijkheid
door middel van de biografie vorm te ge-
ven selecteerde Séve de werken van Sartre
over Flaubert (L’idiot de la famille), de de-
constructie door Bourdieu van de biografi-
sche illusie, de historische studie over de

891



Heilige Lodewijk door Jacques Le Goff

en ten slotte de antropologische bevraging
van de levensgeschiedenissen door Daniel
Bertaux.> Sartre stelt zich de levensloop
van het individu voor als een totaliteit en
het is zaak om de zin van elke activiteit van
het individu met de onderliggende algeme-
ne zingeving van de diverse zingevingen
na te gaan. Door een regressieve analyse
kan men de eenheid van het individu aldus
tot in de kindsheid of zelfs vroeger recon-
strueren “in de mate dat de teerling reeds
is geworpen als de vaders projecten heb-
ben en de kinderen lotsbestemmingen.”36
Volgens Seve is deze theorie van het oor-
spronkelijk ontwerp evenals de determi-
natie door de protogeschiedenis simpli-
ficerend. Bourdieu ziet de wereld als een
structurerend veld. Evenals Sartre lijkt het
voor hem onmogelijk om de objectiviteit
van de menselijke wereld en de subjecta-
liteit van de persoon samen te bedenken.?’
Bij Le Goff is volgens hem de histori-
sche biografie een partieel project dat niet
noodzakelijk de genese van de psychische
persoonlijkheid in het onderzoeksveld be-
trekt. Waarom wilde bijvoorbeeld de Hei-
lige Lodewijk zo hardnekkig een voorbeel-
dige christelijke koning zijn?38 Bertaux
werkt volgens Seéve als een socioloog voor
wie de persoonlijkheid geen object van de
sociologie is.® Bij deze auteurs, behalve
dan bij Sartre, blijft het psychisch individu
dus aan gene zijde van de grens. Voor een
grensoverschrijdende benadering moet
men over een concept van het individueel
systeem beschikken dat gelijkwaardig is
aan dat van andere sociale disciplines. De
theorie van de persoonlijkheid is de sluit-
steen van het hele antropologische veld
en verbindt onze kennis van het sociale

190

en historische met de individuele neurofy-
siologische aspecten. Dat nieuwe denken
over de persoonlijkheid vergt het behan-
delen van problemen rond de genese van
de persoonlijke singulariteit, de logica van
het tijdsgebruik en de interactie tussen per-
soonlijkheid en biografie, met behulp van
concepten als identificatie, vervreemding
en autonomie, concepten die gerelateerd
zijn aan categorieén als vervreemding én
autonomie, het externe én het interne, het
gedetermineerde én het vrije. We zullen
hier bespreken wat Seve met deze concep-
ten en categorieén precies op het oog heeft.

Identificatie en de genese van
de persoonlijkhied

Bij Freud leidt identificatie met de vader
tot de vorming van een identiteit. Identi-
ficatie is niet zo maar imitatie, maar wel
“toe-eigening” (Aneignung) naar een mar-
xiaanse term® of in het antropologisch of
filosofisch taalgebruik de problematiek van
de vorming van het subject, waarbij het Ich
zich met meerdere objecten identificeert
(ouders, verwanten, zelfs fictieve perso-
nen) en over meerdere centra is verspreid.
Het is ook de centrale biografische catego-
rie en het proces waarin zich het humane
vormt. Het is een imaginaire identificatie
zoals de ervaring van het spiegelbeeld bij
de vorming van het Ich. Als een kind zijn
lichaamseenheid ontdekt, dan kan men dat
ook beschouwen als een biologisch tekort
bij de geboorte, waardoor de mens tot het
sociale wordt veroordeeld. De cultuur is
daarom ook de natuur van de mens! Maar
identificatie is meer dan wat Freud ervan
maakt. Bij Freud is vooral sprake van het
onbewuste, het infantiele, het seksuele, het
neurotische — dimensies die tijdens de le-
vensloop opduiken. Telkens komen tijdens
de levensloop bewuste identificaties voor.
Hoewel Freud oog heeft voor het inter- en
intrapsychische, sluit dit slechts minimaal
het maatschappelijk objectale in. Identifi-
catie wordt zonder terughoudendheid bij
het biologisch lustprincipe ondergebracht
zonder belangrijke sociaal en psychocul-
turele metamorfoses die het leven mo-
tiveert en aandrijft in te sluiten.Voor de
uitwerking van een identificatieproject dat
constructief en progressief is en op maat
van de biografische persoonlijkheid is ge-
maakt, moet men de freudiaanse structuur
verbeteren. Anders dan Jacques Lacan®!
vat Henri Wallon*? de spiegelmetafoor op

zonder de spiegel tot het object te reduce-
ren waarin het beeld van het eigen lichaam
wordt weerspiegeld. Wallon ziet de spiegel
eerder, dit in de lijn van Marx en Fichte,
in het tegenoverstaande subject, in de blik
van de ander. Dit verwijst niet enkel naar
de imaginaire projectie van het Ich, maar
naar de introjectie van het alter ego in de
genese van het zelf. “Elke menselijke blik
is een spiegel en niet enkel een spiegel
van mens tot mensen, maar spiegel van de
mensheid.”* Al onze activiteiten zijn ge-
richt op iemand. Denk maar aan verlies van
zingeving bij de dood van een geliefde.44
Men ontwikkelt zich door te leren, maar
men leert slechts doordat men zich ontwik-
kelt. Volgens Henri Wallon gebeurt deze
genese via een spiraalbeweging. De bio-
grafie vergt dus voorbij de aporie van de
kip en het ei ook het theoretiseren van de
persoonlijkheid en omgekeerd via het pro-
ces van de genese van de persoonlijkheid
een geschiedenis met activiteiten binnen de
levensloop van de mens. Eerder dan met
het topologisch denken, zoals bij Freud,
heeft men een chronologisch denken no-
dig. Vandaar, aldus Seéve, de idee van het
tijdsgebruik voor het definiéren van het
conceptuele kader.

Vervreemding,
persoonlijkheid en de logica
van het tijdsgebruik

Al eerder werd gewag gemaakt van de
dichotomie die Seéve meende te moeten
aanbrengen tussen concrete en abstracte
activiteiten, waarbij het uitgangspunt het
dubbele karakter van de loonarbeid in het
kapitalisme was: concrete arbeid produ-
ceert gebruikswaarden terwijl abstracte
arbeid waarde en meerwaarde schept.45
Wegens kritiek van een aantal Franse ar-
beidspsychologen herformuleerde Seve
zijn visie uit 1969 over de vervreemding
binnen de structurerende logica van het
tijdsgebruik en het concept van vervreem-
dende arbeid. Bij Seve speelt mee dat hij in
de eerste plaats het begrip binnen het ceu-
vre van de jonge Marx plaatst in tegenstel-
ling tot diens latere werk. Hij sluit zich hier
aan bij de bekende kriticken van Althus-
ser. In de manuscripten van 1944 gebruikt
Marx het begrip vervreemding zonder op
een analyse te steunen. Dus het begrip is
eerder oratorisch en theoretisch gratuit,
luidt het verdict van Seve. Men blijft dus
binnen de illusies van het speculatieve

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



NAAR EEN MARXISTISCHE ANTROPOLOGIE. HET DENKEN VAN LUCIEN SEVE OVER “DE MENS” - Jos Wolles

denken: vervreemde arbeid vervreemdt de
mens van zijn generiek wezen, van zijn ei-
gen lichaam, van de natuur buiten hem, van
zijn geestelijke en menselijke essentie. Dit
gaat vooraf aan de zesde stelling over Feu-
erbach als Marx definitief breekt met de es-
sentie als entiteit die eigen is aan elk indivi-
du afzonderlijk. Maar Seve kant zich tegen
Althusser als zou de term vervreemding in
het latere werk van Marx totaal en spoor-
loos zijn verdwenen.*® Marx gebruikt later
andere termen die dezelfde betekenis als
“vervreemding” hebben. Dat geldt bijvoor-
beeld voor Das Kapital. In de manuscrip-
ten gaat het nog over “de enigmatische me-
tamorfose van de menselijke essentie” en
in Das Kapital gaat het om een historisch
proces: de vervreemding wordt niet binnen
de “menselijke essentie” gesitueerd, maar
binnen de sociale verhoudingen (zesde stel-
ling over Feuerbach). Vervreemding is in
Das Kapital een verwijzing naar structuren
en processen van de kapitalistische maat-
schappijformatie en een concept van de
theoretische antropologie waarin niet “de
mens” verschijnt, maar wel “de mensen”
door van historische vormen van individu-
aliteit te vertrekken waarin de vervreem-
ding een hoofddimensie is. Voor Seve is
de vervreemding een politiecke hoofdcate-
gorie die toestaat om “het communistische
project te definiéren als het overstijgen van
de grote historische vervreemdingen die
door de kapitalistische productiewijze tot
hun uiterste worden gedreven en die tege-
lijk de negatieve en positieve voorwaarden

Lugien Séve
Aliénation
el émancipation

gk e
Urgemce de communivme
e o
Karl Murx :
&2 textes du Capital
ster Validiation

L4 DISPLITE

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

voor dit overstijgen Voortbrengen.”47 In

het ontwikkelde kapitalisme doen zich
bepaalde machten als evidentie voor (zie
b.v. de “marktwetten”, politieke vereisten).
De exogene logica van de vervreemdende
arbeid maakt de mens vreemd tegenover
zichzelf en de anderen, c.q. de mensheid.
De opgelegde arbeid behoort niet tot zijn
essentie. Het is evident dat vrije en crea-
tieve arbeid tot zelfverwerkelijking leidt.
Niet-vervreemde arbeid vormt individuele
capaciteiten en zorgt voor de overgang van
“deelarbeider” naar een totaal ontwikkeld
individu. Het is niet de arbeid zelf die hier
in vraag wordt gesteld, maar wel die binnen
het concept van het kapitaal. In navolging
van Vygotski kan men stellen dat de ho-
gere psychische functies een emanatie van
de maatschappij zijn en dat de activiteit
grotendeels ongedetermineerde mogelijk-
heden schept, want op deze wijze verwerft
men professionele vaardigheden en grote
menselijke capaciteiten. Zelfs bij uitbui-
ting doet de arbeid ons uit onszelf treden en
daarom is er geen verlies van onszelf, maar
wel een toe-eigening van humanitas. De
doeleinden van de kapitalistische economie
zijn vreemd ten aanzien van de concrete
verwachtingen van de meeste individuen.
Ook in de concrete activiteiten buiten de
werksituatie kan men bevrediging vinden
en bestaan er mogelijkheden voor het vrij
aan bod laten komen van eigen motieven,
dus het vinden van compensaties buiten de
arbeidstijd. Dit is de logica van het tijds-
gebruik. Het leiden van een geéngageerd
leven is een andere logica waardoor men
gedeeltelijk kan ontvreemden en de zin van
de maatschappelijke arbeid veranderen, de
persoonlijke motieven verruimen en een
bron van ervaringen en cultuur aanboren.
Vandaag wordt men evenwel geconfron-
teerd met een dalend engagement en heeft
de implosie van de Sovjet Unie de idee ge-
populariseerd dat het kapitalisme niet kan
worden overwonnen. Voor Séve vormt dit
het bewijs dat de vervreemding in de eerste
plaats een objectief historisch-maatschap-
pelijk proces is en op grond hiervan een
subjectale logica van individuele levens.

Persoonlijkheid en biografie

De concepten van persoonlijkheid en bio-
grafie verwijzen naar feiten, daden en hou-
dingen binnen een bestaan. “Wat een indi-
vidu doet met zijn leven is op elk ogenblik
onafscheidelijk met hetgeen zijn leven met

hem doet.” Dat herhaalt Seve op verschil-
lende plaatsen in zijn boek. De biografie is
voor de persoonlijkheid wat de geschiede-
nis is voor de sociale formatie. Zij is de
geschiedenis waarbinnen de persoonlijk-
heid zich vormt, activeert en transfor-
meert. Toch is de biografie geen spontane
accumulatie van hetgeen het individu doet
of wat hem toevallig overkomt, want de
persoonlijkheid produceert haar biografie
en spant zich in om zich menselijk voor te
doen ten aanzien van uitdagingen tijdens de
levensloop. Het individu leeft zoals het is
maar binnen een maatschappelijke logica.
Anderzijds leeft het individu min of meer
met de idee dat hij werkelijk autonoom is.
De inzet is dus existentieel, maar ook poli-
tiek en historisch. Evenals de biografieén
persoonlijkheden produceren, produceren
historische vormen van individualiteit bio-
grafieén. Seve kaatst de bal terug bij het
verwijt dat het “marxisme” de mensen wil
veranderen, want tijdens de hele geschiede-
nis van de klassenstrijd zijn de mensen niet
opgehouden te veranderen. De enig juiste
vraag is: in welke zin en voor welk doel
moet men de mensen veranderen?

Vrijheid en autonomie van het
denken

Seve meent dat men vrij kan denken wat
men denkt. En hij spitst dat toe op de ideeén
die niet van buitenaf komen, die men sinds
lang heeft gevormd en gevalideerd door
markante ervaringen, ideeén waarvan men
houdt en die blijk zouden kunnen geven van
een effectieve vrijheid van denken. Zo een
idee waaraan men vasthoudt, vervult een
superstructurele rol, is een condensator van
ervaringen en organisator van initiatieven.
Hieraan kan men niet verzaken zonder een
persoonlijkheidscrisis te veroorzaken. De
intellectuele persoonlijkheid wordt door de
levensloop beheerd. Dat wordt door Seve
geillustreerd met behulp van de biografieén
van Roger Garaudy en Louis Althusser,
d.w.z. de historisch meest markante figuren
van het Frans marxisme in de 20ste eeuw™®
die beiden via een religieuze vorming tot
het marxisme waren gekomen.

Garaudy werd in 1933 lid van de PCF,
maar had de intentie christen te blijven
en Althusser verwijderde zich pas van het
militant katholicisme na zijn krijgsgevan-
genschap. Hun inzet ten aanzien van het
marxistisch humanisme wordt hierdoor

911



begrijpelijk. Garaudy conformeerde zich
eerst tot Stalins orthodoxie waarin voor het
humanisme van de jonge Marx geen plaats
was. Seve meent dat de “geheime redevoe-
ring” van Chroesjtsjov uit 1956 over de
misdaden van Stalin een dusdanige schok
veroorzaakt had dat Garaudey daarna Marx
herwaardeerde en een toenadering tussen
marxisme en godsdienst nastreefde. Dat al-
les stond in het teken van de destalinisering
en de theoretische legitimering van de ver-
zoening van het communisme met de gelo-
vigen.49 Louis Althusser legt na de Tweede
Wereldoorlog als militant binnen de Union
des Chrétiens progressistes een omgekeerd
parcours af door zich op de jonge Marx
te oriénteren. Hij geraakt echter door de
Koude Oorlog en de veroordeling door het
Vaticaan van het katholieke progressisme
in een intellectuele impasse en dan zoekt
hij aan het einde van de jaren 1950 naar
een theoretische breuk met de filosofische
uitgangspunten van de jonge Marx door
te stellen dat het revolutionaire denken de
eschatologie hoort af te zweren ten gunste
van de logische gestrengheid van de we-
tenschap.50 Seve stelt het kernachtig: “De
breuk in het denken is een breuk in het le-
ven.”>! Een breuk die ongetwijfeld te ma-
ken heeft met de stijgende populariteit van
het structuralisme in de jaren 1960.

Sublimatie en autonomie van
het denken

Sublimatie®> was voor Freud de verklaring
voor creativiteit als een gedeseksualiseerde
vorm van geslachtsdrift, maar daarmee
kunnen we nog niet in het kunstwerk, zijn
vormen en zijn onderliggende motieven
doordringen. Is de passie wel zuiver in-
nerlijk? Freud staat vreemd tegenover de
inspirerende rol van het aanschouwen van
het kunstwerk en hij blijft sterk aan het
causaliteitsdenken verknocht. Er is ech-
ter meer dan één determinisme van het
psychische en de levensloop. Voorbij het
sciéntisme van weleer kan men lessen
trekken uit de cybernetica en de chaosthe-
orieén ... en de logica der omkeringen in
de marxiaanse dialectiek. Toegepast op de
levensloop betekent dit dat de structurering
van de vroege kindsheid zich in andere
perioden en momenten laat bepalen door
wat er later komt. Ook Vygotski diskwa-
lificeert het unilateralisme van de deter-
minatie door het verleden. Hij wijst op de

nooit eindigende dialoog tussen leer- en

192

ontwikkelingsproces binnen de context
van de conversie van buitenaf naar het psy-
chische binnenin. Tegenpool van het zeer
pover begrip “organische basis van het
karakter” helpt deze omkeringslogica ons
een idee van een echte persoonlijkheidswe-
tenschap te vormen. Tegenover de rol van
meerdere determinismen staat de vraag van
een echte autonomie van het denken. Die
mogelijke autonomie kan niet resulteren
uit de totale afwezigheid van determinisme
(“le néant du déterminisme”), maar wel uit
specifieke modaliteiten van de determine-
ring. Engagement voor grote levensdoelen
kan iemands persoonlijke motieven desta-
biliseren. Een kritisch debat kan leiden tot
het afstand nemen (zie Garaudy en Althus-
ser) van ideeén waaraan men vroeger zeer
gehecht was.

Aan het einde van de
levensloop

Belangrijk voor Séve is de scherpe kritiek
van Simone de Beauvoir op de visie en de
politiek ten aanzien van de bejaarden. Ou-
der worden is voor haar geen zuiver biolo-
gisch proces, zoals bij Charlotte Biihler™,
maar in even grote mate een cultureel ge-
geven dat al naar de beschavingen varieert.
Voor de Beauvoir is ouderdom een trans-
historische realiteit waarvan de concrete
vormen van de maatschappelijke context
athangen en van wisselende sociale situa-
ties.>* Seve kan zich natuurlijk bij dit prin-
cipe aansluiten, maar hij vindt dat principe
wel na 40 jaar amendeerbaar. De Beauvoir
abstraheert immers de “ouderdom” als een
“transhistorisch feit” op grond van een
“natuurlijke invariatie”. De “bejaarde” ver-
keert niet alleen in verval, maar hij “doet
niets meer” en hij wordt door een “wijze
van zijn” (exis) bepaald, niet door een
“doen” (praxis). Hoewel de Beauvoir voor-
beelden van creativiteit op nog hoge leef-
tijd kende, meent zij dat het hier telkens om
uitzonderingen ging. Seve wil de neurolo-
gische problemen niet minimaliseren, maar
meent dat de fysiologische benadering
van de ouderdom binnen een historisch-
maatschappelijk kader moet gebeuren. De
leeftijd is enerzijds een natuurlijk gegeven,
maar anderzijds ook een maatschappelijke
verhouding en de persoonlijkheid is vooral
een temporeel systeem van activiteiten,
met een historisch-maatschappelijke in-
houd, ook wanneer deze specifiek buiten
de beroepsarbeid plaatsvinden.

Veroudering is fundamenteel een poli-
tieke kwestie. Zij hangt af van de wijze
waarop de samenleving is georganiseerd.
De heersende ideologie omtrent de ou-
derdom als natuurlijke onbekwaamheid
is van dezelfde orde als de ideologie van
de begaafdheden. Er is behoefte aan een
nieuwe conceptie over verouderen als een
proces dat enerzijds organisch, anderzijds
biografisch is. De verhouding tussen beide
polen is allesbehalve eenvoudig en het or-
ganische determineert alleszins het biogra-
fische. De persoonlijkheid veroudert door
een inperking van de dichtheid van het net-
werk en een verdere vermindering van de
sociale activiteiten.

Men zou zich een wereld kunnen voorstel-
len die als primordiale taak heeft om de
mensen jong te houden en dat als de be-
langrijkste vorm van rijkdom te beschou-
wen “en als gevolg van deze conceptie, de
hiertoe geéigende historische vormen van
individualiteit te ();anniseren.”55 De rela-
tie tussen de ouderdom en het einde van de
zogenaamde biologische curve, met verval
en uiteindelijk de dood, is niet eenduidig.
Meerdere bezigheden en intellectuele acti-
viteiten, zoals onderzoek, artistieke schep-
pingsarbeid, engagementen binnen het
verenigingsleven, volgen geenszins deze
curve, omdat zij op duurzame menselijke
activiteiten vreemd aan de eindigheid van
de menselijke existentie betrekking heb-
ben. Na het overlijden van het individu
gaat men verder met produceren en cre-
eren. Er wordt nog te weinig gedaan om
op een maatschappelijk georganiseerde
wijze de vorming tijdens de derde leeftijd

lucien séve

,.':‘m'i'f une ot ftii e

delavaicom bioéth, iqe

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



NAAR EEN MARXISTISCHE ANTROPOLOGIE. HET DENKEN VAN LUCIEN SEVE OVER “DE MENS” - Jos Wolles

op nieuwe kennis en vaardigheden te rich-
ten. De zorg voor de levenskwaliteit wordt
in die periode hoofdzakelijk bedreven in
het kader van de verlenging van het le-
ven. Hiertegenover staat de antropologi-
sche eis dat de derde leeftijd volkomen
humaan moet zijn en onttrokken aan de
uitbuitingslogica van het kapitalisme. De
lijst met maatschappelijk nuttige diensten
waaraan het individu als vrijwilliger mede-
werking kan verlenen is bij Séve trouwens
uitgebreid.

Een conclusie: van
persoonlijkheid naar persoon

De persoonlijke levenslopen zijn de plaats
waar het historische en het psychische een
concrete eenheid vormen en maken de fo-
cus uit voor het antropologisch perspectief
in zijn geheel. Ook Marx streeft naar het
veranderen van het leven en naar het trans-
formeren van de wereld omwille van de
toekomst van de humanitas. Seve roept hier
Ernst Bloch op als “getuige”, waar deze
over het communisme van Marx schrijft:
“De klassenloze maatschappij kan meer in-
dividueel zijn dan enig andere voorgaande

maatschappijvorm. »36

Seves bij herhaling geformuleerde kritiek
op het traditionele marxisme (of bepaalde
praktijken ervan?) is bijzonder scherp:
“Aldus heeft Marx aan zijn fundamentele
bezorgdheid voor de individuele eman-
cipatie in het kader van de revolutionaire
overschrijding van de klassenmaatschappij
waartoe hij opriep, niet kunnen waarma-
ken — hoewel zijn werk zowat overal zeer
belangrijke verwachtingen in die zin bevat.
Daarbij heeft het marxisme dat zich in deze
context vormde, zich grotendeels tegen
deze bezorgdheid in georiénteerd. Op theo-
retisch vlak heeft men het historisch mate-
rialisme tot objectivisme, sociologisme en
economisme gedegradeerd, tot het finaal
verdacht maken van elke neiging tot sub-
jectdenken, persoonlijkheidspsychologie,
ethiek van de persoon. Op politiek vlak
werd het beroemde parool van de Interna-
tionale ( “De ontvoogding van de arbeiders
zal het werk van de arbeiders zelf zijn”)
van zijn personaliserende inhoud ontdaan,
ten voordele van een praktijk waarvan de
kracht van de uitgebuite massa enkel van
hun naamloze aantal afthangt, van hun sa-
menhang zonder enige zwakte, van hun
volgzaam vertrouwen in leiders — waarbij

JAARGANG 46 NUMMER 4 | Winter 2012

van tevoren de figuur van een systeem
wordt getekend dat verstikkend voor het
initiatief en dus voor de individuen is. De
marxistische orthodoxie heeft zich aldus
lijnrecht tegenover de marxiaanse inspi-
ratie geplaatst. Is het mogelijk hierin iets
anders dan de voornaamste bron van haar
dubbele historische nederlaag te zien? Als
culturele visie die onverschillig tegenover
het subjectieve staat [...] heeft het mar-
xisme zichzelf van de wegen die Marx zelf

begon te bewandelen, afgesloten.”57

Seve is er van overtuigd dat hij het ceuvre
van Marx antropologisch heeft “gehercen-
treerd”. Voor hem is de ethisch-juridische
persoon, evenals de biografische persoon-
lijkheid, een maatschappelijk-historische
productie die in overeenstemmende vor-
men van individualiteit geworteld is,
waarlangs zich de geciviliseerde mensheid
vormt. De eerbied voor de menselijke per-
soon is een universele verworvenheid van
de beschaving. Deze gedachten blijken,
zo niet expliciet dan toch impliciet, uit de
lectuur van Marx en diens antropologisch

perspectief‘58
Noten:

! Lucien Seve, Penser avec Marx aujourd’hui,
deel 2, « L’Homme » ?, Parijs: La Dispute/Sné-
dit, 2008.

2 De brieven van Karl Marx, Deel 1, De jaren
1837-1870, keuze en inleiding Saul K. Padover,
vertaling Hans W. Baks en Jacques Firmin Vo-
gelaar, Haarlem: De Haan, 1981, blz 43-44.

3 Lucien Seve, o.c., p. 33; Karl Marx, Grundris-
se, Parijs: Editions sociales, 1980, deel 2, blz.
161

4 Zo noemt Séve het: “directions inexplorées”
(zie o.c., p. 29). Maar Séve vergist zich wat de
twee absolute hartstochten betreft. Hij spreekt
over “I’avarice et la pulsion d’enrichissement”.
In de Nederlandse vertaling door I. Lipschits
staat: “de drift tot verrijking en de begeerte”. Bij
Marx lezen we: “Bereicherungstrieb und Geiz”
(MEW. 23, p. 620). Het Duitse “Geiz” betekent
zowel “gierigheid” als “begerigheid”. Toch is de
Franse vertaling (“I’avarice”) gezien de context
verkeerd, en is de Nederlandse vertaling (“de be-
geerte”) juist. Bovendien onderscheidt Marx de
kapitalist juist van de vrekkige schatvergaarder:
“Deze drift naar absolute verrijking, deze harts-
tochtelijke jacht op waarde, heeft de kapitalist
met de schatvergaarder gemeen; maar terwijl
de schatvergaarder slechts de dwaze kapitalist

is, is de kapitalist de rationele schatvergaarder.

De oneindige vermeerdering van de waarde,
die de schatvergaarder nastreeft door het geld
te ‘redden’ voor de circulatie, bereikt de slim-
mere kapitalist door het geld steeds opnieuw
aan de circulatie prijs te geven.” (MEW. 23, p.
168; Lipschitsvertaling, p. 96-97) De kapitalist
is als kapitalist geen vrek. In de kapitalist heerst
juist een faustische tweestrijd tussen zijn drift
tot investeren en kapitalistisch accumuleren, en
zijn genotzucht, tussen het herinvesteren van de
meerwaarde en zijn genotzucht. (n.v.d.r.)

5 Karl Marx, Het Kapitaal, deel 1 [vertaald door
I. Lipschitz), Haarlem: De Haan, 1978, blz. 457.
Citaat komt uit Goethe, Faust I, Vor dem Tore,
vs. 1112.

6 Karl Marx, Het Kapitaal, deel 1, afdeling 2.

7 Karl Marx en Friedrich Engels, De duitse ideo-
logie. Deel 1: Feuerbach, Nijmegen: SUN/Soci-
alistiese Uitgeverij, 1974, blz. 82-86.

8 Marx, Grundrisse, o.c., blz. 323.

J Lucien Seve, Marxisme et théorie de la person-
nalité, Parijs: Editions sociales, 1969.

10 Karl Marx, “Stellingen over Feuerbach”, in
Karl Marx en Friedrich Engels, o.c., blz. 7-9.

" Verrassend is dat in de jaren 1960 iemand als
Roger Garaudy in zijn discussie over het huma-
nisme dit niet heeft ingezien.

12 Marx, “Stellingen”, in o.c., blz. 8.

13 Idem, blz. 7.

14 Zie in dit verband ook verder Lev. S. Vy-
gotski. Hij wordt vandaag voor wat betreft de
theorie van de mentale ontwikkeling als een
evenwaardige tegenhanger van Jean Piaget
beschouwd.

15 Seve, « L’Homme » ?, o.c., p. 177; Claude
Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, Parijs:
Plon, 1958, blz. 106.

16 Ralph Linton, Le fondement culturel de la
personnalité, Parijs: Dunod, 1965.

17 Pierre Bourdieu, La domination masculine,
Parijs: Ed. Du Seuil, 1997, blz. 62-63.

18 Marx, Grundrisse, o.c., blz. 413.

19 Seéve, « L’homme » ?, o.c., blz. 226-254.

29 1dem, blz. 255-276.

! Pierre Bourdieu, L’Ontologie politique de
Heidegger, Parijs: Editions de Minuit, 1988, blz.
118.

22 Martin Heidegger, Lettre sur [’humanisme,
Parijs: Aubier, 1964.

2 Louis Althusser, L’avenir dure longtemps,
Parijs: IMEC/Stock, 1994, deel 1, blz. 68.

24 Heidegger, o.c., p. 51.

25 Heidegger, geciteerd bij Seéve, « L’Homme »
?,0.c., blz. 281.

26 “Seve, « L’homme » ?, o.c., blz. 282.

27 Ldem, blz. 292-307.

2B Lev. s. Vygotski (1896-1934) was de stichter

van het Pedagogisch Instituut te Moskou.

93|



29 Séve, o.c., blz. 353-361. A. N. Leontiev, Le
développement du psychisme — Problémes, Pa-
rijs: Ed. sociales, 1976 (eerste Russische uitgave
1959); Activité. Conscience. Personnalité, Mos-
kou: Editions du Progres, 1984 (eerste Russische
uitgave 1975).

301, zijn latere werk stelt Leontiev (1903-79)
dat de persoonlijkheid zich in de levende relaties
van het individu vormt en dus aan een tijdsver-
loop gebonden is. Zie ook de pedagoog Anton
Makarenko (1888-1939) over de opvoedende
betekenis van de nabije en verre perspectieven.
31 Georges Politzer (1903-1942).

26, Politizer, Critique des fondements de la
psychologie, Parijs: PUF, 1967.

33 Al 'in 1969 benaderde hij de persoonlijkheid
in haar biografische evolutie. Lucien Séve, Mar-
xisme et théorie de la personnalité, Parijs: Ed.
sociales, 1969. (vertaald in 20 talen)

34 Y. Schwarz, “La connaissance de
I’individualité humaine, quelle approche épisté-
mologique ?”, Société frangaise, nr. 7, mei-juni
1983.

3 Jean-Paul Sartre, L’idiot de la famille, Pa-
rijs: Gallimard, 1988, 3 delen; Pierre Bourdieu,
“L’illusion biographique”, in Actes de la recher-
che, nrs 62-63, Parijs, 1986, blz. 69-72; Pierre
Bourdieu, Méditations pascaliennes, Parijs: Ed.
du Seuil, 1997; Jacques Le Goff, Saint-Louis,
Parijs: Gallimard, 1997; Daniel Bertaux, Histoi-
res de vie — ou récits de pratiques?, Convention
CORDES, Rapport final, maart 1976.

36 Séve, « L’homme » ?, o.c., blz. 438.

37 0.c., blz. 449

38 0.c., blz. 453-4.

39 0.c., blz. 460.

40 J. Florence, L’identification dans la théo-
rie freudienne, Brussel: Facultés universitaires
Saint-Louis, 1984, blz. 22, noot 19.

4l Jacques Lacan (1901-81), Frans filosoof en
psychoanalyticus.

42 Henri Wallon (1879-1962), Frans filosoof en
sociaal psycholoog.

43 Henri Wallon, La vie mentale [1938], E. Jal-
ley (red.) Parijs: Ed. sociales, 1982; idem, De
acte a la pensée [1942], Parijs: Flammarion,
1970, blz. 213.

* Het belang van het begrip wordt ook in Franse
onderzoeken naar de falende schoolloopbaan bij
leerlingen uit kansarme milieus aangetoond.
Yves Clot, Le symptome scolaire, Parijs: SE-
PRIM/Recherches marxistes, 1988.

45 Lucien Seve, Marxisme et théorie de la per-
sonnalité, o.c.

46 pat geldt ook voor Georges Labica en Stefan
Haber. G. Labica in G. Bensussan (co-red.), Dic-

tionnaire critique du marxisme, Parijs: Quadrige/

194

PUF, 1999, blz. 16-21; S. Haber, L’aliénation,
Parijs: Actuel Marx/PUF, 2007.

47 Séve, « L’homme » ?, o.c., blz. 498.

*8 Idem, blz. 523,

49 Roger Garaudy, Marxisme du XXe siecle,
Parijs en Geneéve: La Palatine 1966; idem, De
I’anathéeme au dialogue. Un communiste tire les
conclusions du concile, Parijs: Plon, 1965; idem,
Peut-on étre communiste aujourd’hui?, Parijs:
Grasset, 1968.

30 1 ouis Althusser, L’avenir dure longtemps,
Parijs: Stock/IMEC, 1992, blz. 171; idem, Ecrits
philosophiques et politiques, Parijs: Stock/
IMEC, 1995, deel 2, blz. 517.

Sl Seéve, « L’homme » ?, o.c., blz. 525.

2y, Laplanche, La sublimation. Problématiques
111, Parijs: PUF, 1980.

33 Charlotte Bertha Biihler (geboren Malachows-
ki) (1893-1974) was een Amerikaanse psycho-
loge van Duitse origine. Charlotte Biihler, “Le
cours de la vie: un probleme psychologique”, in
Journal de psychologie, 1932, blz. 818-829.

54 Simone de Beauvoir, La vieillesse, Parijs:
Gallimard, 1970

35 Seéve, « L’homme » ?, o.c., blz. 548.

36 Ernst Bloch, Experimentum mundi, Parijs:
Payot, 1981, blz. 187.

7 Seéve, « L’homme » ?, o.c., blz. 556.

58 Lucien Séve, Pour une critique de la rai-
son bioéthique, Parijs: Oile Jacob, 1994; idem,
Qu’est-ce que la personne humaine — Bioéthique

et démocratie, Parijs: La Dispute, 2006.

VLAAMS MARXISTISCH TIJDSCHRIFT



