De stiefmoeder aller verkiezingen

De paradox van de democratie

Guy Quintelier

“Ook in kerkers is het vredig leven;
is dat voldoende om er zich wel te
bevinden?”

(Jean-Jacques Rousseaul)

In® 1945 publiceert Karl Popper in London
zijn The open society and its ennemies. Hij
had dat boek de voorgaande jaren geschre-
ven in Nieuw-Zeeland, waar hij, vanwege
zijn joodse afkomst en zijn marxistische
sympathieén, in 1937 vanuit het steeds
meer fascistisch wordende Wenen naartoe
was gevlucht. Hij trachtte het weer opko-
mende ‘tribalisme’ te ontlopen, waarin de
eenheid van de groep — de stam — primeert
boven het individu, het individu zich dus
aan de stam kritiekloos moet onderwerpen,
en al het afwijkende moet onderdrukt en
‘desnoods’ vernietigd worden.

In dit ook in het Nederlands vertaalde
boek — De open samenleving en haar vij-
anden — heeft Popper het o.a. over de pa-
radox van de democratie. Deze paradox
komt neer op de vraag wat te doen als de
meerderheid van de mensen wensen de de-
mocratie af te schaffen en — om het in de
woorden van Popper te stellen — “beslissen
dat er een tiran moet komen” (Popper, p.
629)3. Deze politiek-filosofische vraag is
paradoxaal: moeten we democratisch deze
meerderheidsbeslissing aanvaarden en de
democratie afschaffen, of moeten we tegen
deze democratische meerderheidsbeslis-
sing ingaan en de democratische principes
verdedigen?

Deze paradoxale vraag lijkt me nu zeker
actueel te zijn.

Laten we eens nader kijken naar de beide
delen van deze paradoxale vraag.

meerderheid beslist om de

(Wat te doen als een democratische )
democratie af te schaffen?

Het democratisch falliet?

Voor het gevaar dat een democratische
meerderheid de democratie zou kunnen af-
schaffen — het eerste deel van deze paradox
van de democratie —, vindt Popper al een
eerste aanduiding bij Plato.

Plato onderscheidt in zijn ‘dialoog’ De
Staat vijf zuivere staatsvormen, waaronder
de ideale, ‘aristocratische’ staat, wat voor
hem de beste staatsvorm is, waarbij de fi-
losofen als de meest geschikten (‘aristoi’)
vanuit hun zakelijke inzichten in de poli-
tieke principes en noodzakelijke wetten de
staat leiden. De slechtste staatsvorm is voor
Plato de tirannie of dictatuur, waarbij de
leiding wordt uitgeoefend door één iemand,
die zich niet door zakelijke inzichten, maar
door zijn grillige, ongeremde emoties laat
leiden. De op één na slechtste staatsvorm
is voor Plato de democratie, de heerschap-
pij door het volk dat volstrekt vrij wil zijn
en de volstrekte gelijkheid wil doorvoeren,
en geen enkele dwang of plicht aanvaardt.*

De democratie vervalt noodzakelijk in dic-
tatuur en een dictatuur kan enkel uit een de-
mocratie ontstaan. Dit is Plato’s ‘mening’
(zie De Staat, boek VIII, hoofdstukken 14-
19; 562a-569c). Maar klopt die? Hij onder-
steunt zijn mening door twee argumenten.

Het noodzakelijk verval van een demo-
cratie in een dictatuur is, ten eerste, het
gevolg van ‘een’ ‘klassenstrijd’ binnen de
democratie. Volgens Plato bestaan er in
een democratie drie ‘klassen’ (‘génoi’):
de klasse van de ‘verkwistende en ijdele
leeglopers’, de klasse van de koopmannen
of handelaars, en de klasse van de mensen

die van hun arbeid leven. In een democrati-
sche staatsvorm wordt alles, behoudens en-
kele kleinigheden, geregeld door de klasse
van de “verkwistende en ijdele leeglopers
waarvan de energieksten de leiding nemen
en de lafsten volgen”. De hefstigsten onder
hen — de ‘darren met angels’ — spreken en
handelen, de rest — de ‘darren zonder an-
gels’—zit om de spreekgestoelten te gonzen
en belet elke tegenspraak. De lafsten iden-
tificeren zich volledig met hun leiders en
aanvaarden geen kritiek. Deze groep tracht
dus de democratische woordenstrijd onmo-
gelijk te maken en wil dus de ‘klassenstrijd’
vermijden. Deze klasse, die in elke staats-
regeling bestaat, leeft van de maatschappe-
lijke productie zonder zelf daartoe iets bij
te dragen. Volgens Plato moet deze groep
uit elke staatsregeling verwijderd worden.
Binnen de tweede klasse van kooplui en
handelaars zijn de ordelijksten doorgaans
de rijksten: ze worden door de ‘darren’ het
meeste en ook het gemakkelijkste ‘uitgezo-
gen’. De derde klasse, de volksmassa, de
groep van de arbeiders vormt de talrijkste
groep en is in een democratie dan ook de
sterkste, tenminste ‘als ze willen bijeenko-
men’. Ze willen enkel aan politiek doen als
het hun iets oplevert. De voormannen van
deze laatste groep persen aan de bezitten-
de klasse geld af, waarvan ze wat met het
volk delen maar het leeuwenaandeel voor
zichzelf houden. De rijke handelaars — de
bezittende klasse — trachten zich met hand
en tand tegen deze ‘diefstal’ te weren, en
worden onder invloed van de ‘steken van
de darren met angels’ echte oligarchen die
hun bezit gewelddadig verdedigen. Het
volk kiest zich in hun strijd tegen de rijken
altijd een leider die het slaafs wil volgen,
en deze leider wordt dat gewoon en eist
mettertijd zelfs dat hij slaafse volgelingen
heeft: hij duldt geen tegenspraak; zijn wil
is wet. De volksleider wordt dictator, die
door het volk wordt aanvaard zolang het er

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



DE PARADOX VAN DE DEMOCRATIE - Guy Quintelier

wel bij vaart. De strijd tussen de bezittende
en de arbeidende klasse is voor Plato dus
een strijd om de maatschappelijke meerop-
brengst, waarbij de bezittende klasse be-
roep doet op de ‘leeglopers’ om hun bezit
desnoods gewelddadig te verdedigen, en de
arbeidende klasse uiteindelijk zelf het ge-
vaar loopt dat hun leiders onder het mom
van de verdediging van hun belangen dic-
tatoriaal worden en enkel hun bekrompen
eigenbelang behartigen. (Bij Plato vindt
men dus ook een soort ‘marxisme’ avant la
lettre.)

De dictatuur kan, volgens het tweede ar-
gument van Plato, zelfs niet uit een andere
staatsregeling ontstaan dan uit de democra-
tie, omdat in elke staatsvorm elke overdaad
een sterke reactie in tegenovergestelde zin
teweegbrengt. Een overdaad aan Vrijheid5 R
die kenmerkend is voor de democratie,
slaat dan ook fataal om in een overmaat
aan slavernij. Juist? Is deze omslag wel
noodzakelijk, of duidt Plato eerder een
mogelijk gevaar aan, en moeten we zijn in-
zichten niet beter als een verwittiging voor
dit gevaar beschouwen? Kan, bovendien,
een dictatuur maar enkel uit een democra-
tische samenleving ontstaan? Kan ze niet
evengoed voortkomen uit een oligarchie,
wanneer de oligarchen in hun absolute vrij-
heid tot uitbuiting en roof dreigen beperkt
te worden, en ze dus beroep doen op hun
met hen heulende ‘darrenleider’?

Het grootste deel van het volk — de volg-
zame massa — laat zich volgens Plato dus
voornamelijk door zijn aanhankelijkheids-
emoties leiden; het wil leiders; het wil
in een democratie volstrekte vrijheid en
aanvaardt geen enkele plicht, geen enkele
dwang meer. Het wil verzorgd worden zoals
een kind in de moederschoot: zijn behoef-
ten moeten onvoorwaardelijk en onmid-
dellijk bevredigd worden. De bezittende
klasse is emotioneel — anaal geconstipeerd,

JAARGANG 48 NUMMER 11 LENTE 2014

zou Freud zeggen — enorm gehecht aan hun
ten onrechte verworven bezit. Democratie
wordt zo ‘emocratie’, en dat vervalt tot
dictatuur. Het populisme — in gelijk welke
(rechts of linkse) vorm — wordt door Plato
dus afgewezen. Elke plicht en elke vorm
van dwang wordt vermeden. En gezien
zich met politiek bezighouden ook heel wat
lastig engagement eist, laten ze die poli-
tiek over aan hun leiders. Een deel van het
volk heeft niet door dat de menselijke le-
venscondities juist inhouden dat er dwang
bestaat. Wie de mensen wijst op deze nood-
zakelijke plichten en dwang, wordt door de
‘ijdele en verkwistende leeglopers’ als dic-
tator of oligarch opzijgeschoven.

Fysieke en culturele dwang

Toch bestaat er een noodzakelijke econo-
mische en politieke dwang. De mensen zijn
onder meer athankelijk van de aanwezig-
heid van levensmiddelen, om in leven te
kunnen blijven. De natuur moet zodanig
gewijzigd worden dat je als mens kunt blij-
ven leven. Daarom moeten de mensen pro-
duceren, wat letterlijk betekent dat men de
mogelijkheden die in de natuur aanwezig
zijn, maar die de natuur niet vanzelfspre-
kend geeft, toch naar voren brengt, toch
‘pro-duceert’. Hier bestaat de noodzaak van
menselijke arbeid. Arbeiden is een ‘eeuwi-
ge levensvoorwaarde’ voor de mens: “Het
arbeidsproces (...) is een doelmatige activi-
teit ter vervaardiging van gebruikswaarden,
aanpassing van het natuurlijke aan mense-
lijke behoeften, algemene voorwaarde voor
de stofwisseling tussen mens en natuur,
eeuwige en natuurlijke voorwaarde van
het menselijk leven en daardoor onafhan-
kelijk van elke vorm van dit leven, sterker
nog, aan alle maatschappelijke vormen
gemeen.” (Marx, p. 175) Dat is het eco-
nomische grondprincipe van het menselijk
bestaan. Er is dus een levensnoodzakelijke,
fysieke productiedwang die ‘eeuwig’ met

het menselijke leven verbonden is.® Deze
dwang moet onderscheiden worden van
een cultureel-politieke dwang. Mensen zijn
niet alleen afthankelijk van de natuur (die
wel gedeeltelijk moet gewijzigd worden,
maar de natuur moet wel zodanig zijn dat
ze leven mogelijk maakt); mensen zijn ook
athankelijk van andere mensen. Mensen
hebben andere mensen nodig om mens te
kunnen worden en zijn. Niet alleen voor
hun biologische ontstaan, maar ook voor
hun opvoeding tot mens hebben ze andere
mensen nodig. Cultuur betekent juist dat
men niet vrij al zijn grillen kan vervullen,
maar dat men ook rekening houdt met de
behoeften en belangen van andere mensen.

Op het vlak van de fysieke levensvoorwaar-
den bestaat er ook een cultureel-politicke
dwang die maar kan bestaan omdat er een
fysieke productiedwang bestaat. Omdat de
mensen willen overleven, moeten ze zich
inschakelen in de bestaande productiever-
houdingen. (Men kan wel streven naar het
wijzigen van de productieverhoudingen,
maar productieverhoudingen afschaffen
gaat niet, omdat er steeds productie moet
zijn.) Mensen worden geboren binnen be-
staande productieverhoudingen. Vrijheid
op dit vlak is maar mogelijk omdat anderen
dan zorgen voor de vrijgestelde van directe
productie7. Men is maar vrij, omdat ande-
ren zaken produceren die de vrijgestelde
nodig heeft om te kunnen leven. Omdat er
fysieke productiedwang bestaat, kan men
een bepaalde productiecultuur opleggen.
Die cultuur wordt bepaald door diegenen
die beschikken over de geproduceerde le-
vensmiddelen, of over de productiemid-
delen die nodig zijn om de noodzakelijke
levensmiddelen te produceren, of over
de betere destructiemiddelen, waardoor
men anderen in hun kwetsbaar leven kan
bedreigen. Zij bepalen de doelstellingen
en de manier waarop de middelen bin-
nen de economie worden ingezet. Is dat
democratisch?

Zijn de democratische
principes paradoxaal?

Het tweede deel van de paradox van de
democratie draait rond de vraag: Moeten
de democratische principes blijven
verdedigen, ook al wil een ‘democratische’
meerderheid de democratie afschaffen?

we

71



Welke zijn de democratische principes?
Vrijheid, gelijkheid, ‘broederlijkheid’ en
tolerantie behoren zeker tot de principes
van de democratie. Dus: ‘LEFT” om het in
het Frans (of is het toch Engels?) te zeg-
gen: Liberté, Egalité, Fraternité, Tolérance.
Maar al deze idealen zijn zelf op het eerste
gezicht paradoxaal.

“De paradox van de vrijheid houdt in dat de
vrijheid, in de betekenis van afwezigheid
van elke vorm van beperkende controle, tot
zeer grote beperkingen moet leiden, omdat
daardoor de bullebak de vrijheid krijgt de
goedzak aan zich te onderwerpen.” (Pop-
per, p. 628, in noot 4) Ongelimiteerde
vrijheid leidt tot haar tegendeel, “omdat
vrijheid zonder wettelijke bescherming
en beperking door de wet tot een tirannie
van de sterke over de zwakke moet leiden”
(Popper, p. 282). Ook Jean-Jacques Rous-
seau, één van de filosofische grondleggers
van de democratie, bekritiseert de onbe-
perkte ‘natuurlijke vrijheid’ “die slechts de
krachten van het individu als grenzen kent”
(MV, p. 61) en waarbij de mens de slaaf is
van zijn aandriften, want “de aandrift van
de loutere begeerte is slavernij” (MV, p. 61-
62). Daartegenover stelt hij de civiele vrij-
heid, die “wordt beperkt door de algemene
wil”, want “de gehoorzaamheid aan de wet
die men zichzelf heeft voorgeschreven, is
vrijheid” (ibidem). Het soevereine volk
stelt de wetten vast en vanaf het moment
dat ze vastgesteld zijn, moet het aan deze
wetten gehoorzamen. Het soevereine volk
heeft wel het recht om, indien nodig, na
overleg de wetten te wijzigen.

Ook het begrip ‘gelijkheid’ is paradoxaal:
Het gelijk behandelen van mensen behoudt
en versterkt zelfs de ongelijkheid tussen de
mensen. Rousseau maakt “bij de mense-
lijke soort” een onderscheid tussen “twee
soorten van ongelijkheid. De ene noem ik
de natuurlijke of fysieke ongelijkheid. Zij
is door de natuur in het leven geroepen: het
gaat hier om de verschillen naar leeftijd,
gezondheid, lichaamskracht, naar kwa-
liteiten van geest en ziel. De andere kan
men aanduiden als zedelijke of politicke
ongelijkheid. Zij berust op een soort van
overeenkomst: zij is tot stand gebracht — of
tenminste heeft zij geldigheid gekregen —
krachtens een bewilliging door de mensen.
Het gaat hier over verschillende voorrech-
ten, die enkelen genieten ten nadele van
de anderen, zoals daar zijn: rijker, meer

18

geéerd, machtiger te zijn dan die anderen,
of zelfs in staat te zijn om hun gehoorzaam-
heid af te dwingen.” (VO, p. 53)8 Volgens
Rousseau stelt het maatschappelijk con-
tract, het grondverdrag tussen de samenle-
vende mensen, “een zedelijke en rechtmati-
ge gelijkheid in de plaats van wat de natuur
aan fysieke ongelijkheid tussen de mensen
had kunnen scheppen; en hoewel zij onge-
lijk kunnen zijn in kracht en verstandelijke
vermogens, worden allen gelijk door over-
eenkomst en door recht.” (MV, p. 65)9 Het
opleggen van gelijke plichten en het geven
van gelijke kansen aan natuurlijk ongelijke
mensen komt neer op miskenning van hun
verschillen en dus op onderdrukking. “Ge-
lijke kansen bieden geen bescherming aan
hen die minder begaafd zijn, minder mee-
dogenloos zijn, of minder geluk hebben,
tegen uitbuiting door hen die meer gaven
hebben meegekregen, meedogenlozer zijn,
of geluk hebben gehad.” (Popper, p. 367)
Het invoeren van politieke gelijkheid kan
enkel door de ongewenste gevolgen van de
natuurlijke ongelijkheid door positief dis-
criminerende maatregelen op te heffen. '’

Men kan ook spreken over een paradox van
de ‘broerderlijkheid’ als men daaronder de
verbondenheid van alle mensen verstaat.
Een grote verbondenheid met een groep,
zoals in het identiteitsdenken wordt naar
voren gebracht, betekent juist dat men al
diegenen die niet tot deze groep behoren,
uitsluit. Inclusie betekent exclusie, of om
het in het Nederlands te zeggen: insluiting
houdt uitsluiting in. Men kan maar tot een
groep behoren, als men de kenmerken er-
van heeft. Dat betekent dat al diegenen die
deze groepskenmerken niet hebben, als
vanzelf uitgesloten zijn. Ook het verlangen
naar hevige verbondenheid, het verlangen
naar symbiose, sluit de anderen uit. Het
verlangen naar sterke verbondenheid werkt
exclusief.!" Ontvlucht men de concrete
verbondenheid met individuele mensen
dikwijls niet in een gevoelen van algemene
verbondenheid met de mensheid?

“Minder bekend is de paradox van de to-
lerantie: onbeperkte tolerantie moet leiden
tot het verdwijnen van tolerantie. Als we
ongelimiteerd tolerant zijn, zelfs jegens
hen die zelf intolerant zijn, als we niet be-
reid zijn een tolerante samenleving te ver-
dedigen tegen de aanvallen van de intole-
rante medemens, dan zal de tolerante mens
te gronde gaan, en met hem de tolerantie.

(...) we moeten wel het recht opeisen ze te
verbieden, zo nodig zelfs met geweld. (...)
We moeten dan ook uit naam van de tole-
rantie het recht opeisen de intolerante me-
demens niet te tolereren. We moeten eisen
dat elke beweging die intolerantie predikt,
zichzelf buiten de wet stelt, en we moeten
het aanzetten tot intolerantie en vervolging
als crimineel beschouwen, net zoals we
het aanzetten tot moord, kidnapping of te-
rugkeer van de slavenhandel als crimineel
moeten beschouwen.” (Popper, p. 628-629;
in noot 4)

Links en rechts

Uit al deze paradoxen blijkt dat er con-
flictspanningen bestaan tussen individu en
maatschappij. Conflictspanningen die niet
op te lossen zijn door de mens te reduce-
ren tot ofwel een louter groepswezen of
een volstrekt vrij individu. Een democratie
zal steeds gekenmerkt worden door haar
paradoxale principes. Deze principes stel-
len ons voor een keuze. Welke kant van de
paradox kiezen we? De keuze in deze para-
doxen komt neer op een keuze tussen links
en rechts.

Een democratie kan maar in stand gehou-
den worden als men de mogelijkheid tot
deze keuze in conflicten behoudt, als men
geen harmonische ordeningen wil opleg-
gen, waardoor keuzemogelijkheden en hun
onderliggende conflicten mogelijk blijven.
Links (‘left’) is een keuze voor het niet de-
finitief oplossen van conflicten.'? Ook al
zijn ‘tijdelijke’ conflictoplossingen omwil-
le van de maatschappelijke praktijk nood-
zakelijk, men moet bereid zijn om de ge-
maakte politieke keuzes in vraag te stellen
wanneer blijkt dat ze niet meer voldoen als
‘oplossing’. Links is voor het aangaan en
aanvaarden van conflicten. Binnen rechts
zijn er drie houdingen mogelijk: agressief,
inschikkelijk of onverschillig. Agressief
rechts is voor het aangaan van conflicten
maar aanvaardt ze niet. Het wil de con-
flicten met geweld definitief oplossen om
zo een harmonische ordening te bereiken.
Inschikkelijk rechts aanvaardt conflicten,
maar wil ze zelf niet aangaan. Men vindt
dat de leidende klasse de conflicten maar
moet definitief oplossen, zodanig dat men
er nooit meer mee geconfronteerd wordt
en men in alle rust, conflictloos kan verder
leven. Omwille van de rust doet men daar-
bij aan zelfonderdrukking. Onverschillig

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



DE PARADOX VAN DE DEMOCRATIE - Guy Quintelier

rechts wil conflicten noch aangaan noch
aanvaarden. Men wil zich zogezegd niet
met politiek bezighouden, ook al is dit zelf
een politieke houding. De drie rechtse hou-
dingen zijn pogingen om harmonie in de
wereld te realiseren, waarbij men dus con-
flicten wil vermijden. Ook agressief rechts
wil conflicten vermijden door ze definitief
met geweld op te lossen.

De keuze tussen links en rechts is een keu-
ze tussen conflict en harmonie. Een demo-
cratie is een politieke regeling waarin de
noodzakelijke conflictgeladenheid van het
menselijk bestaan (zie Quintelier, 1996)
niet wordt opgelost.

Onnodig geweld vermijden

De paradoxen van de democratie en haar
principes bestaan maar omdat men niet in-
ziet dat het menselijk leven noodzakelijk
conflictgeladen moet zijn. Dat je dus als
mens in zo’n paradoxale situaties moet le-
ven, en daar keuzes in moet maken, en dat
deze keuzes nooit definitief kunnen zijn.
De paradoxen duiden juist conflictspannin-
gen aan.

Men kan deze paradoxale situaties enkel
opheffen, door de principes van de demo-
cratie over boord te gooien, en dus de de-
mocratie af te schaffen.

Als men denkt dat men zo in een betere
menselijke leefwereld terechtkomt, dan zal
men van een bekaaide reis thuiskomen ...
het resultaat zal zijn dat men daartegenover
niets meer kan doen, omdat de democratie
is afgeschaft.13 Niets meer tenzij men de
wapens opneemt ... wat trouwens Popper
ook stelt!:

“Ik ben niet in alle gevallen en onder alle
omstandigheden tegen een gewelddadige
revolutie. Ik geloof met sommige christe-
lijke denkers uit de Middeleeuwen en de
Renaissance, die leerden dat tirannicide
geoorloofd was, dat er onder een tirannie
inderdaad geen andere mogelijkheid kan
zijn en dat een gewelddadige revolutie ge-
rechtvaardigd kan zijn. Maar ik geloof ook
dat zo’n revolutie altijd als énige doel de
vestiging van een democratie kan hebben,
en onder ‘democratie’ versta ik niet zoiets
vaags als ‘de heerschappij van het volk’
of ‘de heerschappij van de meerderheid’,
maar een complex van instellingen (waar-
onder vooral algemene verkiezingen, dat
wil zeggen het recht van het volk om de

JAARGANG 48 NUMMER 11 LENTE 2014

Arten Thue Oren Socier

B b i RN i BA A

regering naar huis te sturen) die het moge-
lijk maken dat de heersers aan een politicke
controle worden onderworpen en door de
kiezers naar huis worden gestuurd, en die
het volk bovendien de kans bieden hervor-
mingen te verwezenlijken zonder geweld
te hoeven gebruiken. Met andere woorden:
geweld mag alleen worden gebruikt onder
een tirannie die hervormingen zonder ge-
weld onmogelijk maakt en mag slechts één
doel hebben, namelijk het tot stand brengen
van een stand van zaken die hervormingen
zonder geweld mogelijk maakt.” (Popper,
p. 396)

Onnodig geweld moet vermeden worden,
maar soms is geweld — spijtig genoeg — no-
dig voor het behouden of het instellen van
democratische verhoudingen.

Democratie is maar mogelijk als men de
conflictspanningen van het menselijk be-
staan, die trouwens daarvoor noodzakelijk
zijn, aanvaardt en aangaat. De politicke
droom van de harmonische ‘baarmoeder-
lijke symbiose’ is ondemocratisch.

‘Geciteerde’ werken:

Friedrich Engels: Anti-Diihring (Neder-
landse vertaling), Uitgeverij Progres, Mos-
kou, 1988.

Karl Marx: Het Kapitaal. Kritiek van de
politieke economie. Deel 1 (herziene ver-
taling Isaac Lipschits en Hans Driessen),
Boom, Amsterdam, 2010.

Plato: De Staat (vertaling door Xaveer
De Win), in Verzamelde Werken, deel III,
Uitgeverij De Nederlandsche Boekhandel,
Ambo, 1978.

Karl Popper: De open samenleving en haar
vijanden (vertaling door Hessel Daalder en
Steven Van Luchene), Lemniscaat, Rotter-
dam, 2007.

Guy Quintelier (1996): “De conflictualiteit
van het menselijk bestaan. Een algemene
inleiding” in Kritiek 29: “Dodelijke har-
monie. Over conflicten in het menselijk
bestaan”, Gent, 1996, p. 7-28. Ook raad-
pleegbaar op: http://www.imavo.be/visie-
tekst.html

Guy Quintelier (2001): “Vragen over de-
mocratie” in Guy Quintelier (red.): Demo-
cratie en marxisme. Controversen, IMAVO
- Kritiek, Brussel - Gent, 2001.

Jean Jacques Rousseau - VO: Vertoog over
de ongelijkheid (vertaling door Wilfried
Uitterhoeve), Boom, Meppel en Amster-
dam, 1983.

Jean-Jacques Rousseau - MV: Het maat-
schappelijk verdrag of Beginselen der
Staatsinrichting (vertaling door S. van den
Braak en G. van Roermond, Boom, Am-
sterdam, (Zesde, herziene druk), 2002.

Noten:
! Rousseau: MV, p. 50.

2 Een cerdere versic van dit artikel is versche-
nen in het tweemaandelijks tijdschrift Filosofie,
22ste jaargang nr. 6, november/december 2012.

3 En ook al willen de mensen de democratische
staatsordening niet bewust afschaffen, toch wil-
len ze een ‘leider’ die hen de moeilijkheden van
het leven bespaart en hen ‘verwent’, desnoods
zelfs ten koste van andere mensen. Dat deze ‘lei-
der’ een dictator kan worden — en volgens Plato
zal worden — hebben ze misschien niet door.

4 Behalve de aristocratie, de democratic en de
tirannie bestaan volgens Plato als zuivere staats-
vormen nog de timocratie — de heerschappij door
de eerzuchtigen — en de oligarchic — de heer-
schappij door de rijken die met weinigen zijn.
Volgens Plato zijn er nog mengvormen van de

vijf zuivere staatsvormen mogelijk.

9l



3 De Platoonse Socrates ergert zich in een demo-
cratische staat aan de onverzadigbare begeerte
naar vrijheid die resulteert in het ontbreken van
vaderlijk gezag, het na-apen door de ouderen
van de jongeren, de gelijkgerechtigheid van bur-
gers en buitenlanders met verblijfsvergunning,
de vrijheid van de slaven en slavinnen, de ge-
lijkgerechtigheid van mannen en vrouwen. Een
kritick op de absolute vrijheid hoeft echter geen
kritick op deze concretere vrijheden in te hou-
den. Maar wie de democratie wil afschaffen, wil
wel — reactionair — ook deze concretere vrijhe-
den afschaffen.

% Inschakelen van technicken dic mensen enigs-
zins bevrijden van hun fysicke productiecdwang
is mogelijk. Deze technicken heffen echter de
fysicke productiedwang niet op, maar verschui-
ven enkel de noodzaak van productic. In plaats
van de rechtstreckse fysicke arbeid moet er ar-
beid geleverd worden om bepaalde machines te
maken.

7 De vrijgestelden van de direct-productieve
arbeid behoren volgens Friedrich Engels tot de
klasse “die voor de gemeenschappelijke aange-
legenheden van de maatschappij zorgt: leiding
van de arbeid, staatszaken, justitie, wetenschap,
kunsten, enz.” (Engels, p. 322) Tot de vrijgestel-
den van de directe productie behoren ook de fy-
sick of psychisch werkonbekwamen en de ‘tech-
nisch’ en ‘politick-economische’ werklozen.
(De kapitalistische productiewijze veroorzaakt
werkloosheid.)

8 De politicke of zedelijke ongelijkheid vloeit
niet zo maar voort uit de fysicke of natuurlijke
ongelijkheid: “Te vragen naar de oorsprong van
de natuurlijke ongelijkheid is zinloos: het ant-
woord is te vinden in de eenvoudige definitie van
het woord. Nog zinlozer is het, zich af te vragen
of er wellicht een wezenlijk verband is tussen de
twee soorten van ongelijkheid: men zou dan im-
mers, in andere woorden, de vraag stellen of zij
die bevelen noodzakelijkerwijs beter zijn dan zij
die gehoorzamen; of de lichamelijke of geestelij-
ke vermogens, de wijsheid of de deugden bij de
individuen te vinden zijn naar gelang ze machtig
en rijk zijn. Het is een vraagstelling die wellicht
slaven mag bezighouden die zich schikken naar
hun meesters, maar die redelijke en vrije men-
sen die de waarheid zoeken niet past.” (VO, p.
53-54)

% In cen noot voegt Roussecau hieraan toe:
“Onder de slechte regeringen is deze gelijk-
heid slechts een bedrieglijke schijn; zij dient er
slechts toe de arme in zijn ellende te handhaven

110

en de rijke in zijn wederrechtelijk bezit. Feitelijk
zijn de wetten altijd tot voordeel van de bezitters
en tot nadeel van hen die niets hebben. Daaruit
volgt dat de samenlevingstoestand slechts voor-
delig is voor de mensen, voorzover zij allen iets
hebben en niemand van hen teveel heeft.” (MV,
p. 65, noot) Dus geen politicke democratie zon-
der een soort economische democratie (zie Quin-
telier, 2001).

10" «Het Tijdt evenmin twijfel dat dic ongelijk-
heid van groot belang en in veel opzichten zelfs
zeer wenselijk is. (...) ‘Gelijkheid voor de wet’
is geen feit, maar een politicke eis gebaseerd op
een morele beslissing en staat geheel los van de —
vermoedelijk valse — theorie dat ‘alle mensen ge-

LR

lijk zijn geboren’.” (Popper, p. 483) Binnen een
democratie kan het in dit citaat enkel gaan over
de natuurlijke ongelijkheid waarbij mensen het

recht op politicke gelijkheid blijven behouden.

" Het vormt dan ook de basis van jaloezie en

afgunst.

12 Een socialist of communist kan dus rechts
zijn, en een liberaal links. Een volksnationalist
die het primaat van het volk boven het individu
stelt en dus het conflict tussen individu en maat-

schappij ontkent, is rechts.

13 Popper onderscheidt twee basistypes van re-
geringen: “Het eerste type bestaat uit regeringen
waarvan we ons zonder bloedvergicten kunnen
ontdoen — bijvoorbeeld via algemene verkiezin-
gen, dat wil zeggen dat de maatschappelijke in-
stellingen ons de middelen verschaffen waarmee
de regeerders door de geregeerden naar huis kun-
nen worden gestuurd, en dat de maatschappelij-
ke tradities er borg voor staan dat deze instellin-
gen niet zomaar worden vernietigd door degenen
diec aan de macht zijn. Het tweede type bestaat
uit regeringen waarvan de geregeerden zich niet
kunnen ontdoen tenzij via een geslaagde revo-
lutie — dat wil zeggen, in de meeste gevallen, in
het geheel niet. Ik zou het eerste type regeringen
‘democratie’ willen noemen en het tweede type
‘tirannie’ of ‘dictatuur’. (...) Het uitgangspunt
van een democratische politick (...) impliceert
niet dat we ooit instellingen kunnen ontwikke-
len die feilloos werken, of de garantie bieden dat
de door een democratische regering gevoerde
politick rechtvaardig, goed of wijs — of zelfs
noodzakelijkerwijs beter of wijzer dan die van
een welwillende tiran — zal zijn. (Door dat niet
te beweren, wordt de paradox van de democratie
vermeden.) Wat het democratisch uitgangspunt
wel impliceert, is de overtuiging dat het altijd
beter is een slechte democratische politick te

accepteren (zolang we maar naar een vreedzame
verandering kunnen streven), dan zich te moe-
ten onderwerpen aan een tirannie, hoe wijs en
welwillend die ook moge zijn.” (Popper, p. 155-
156) Popper vindt “de verschillende egalitaristi-
sche methoden van democratische controle, zo-
als verkiezingen en een representatieve regering
(...) niet meer dan goede pogingen en, gezien het
algemene en traditionele wantrouwen tegenover
de tirannie, als redelijk efficiénte institutionele
waarborgen tegen tirannie, die steeds verbeterd
kunnen worden en zelfs methoden voor hun ei-
gen verbetering in zich dragen.” (Popper, p. 156)
Maar bestaat nu het “algemene en traditionele

wantrouwen tegen tirannie” nog?

VLAAMS MARXISTISCH TUDSCHRIFT



