NIEUWSBERIEF

01/ 02]03]04]05]06]07(08[09]10[11[12]2006

Documentatie- en Onderzoekscentrum
voor Religie, Cultuur en Samenleving

Interfacultair centrum K.U.Leuven

/

,/\\\

' ' \3 i




Werkten mee aan dit nummer / Lieve Claes / Jan De Maeyer / Carine Dujardin / Roeland Hermans /
Jo Luyten / An Vandenberghe / Luc Vints

Vormgeving / Alexis Vermeylen

Druk / Peeters, Herent

Verschijnt tweemaandelijks / wordt op aanvraag kosteloos toegezonden

Kantoor van afgifte / 3000 Leuven 1

Verantwoordelijke uitgever / Emiel Lamberts / Schoonzichtlaan 52 / B- 3020 Herent

KADOC / Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving
Adres / Vlamingenstraat 39 / B - 3000 Leuven

Telefoon /+32(0) 16 32 35 00

Fax/+32(0) 16323501

E-mail / postmaster@kadoc.kuleuven.be

Internet / http://kadoc.kuleuven.be

Giften voor KADOC / kunnen worden overgemaakt op rekeningnummer 432-0000011-57 van de
KU.Leuven met vermelding ‘gift KADOC TQO-MECEN1-P3610:.
Vanaf 30,00€ wordt een fiscaal attest bezorgd.

Cover: spotprent op Leo Xlll en de Sint-Pieterspenning (1885), opgenomen in de nieuwe KADOC-publicatie
The Papacy and the New Word Order.Vatican Diplomacy, Catholic Opinion and International Policis at the
Time of Leo XIlI, 1878-1903 (zie verder blz. 13).



4 Van Antwerpen tot Vilvoorde
Archieven van gasthuiszusters-augustinessen op KADOC

8 Missie en wetenschap
Verslag van een Romeinse workshop

10 “Eenige bijzonderheden”
Tentoonstelling over missie en wetenschap

13 Leo Xlll en de wereld
Nieuwe publicatie

14 Voor hem én haar.En hun kinderen
Onderzoek naar volkstuinen in Vlaanderen

\De herche van Pworpe:
\‘. T

\




Erfgoed

Van Antwerpen tot Vilvoorde
Archieven van gasthuiszusters-
augustinessen op KADOC

rchieven van religieuze instituten
Avinden sedert een vijftal jaren in

toenemende mate hun weg naar
KADOC. Herhaaldelijk wordt op deze
bladzijden de overdracht van een nieuw
congregatie- of kloosterarchief toegelicht.
Daarbij wordt eveneens een staalkaart
van onderzoeksmogelijkheden aange-
boden. Sedert enige tijd beschikt KADOC
over een interessant archieffonds van con-
gregaties van gasthuiszusters-augustines-
sen.De instroom van die archieven nam in
2003 een aanvang, toen de Antwerpse
gasthuiszusters-augustinessen hun om-
vangrijke archief aan KADOC overdroe-
gen.Eind 2005 beslisten ook de gasthuis-
zusters-augustinessen van Brussel hun
rijke archief te deponeren.Terzelfder tijd
werden contacten gelegd voor de over-
dracht van de archieven van de Lierse
gasthuisgemeenschap.

Sedert de verspreiding van het christendom
en de opkomst van het religieuze gemeen-
schapsleven hebben gelovigen zich toegelegd
op de caritas ten behoeve van de noodlijden-
de medemens. In de gast(en)huizen van abdij-
en vonden reizigers en pelgrims een onder-
komen en voedsel.Vanaf de elfde en twaalfde
eeuw ontstonden, parallel met de groei van de
stedelijke centra, nieuwe instellingen die zich
ontfermden over zieke en hulpbehoevende
burgers. Het hospitaalwezen kreeg op die
wijze een nieuwe functie.Voortaan verschafte
het gasthuis een onderkomen, niet alleen aan
passanten (xenodochia), maar vooral aan zie-
ken en aan stedelingen die door ouderdom

of armoede werden getroffen (hospitalia infir-
morum of nosocomia). Onder stimulans van

de zogenaamde vita apostolica, waarbij zowel
religieuzen als leken hun leefwijze trachtten te

spiegelen aan het leven van de apostelen en
de eerste christenen, ontstonden tal van religi-
euze en semireligieuze gemeenschappen.
Ook in de stedelijke gasthuizen schakelden
lekenbroeders en -zusters zich in ter verzor-
ging van zorgbehoevende medemensen.
Gegoede burgers, edellieden of stedelijke
overheden stelden infrastructuur en financiéle
middelen ter beschikking. Geleidelijk verdwe-
nen de broeders uit de hospitalen en namen
de zusters de regel van Sint-Augustinus aan.
In de meeste Vlaamse steden ontstonden in
de loop van de twaalfde en dertiende eeuw
gasthuizen, bijvoorbeeld in Doornik (1112),
Brugge (1188), Gent (1196) en Aalst (1232).

Het gasthuiswezen

De drie congregaties die beslisten hun archie-
ven aan KADOC in bewaring te geven, kenden
alle hun ontstaan op het einde van de twaalf-
de eeuw.Om zieke en vermoeide bedevaar-
ders op weg naar Compostela en het plaat-
selijke heiligdom van de H. Gummarus op te
vangen, richtte een gemengde semireligieuze
gemeenschap rond 1130 een gasthuis op in
de zogenaamde Pettendonckweiden in Lier.
In Brussel ontstond uit de broederschap van
de H. Geest de congregatie van gasthuis-
zusters van het Sint-Jansgasthuis ten Poel
(1186).In Antwerpen dateert de oudste
vermelding van het O.-L.-Vrouwe- of Sint-
Elisabethgasthuis uit 1226.1n de loop van de
veertiende en de vijftiende eeuw verstevigden
de stedelijke overheden hun greep op het
beleid van de gasthuizen. Ze stelden voogden
aan die in naam van de stedelingen belast
werden met de organisatie en het nazicht van
de rekeningen.Vanaf de zestiende eeuw steeg
het aantal noodlijdenden sterk ten gevolge



Archieven gasthuiszusters-augustinessen

van hongersnoden, oorlogsomstandigheden
en ziekten. De oprichting van ‘gespecialiseer-
de’instellingen per categorie hulpzoekenden
drong zich op. Armen en ouderlingen kwamen
nu terecht in godshuizen en ouderlingen-
tehuizen, zwervers en bedelaars in de bayerds.
Voortaan kwamen uitsluitend arme zieken in
de gasthuizen terecht.

Bij de inlijving van onze gewesten bij de
Franse republiek naastte de overheid de
goederen van de gasthuizen. De religieuzen
werden er niet meer toegelaten. De bijstand
aan behoeftigen werd een zuivere overheids-
aangelegenheid en de verzorgingssector
werd gelaiciseerd. De overheid voorzag in een
nieuw organisatiesysteem.In 1796 richtte men
per gemeente twee commissies op: het Bureel
van Weldadigheid en de Administratieve
Commissie der Burgerlijke Godshuizen (later
COO en OCMW). Ze beheerden voortaan in
naam van de lokale gemeenschap de genaas-
te gasthuizen. Die wet zou ervoor zorgen dat
vele hospitalen evolueerden van vrijwel auto-
nome instellingen naar openbare instituten.

In het begin van de negentiende eeuw wer-
den de gemeenschappen van religieuzen
opnieuw in de gasthuizen ingeschakeld
wegens een chronisch gebrek aan bekwaam
en betaalbaar lekenpersoneel. Het zogenaam-
de klooster-decreet van 18 februari 1809 bood
elke communiteit de mogelijkheid haar statu-
ten ter goedkeuring bij de keizerlijke overheid
in te dienen. De meeste gingen daarop in.

Veel verplegende congregaties richtten, in
het kader van de uitbouw van het katholieke
organisatiewezen, in de loop van de negen-
tiende en het begin van de twintigste eeuw
eigen instellingen op. Daardoor verkregen ze
een sterkere autonomie ten aanzien van een
vaak liberaal en/of vrijzinnig gemeentebestuur
dat vond dat de religieuzen opnieuw uit de
stedelijke hospitalen dienden te vertrekken
en het best door lekenpersoneel werden
vervangen. Zo richtte de Antwerpse congre-
gatie in 1890 het Sint-Camillusinstituut op;
de Brusselse communiteit stichtte in 1851
het Sint-Jan en Sint-Elisabeth Instituut en de
Lierse het H.-Hartgesticht (1907). Halfweg de
negentiende eeuw stonden de oude, herop-
gerichte gasthuisgemeenschappen vaak aan
de wieg van nieuwe congregaties van gast-



Erfgoed

huiszusters-augustinessen. Door bemiddeling
van de lokale geestelijkheid werd verkregen
dat enkele zusters uit een naburig gasthuis
werden ingeschakeld in de nieuw gestichte
negentiende-eeuwse gasthuizen. Na verloop
van jaren trokken die nieuwe gemeenschap-
pen steeds meer eigen leden aan en
ontstonden er nieuwe gasthuiscongregaties.
Zo zorgden de gasthuiszusters van Asse

- in 1958 gefusioneerd met de Antwerpse -
mee voor de stichting van de congregaties
van Merchtem (1845) en Bornem (1857).

De gasthuiszusters van Asse lagen ook aan
de basis van de stichting van een congregatie

van zwartzusters-augustinessen in Asse (1822).

Laatstgenoemde werkte mee aan de stichting
van de congregatie van zwartzusters-augusti-
nessen te Sint-Truiden (1842).

De congregaties van Antwerpen, Brussel

en Lier groeiden uit tot toonaangevende
gemeenschappen. Ze drukten vanaf de der-
tiende tot diep in de twintigste eeuw een
belangrijke stempel op het verzorgingswezen
in onze provincies.

Archief en onderzoek

De archieven van de congregaties zijn onge-
meen rijk en kunnen in tal van onderzoekspro-
jecten - zowel op micro- als op macroniveau -
bruikbaar en zelfs verrassend materiaal aan-
brengen. Mogelijke onderzoeksvragen met
betrekking tot ziektebeelden, patiéntenover-
zichten en verzorging (ziekenhuis- en patién-
tenregisters), goederenbeheer en -verwerving
(rent-, kaart-, en pachtboeken, nalatenschap-
pen), genealogie (persoonsdossiers), religieuze
en devotionele praktijken van de zusters
(akten van authenticiteit van relieken, registers
van broederschappen), reglementering van
het klooster- en gasthuiswezen (statuten),

de rol van de gasthuispastores en gender-
onderzoek (eigendomsakten, briefwisseling,
bestuursdocumenten), het financieel beheer
van het gasthuis (rekeningen en rekeningen-
registers), contacten met burgerlijke en
kerkelijke instanties (briefwisseling met

lllustratie: Antwerpse gasthuiszuster met 2 dokters
in de operatiezaal van Stuivenberg, ca. 1930.



Archieven gasthuiszusters-augustinessen

bisdom en stedelijke functionarissen), de
geschiedenis van de door de religieuzen
bediende instellingen, ... kunnen alle aan de
hand van het overvloedige en interessante
bronnenmateriaal worden beantwoord.

Tot de absolute esthetische en historiografi-
sche parels behoren de verluchte professie-
registers van de Antwerpse gasthuiszusters
(1698-1751) en de Caerten Figurative of het
kaartboek van de Brusselse congregatie (1709-
1713). Dat laatste biedt een overzicht van de
goederen van het Brusselse gasthuis. Het geeft
niet alleen zicht op het uitgestrekte patrimoni-
um van de instelling, maar biedt de onderzoe-
ker ook een kijk op de dorpsstructuren rond
Brussel en kan worden aangewend voor de

studie van toponymie, nederzettingsgeschie-
denis, landschapsreconstructie, agrarische en
sociale geschiedenis, parochiaal en historisch-
architecturaal onderzoek enzovoort.

Samen met het archief van de drie gasthuis-
congregaties kwamen ook de archieven van
de gemeenschappen over waarmee ze in

de jaren 1950-1960 een fusie aangingen.

Het archief van de Antwerpse gasthuiszusters
bevat daarom ook de archiefbescheiden van
de congregatie van Asse. Dat van Lier bevat
archivalia van de congregaties van Vilvoorde
en Dendermonde.

Als wetenschappelijk onderzoekscentrum
heeft KADOC zich toegelegd op het historisch
onderzoek van vrouwencongregaties.

Naar aanleiding van jubilea schreven diverse
medewerkers de geschiedenis van religieuze
instituten.Voor de congregaties van de gast-
huiszusters-augustinessen van Boom en Lier
voerde KADOC al een dergelijke opdracht uit.

Terloops dient ook vermeld dat KADOC niet
alleen archieven van verplegende congre-
gaties van gasthuiszusters-augustinessen in
bewaring heeft, maar ook de archieven van
de Hasseltse grauwzusters-franciscanessen
en van de Mechelse zwartzusters van het
Convent van Galilea. Die twee congregaties
legden zich - in tegenstelling tot de gasthuis-
zusters - toe op de thuisverpleging. De grauw-
zusters-franciscanessen bedienden daarnaast
ook het stedelijk gasthuis van Hasselt.

In combinatie met de archieven van de gast-
huiscongregaties vormen die bestanden een
uitstekende staalkaart van het verplegend
apostolaat van vrouwelijke religieuzen, dat
reikt van het ancien régime tot diep in de
twintigste eeuw.

De archieven zijn ontsloten aan de hand van
een plaatsingslijst en zijn toegankelijk mits
toestemming van de bewaargevers.



Onderzoek

Missie en wetenschap
Verslag van een Romeinse workshop

e workshop ‘Missiologie, weten-
Dschap en moderniteit: interactie

en vergelijking tussen protestanten
en rooms-katholieken, 1850-1939'is een
intense wetenschappelijke bijeenkomst
geworden op hoog niveau. Een dertigtal
binnen- en buitenlandse specialisten dis-
cussieerde van 1 tot 4 maart 2006 over die
thematiek in de immer gastvrije Academia
Belgica te Rome. De bijeenkomst leverde
mooie vergelijkende resultaten op en
opende ook perspectieven voor verder
onderzoek.

De workshop vormde een onderdeel van

het FWO-project ‘Missiologie, wetenschap

en apostolisch beleid, 1890-1939’ (promoto-
ren Giarcarlo Collet/Westfélische Wilhelms-
Universitat Minster, Claude Prudhomme/
Université Lyon Il, Vincent Viaene/K.U.Leuven,
Carine Dujardin/KADOC-K.U.Leuven en Jan

De Maeyer/KADOC-K.U.Leuven) en stelde pro-
jectmedewerkster An Vandenberghe (KADOC-
K.U.Leuven) in staat haar onderzoeksbevindin-
gen te toetsen aan een internationaal gezel-
schap. Aansluitend op de lezing van Laurick
Zerbini (Université Lyon Il) werd de studiebij-
eenkomst afgesloten met een exclusief bezoek
aan de collecties, de bibliotheek en het archief
van het voormalige etnologisch-missionair
museum, een wat onbekende en tot op heden
gesloten sectie van de Vaticaanse Musea.

Uit de lezingen en discussies van de workshop
bleek vooreerst hoezeer het begrip ‘missiolo-
gie’ over de denominaties heen moet worden
gedefinieerd als een theologische specialisatie,
ontstaan tegen de achtergrond van een bre-
dere beweging van verwetenschappelijking
van het missionaire gebeuren. Die verweten-
schappelijking had niet zozeer te maken met
een erkenning van de autonomie van discipli-

nes als etnologie, vergelijkende godsdienstwe-
tenschap, geografie, linguistiek, ... als wel met
pogingen om ze te incorporeren in de missie-
wetenschap. Belangrijk is ook dat de interactie
die op die manier ontstond, geen lineair ver-
loop kende, maar een verschillende intensiteit
had naargelang de denominatie, chronologie
en ruimte. Het viel eveneens op hoe sterke
intellectuele persoonlijkheden in dat verwe-
tenschappelijkingsproces een rol speelden.
Denken we maar aan de Duitse protestant
Gustave Warneck (1834-1910), zijn katholieke
tegenhanger Joseph Schmidlin (1876-1944),
de in Parijs docerende Maurice Leenhardt
(1878-1954), de Duitse etnoloog-missionaris
Wilhelm Schmidt (1868-1954) en de Belgen
Vincent Lebbe (1877-1940) (praktijk) en Pierre
Charles S.J. (1883-1954) (schoolvorming).

In de interactie tussen missie en wetenschap
in de tijdspanne ca. 1850 - ca. 1939 kunnen
grosso modo drie versnellingsmomenten
worden onderscheiden. Enerzijds kunnen die
momenten als opeenvolgende fasen worden
gedefinieerd, maar anderzijds wil dat niet zeg-
gen dat de karakteristieken van elke fase niet
bleven doorleven. Hoogstens verdwenen ze
naar de achtergrond. Een historische evolutie
als een pannendak dus.

Missie als empirisch-pragmatisch
gegeven,ca. 1850 -

Onder impuls van het religieus reveil in Europa
in de eerste helft van de negentiende eeuw,
kende ook de missionering, zowel aan protes-
tantse als aan katholieke zijde, een sterke op-
leving. Protestantse (incl. anglicaanse) zende-



Q-
W«
<
@)
()
<
Q
TN
(\})
=
<
Q
L
()]
)
>




lingen en katholieke missionarissen

kwamen daarbij in aanraking met ‘vreemde’
streken en volkeren. De lezingen van Jan van
Butselaar (emeritus Faculté de théologie,
Butare), Jan Jongeneel (emeritus Universiteit
Utrecht), Olivier Servaes (UCL, FUDNP a
Namur), Norman Etherington (University of
Western Australia) en Frans J.Verstraelen
(University of Zimbabwe) schetsten onder
meer hoe de missiewerkers vol enthousiasme
interesse toonden voor lokale culturen en
talen en hoe die in woordenlijsten en gram-

matica’s in kaart werden gebracht. Aan protes-

tantse zijde gebeurde dat met het oog op de
voor de verkondiging essentieel te realiseren
bijbelvertalingen, aan katholieke zijde speel-
den communicatieve behoeften en het uitge-
ven van bijvoorbeeld een aangepaste cate-
chismus mee. Zendelingen en missionarissen

Tot 10 juni loopt er zowel in KADOC als in
het Gentse Huis van Alijn een tentoonstel-
ling over ‘missionarissen als wetenschap-
pers. ‘Eenige bijzonderheden’ Missie en weten-
schap, de tentoonstelling in KADOC, brengt
het algemene kader. In een eerste deel
maakt de bezoeker kennis met het ‘klassieke’
beeld van de missionaris: een man met een
lange baard die op zijn paard, kameel of
moto door de steppe of brousse rijdt, met
opgeschort habijt door een rivier waadlt, ...
alweer op weg om zieltjes te winnen’ voor
zijn geloof. De missionaris als een ‘man van
wetenschap’ komt in het tweede deel aan
bod: hij tekent zijn missiegebied op kaart
uit, bestudeert de rijke fauna en flora, legt
de inlandse talen vast en stelt grammatica’s
en woordenboeken samen. Uit de archieven,
bibliotheek en audiovisuele collecties van
KADOC worden onder meer missiespaar-
potjes en -spelen, wervende affiches en

raakten ook gefascineerd door de lokale fauna
en flora, die ze nauwkeurig in beeld brachten
en waarover ze druk communiceerden met
wetenschappelijke instellingen in het moe-
derland. Een mooi voorbeeld daarvan bracht
Patrick Harries (Universitat Basel), met een
intrigerend portret van de Zwitserse zendeling
Henri-Alexandre Junod (1863-1934). Hoewel
zendelingen en missionarissen zich op dat
botanische classificatiewerk toelegden met
wetenschappelijke ernst en kennis, was de
diepere drijfveer toch de gedachte dat door
de natuur Gods scheppingskracht sprak. Door
de studie van natuur en culturen kon met
andere woorden Gods heilsplan beter worden
ontrafeld.

Toch kwamen ook de evidente verschillen tus-
sen protestanten en katholieken naar boven.

sprekende foto’s getoond. In het weten-
schappelijke luik komen figuren aan bod
als de minderbroeder Placide Tempels, spe-
cialist in de Bantoefilosofie, de missionaris
van het Heilig Hart Gustaaf Hulstaert en zijn
onderzoek bij de Mongo, scheutist Antoon
Mostaert en zijn studies over de Mongolen,
okapikenner broeder Hutsebaut, van de
norbertijnenabdij van Tongerlo, en de broe-
der-jezuiet Gillet met zijn botanische tuin in
Kisantu.

Franz Van de Velde (1909-2002) is bij uitstek
een ‘klassieke’ missionaris die met de ogen
van een wetenschapper naar ‘zijn’ Inuit keek.
Over hem loopt in het Huis van Alijn de ten-
toonstelling “Eskimopater Franz Van de Velde
Vinivi” Uit zijn nalatenschap, die hij groten-
deels overdroeg aan KADOC en die honder-
den unieke foto’s, aantekeningen, brieven
en documenten bevat, maakte het Gentse
museum een boeiende selectie. Films en
geluidsfragmenten vullen dit geheel aan.

Op bijgevoegde flyer vindt u alle informatie
over beide tentoonstellingen.



De lezingen en interventies van Marc Spindler
(emeritus Universiteit Leiden en Utrecht),
Jean-Francois Zorn (Université de Montpellier),
Kajsa Ahlstrand en Magnus Lundberg (Univer-
sitet Uppsala) maakten duidelijk dat missio-
nering aan protestantse zijde niet zozeer een
zaak was van pastores, maar meer een taak
van ontwikkelde leken. Protestantse zende-
lingengenootschappen gaven daarenboven
hun missiewerkers voér hun vertrek een meer
dan behoorlijke opleiding in de talen, geo-
grafie en culturen van het gebied waarnaar

ze zouden afreizen.Ter plekke ging het dan
om individuele bekering, de verkondiging aan
de hand van de Bijbel, het vormen van lokale
gemeenten en kerken. De lezingen van Olivier
Servaes en Philippe Laburthe-Tolra (emeritus
Université Sorbonne) daarentegen gaven een
goed inzicht in de zwakke vooropleiding van
de eerste generaties katholieke missionaris-
sen in de negentiende eeuw. Het katholieke
missiewerk werd in die periode veeleer geken-
merkt door een pragmatische aanpak, vaak
gesteund op een praktische kennis van de
lokale culturen. In de missies bij de indianen in
het grensgebied tussen de Verenigde Staten
van Amerika en Canada gingen ze bijvoor-
beeld ofwel uit van het oude zeventiende-
eeuwse reductiemodel (katholieke enclaves),
of ze volgden de methode van het concurren-
tiéle pluralisme, of ze namen de status aan van
nomade die zich inleefde in de lokale culturen
door mee te trekken met de indianen volgens
het ritme van de natuur.

Wetenschapsbeoefening gepro-
blematiseerd, ca. 1880/1890 -

Maar er kwam een moment dat zowel aan
protestantse als aan katholieke zijde (met
een interval van twee tot drie generaties) de
interactie tussen missie en wetenschap werd
geproblematiseerd. Aan protestantse zijde
kreeg men de uitersten. Meer orthodox geori-
enteerde kerken wezen om geloofsredenen
een te grote interactie af. De meer liberale

Missie en wetenechap

protestanten, al dan niet onder impuls van
de koloniale staten (bijvoorbeeld Duitsland),
gaven daarentegen een sterke impuls aan de
relatie tussen missie en disciplines als etnolo-
gie, antropologie en geografie. De problema-
tisering van de wetenschapsbeoefening door
missionarissen hield in deze fase een profes-
sionalisering of verdieping in.

Het beste voorbeeld is allicht de katholieke
Steyl-missionaris Wilhelm Schmidt, die zich via
de oprichting van het tijdschrift Anthropos en
de organisatie van religieus-antropologische
zomercursussen inzette voor de fundering van
een serieuze wetenschappelijke etnologiebe-
oefening door katholieke geleerden en mis-
sionarissen.Vooral aan katholieke zijde gingen
er echter stemmen op om zich niet te laten
overspoelen door de groeiende moderniteit,
die een te grote zelfstandigheid toeliet van de
ontwikkelende wetenschappen en

daardoor leidde tot een gevaarlijke ondermij-
ning van de Bijbel en de traditionele geloofs-
waarheden.

De wetenschapsbeoefening
geinterioriseerd: het ontstaan
van de ‘missiologie; ca. 1910 -

De problematisering van de wetenschapsbe-
oefening door de missionarissen leidde aan
katholieke zijde, meer dan aan protestantse
zijde, tot een “inpassing” van wetenschapstak-
ken als etnologie, geografie en linguistiek in
de missiewetenschap. Het ontstaan van de
missiewetenschap was aan katholieke zijde
zeker schatplichtig aan de impulsen die uit-
gingen van het neothomisme als een nieuwe
synthetische visie op mens en wereld.

Het neothomisme wilde immers midden de
wervelende en ontredderende moderniteit
een methode en een leidraad aanreiken.

Het feit dat precies in de context van neotho-
mistische denkcentra als de universiteiten van
Leuven, Fribourg (Zwitserland) en Miinster en

11



12

Onderzoek

het Institut Catholique te Parijs missiologische
scholen ontstonden, berust dus niet op toeval.
Missiedenkers als de Duitse seculiere priester
Joseph Schmidlin en de Belgische jezuiet
Pierre Charles integreerden, als alternatief voor
het filosofisch en theologisch antimodernisme,
de moderne wetenschappen als hulpweten-
schappen in de missiewetenschap. Het betrof
echter louter een voorzichtige integratie,
vermits op geen enkel ogenblik aan de fun-
damenten van het leergezag werd geraakt.
Missiologie werd in feite de aangepaste theo-
logische reflectie op het missiegebeuren, een
gegeven dat duidelijk naar voren kwam in de
lezingen van Giancarlo Collet, Frans Wijsen en
Peter Nissen (Radbouduniversiteit te Nijmegen),
Claude Prudhomme, An Vandenberghe en
Carine Dujardin.

Heel interessant was ook hun vaststelling dat
de Eerste Wereldoorlog door een groot deel
van de missiewereld werd aangevoeld als een
nefaste aberratie van het nationalisme (natio-
nalistisch kolonialisme) en op die wijze de
Heilige Stoel, vanuit een universele aanspraak,

aanporde tot missionaire reflectie. En inder-
daad, in het interbellum nam Rome de leiding
in het debat tussen missie en wetenschap
over. Vier voorbeelden spreken voor zich.
Primo was er de apostolische brief Maximum
illud (1919) van Pius XI, waarin Rome voor

het eerst de missionaire actie legitimeerde

en nationalistische misbruiken aanklaagde;
secundo was er de grote missietentoonstelling
die in 1925 in het paleis van Lateranen te Rome
plaatsvond; tertio kreeg de missiologie in 1930
een plaats aan de Gregoriana, de Romeinse
universiteit van de jezuieten; en ten vierde
startte de Propagande Fide een jaar later met
een missiologische faculteit aan de pauselijke
universiteit Urbaniana.

Het optreden van de Heilige Stoel belette
echter niet dat er heel wat divergenties waren
(of bleven). De workshop maakte trouwens
eens te meer duidelijk dat de rooms-katho-
lieke kerk niet als een monoliet mag worden
gezien.Hoe groot de verschillen wel waren,
bleek uit de reeds geciteerde lezingen van An
Vandenberghe en Carine Dujardin, maar ook
uit het referaat van Neil Collins (University
Maynooth) over de aarzelende opleiding van
de lerse missionarissen van de congregatie
van Sint-Columba. In het interbellum kwam
ook het hoog theoretische gehalte van de
missiologie enigszins onder druk. Boeiend
was om horen hoe theoretici als Joseph
Schmidlin en Paolo Manna (1872-1934) onder
invloed van maandenlange studiereizen naar
China hun missionaire reflecties bijstuurden.
In dat verband moet worden opgemerkt dat
er zowel aan katholieke als aan protestantse
zijde een positieve openheid bestond ten
aanzien van de zogenaamde cultuurvolkeren
in Azié en het Midden-Oosten in tegenstel-
ling tot de zogenaamde ‘primitieve’ volkeren
in Afrika en Oceanié. In dat verband bracht
Eugéne Lapointe (Université St.-Paul Montréal)
de verrassende figuur van de oblaat Albert
Perbal (1884-1971) ten tonele, die ondanks zijn
genuanceerde benadering historisch gezien
in de schaduw bleef van mgr. Celso Costantini



(1876-1958), de legendarische prefect van de
Propaganda Fide in het interbellum. Armin
Owzar (Westphalische Wilhelms-Universitat te

Minster) behandelde de enigszins onbekende

problematiek van de houding van de katho-
lieke en protestantse missiologie ten aanzien
van de islam, terwijl Olivier Rota (Université
Lille lll) die van de katholieke missiologie ten
aanzien van de joden naar voren bracht.

Uit de slotconclusies, helder geformuleerd

door Claude Prudhomme, bleek hoezeer in het
missiologische gebeuren de inbreng van vrou-

welijke religieuzen afwezig was. Hoewel we

misschien beter kunnen spreken van ‘onderbe-

licht’. Aan protestantse zijde waren er immers
zeker vrouwelijke zendelingen werkzaam,

Paus Leo XIlIl staat bekend als een ‘volks-
paus’ Denk aan de encycliek Rerum nova-
rum. Hij was echter ook een diplomaat.

In de nieuwe KADOC-publicatie The Papacy
and the new world order / La papauté et le
nouvel ordre mondial, voorgesteld in Rome
naar aanleiding van de workshop, gaan
twintig binnen- en buitenlandse onderzoe-
kers, onder redactie van Vincent Viaene, na
hoe de wisselwerking tussen de Vaticaanse
diplomatie en de publieke opinie vorm gaf
aan de internationale positie van de Heilige
Stoel tijdens zijn pontificaat in het laatste
kwart van de negentiende eeuw.

Leo XIIl greep de kansen die de veranderen-
de wereld, gekenmerkt door globalisering,
imperialisme en democratisering, hem bo-
den om de “algemeen directeur van de
humanitaire machten van de wereld” (W.T.
Stead) te pogen te worden. Hij gaf impulsen
aan de overzeese missies, had aandacht voor
de massale migratiestromen, was betrokken
bij de antislavernij- en de vredesbeweging

terwijl in de katholieke missiewereld de vrou-
welijke religieuzen actief aanwezig waren op
de Internationale Missionaire Weken te Leuven
(1924-) en er onder de zeven promovendi van
de Duitse missioloog Schmidlin één vrouwe-
lijke religieuze kan worden geteld. Het thema
‘Missiewetenschap, missiologie en gender”:
stof voor een volgende workshop?

Na bewerking door de auteurs en beoordeling
door de Editorial Board werden de handelingen
van de workshop gepubliceerd in de reeks

KADOC Studies on Religion, Culture and Society,
uitgegeven door Universitaire Pers Leuven.

en had oog voor het sociale vraagstuk: hij
legde de basis van een modern pausdom.

Vooral de Romeinse kwestie - het streven
van het Vaticaan naar het herstel van een
‘wereldlijke’ macht - zette hem ertoe aan
om de band van de Heilige Stoel met de
katholieke massa te consolideren en zelfs

te verstevigen. Hij bracht een brede eensge-
zindheid tot stand over een programma dat
het katholicisme een eigen plaats moest
geven in de moderne wereld. Daarvoor
maakte hij dankbaar gebruik van oude en
nieuwe communicatiemiddelen. Zowel bij
katholieken als niet-katholieken creéerde
hij het imago van de Heilige Stoel als more-
le grootmacht. Hij maakte het pausdom tot
een ‘actor’ op de internationale scene.

The Papacy and the new world order /

La papauté et le nouvel ordre mondial werd
uitgegeven door Universitaire Pers Leuven
in de reeks KADOC Studies on Religion,
Culture and Society en het Belgisch
Historisch Instituut te Rome in de reeks
Bibliotheek. In bijgevoegde folder vindt u
de uitgebreide inhoudstafel, de technische
gegevens en een bestelformulier.



14

Onderzoek

Voor hem én haar. En hun kinderen
Onderzoek naar volkstuinen

in Vlaanderen

oals aangekondigd in de Nieuws-
Zbriefvan juli 2004 bereidt KADOC

in het kader van het Museum van
de Vlaamse Sociale Strijd (een initiatief
van de provincie Oost-Vlaanderen) een
publicatie en een tentoonstelling voor
over de volkstuinen, door velen nog
gekend als het“Werk van den Akker” of
kortweg “Den akker” De tentoonstelling
zal plaatsvinden in juli-augustus 2007 in
het Caermersklooster in Gent. Dan geeft
uitgeverij Davidsfonds ook een boek uit
waarin verschillende facetten van het
fenomeen aan bod zullen komen. In dit
artikel belichten we het resultaat van
recent onderzoek: de volkstuin als ‘familie-
gebeuren.

Verschillende archieven, waaronder het archief
van het Werk van den Akker zelf, werden de
voorbije jaren onder de loep genomen.
Studenten Geschiedenis van de K.U.Leuven
interviewden volkstuinders over hun dage-
lijkse bezigheden in de tuin, maar ook over de
volkstuin als sociaal gebeuren. Meer dan twee-
honderd plaatselijke afdelingen ontvingen
een enquéte over hun archief en iconografisch
materiaal.

Uit het onderzoek blijkt duidelijk dat het feno-
meen van de volkstuin veel meer omvatte dan
het bewerken van een lapje grond door een
tuinder.Van bij de oprichting van het Werk van
den Akker in 1896 besteedden het nationale
bestuur en de vele lokale afdelingen aandacht
aan de vrouw en de kinderen van de manne-
lijke leden. Op verschillende congressen kreeg
een specifiek ‘programma’ voor hen vorm, dat
onder meer via het tijdschrift De Volkstuin
(opgericht in 1930) werd verspreid.

Een familiegebeuren

De initiatiefnemers van het Werk van den
Akker hadden een dubbel doel voor ogen.
Door werklozen of fabrieksarbeiders de moge-
lijkheid te geven eigen groenten te kweken,
kon worden bespaard op de armenzorg en
leerden de arbeiders ook spaarzaam om te
gaan met levensmiddelen. Tegelijkertijd hoop-
te de burgerlijke elite met de oprichting van
volkstuinen zedelijke en sociale doeleinden te
realiseren. De geproletariseerde massa stond
immers aan heel wat ‘verleidingen’ bloot:
drank, misdaad, revolutie.Tuinarbeid daarente-
gen was een ideale vorm van vrijetijdsbeste-
ding: de arbeider kwam (opnieuw) in contact
met de natuur. Het ritme van de seizoenen
leek dé stabiliserende factor in een alsmaar
veranderende samenleving.

Niet alleen de mannelijke tuinders deden hun
voordeel met de bewerking van een lapje
grond. De volkstuin, zo meenden de initiatief-
nemers, kon een gunstige invlioed hebben op
de financiéle situatie en de morele gezond-
heid van de hele familie.Vandaar dat ze de
vrouw en de kinderen van de tuinders nauw
bij het initiatief betrokken. Het welslagen van
de actie lag immers mee in hun handen.

Een goede huisvrouw

Zoals de andere vrouwen in de arbeiders-
klasse was ook de vrouw van de volkstuinder
de spil van het huishouden en de behoed-
ster van het welzijn van man en kinderen.

De groenten, door de man gekweekt in de
volkstuin, diende zij te bereiden tot heerlijke
en gezonde maaltijden. Het deel van de oogst
dat het gezin niet onmiddellijk consumeerde,



moest de vrouw conserveren voor de winter-
maanden. Niets mocht verloren gaan, want
spaarzaamheid was de grootste deugd van
een huisvrouw.

De vrouwen van de volkstuinders werden in
die taken bijgestaan door de plaatselijke afde-
lingen, die kookavonden en lessen ‘huishoud-
kunde’inrichtten. Huishoudconsulenten van
het ministerie van Landbouw gaven dan prak-
tische tips over de verwerking en bewaring
van groenten en fruit. In een enkele afdeling
stelde een plaatselijke industrieel zelfs een
pasteurisatiemachine ter beschikking. Verder
verschenen er in het maandschrift De Volkstuin
regelmatig bijdragen voor de vrouwen over
het’hoe’ en het‘waarom’van het runnen van
een huishouden.

In tegenstelling met agrarische milieus, waar
de boerinnen vaak de moestuin beheerden

Volkstuinen in Vlaanderen

terwijl de mannen op de akker werkten, werd
van de vrouw van de volkstuinder niet ver-
wacht dat zij zelf aan de slag ging in de groen-
tetuin. De bloementuin daarentegen was vol-
ledig haar domein. Als zorgzame echtgenote
en moeder moest zij, volgens de redactie van
De Volkstuin, het schone een plaats geven in
de tuin. Met het vervaardigen van bloemen-
decoraties kon zij bovendien ook van het huis
een aangename plek maken, waar de man na
zijn dagtaak tot rust kon komen.

Jeugdactie

Bloemen hadden niet alleen een ‘heilzame’
werking op de man, ook voor de geestelijke
ontwikkeling van de kinderen was het nood-
zakelijk dat ze van jongs af aan in contact
kwamen met de natuur. In Sint-Niklaas was
dat de aanleiding om in 1926 te starten met
een jeugdafdeling van de volkstuin, een ini-
tiatief dat de volgende jaren navolging kreeg

15



16

Onderzoek

_____________________________

L]

)

|
|

r
J—
\..

)
T
[

4

3

b

14 N AR 2
:\l‘\ 2¢ -'/
=

N X

__________________________________________

in tientallen afdelingen. Doorgaans kwamen
de kinderen (meestal jongens) tweemaal per
week samen onder leiding van de plaatselijke
onderwijzer. Per twee kregen ze een eigen
akkertje toegewezen.Via wedstrijden moedig-
den de begeleiders de competitiegeest en de
inzet van de jonge tuinders aan.

Opvallend is dat die jeugdtuinen (of school-
tuinen zoals ze ook werden genoemd) vooral
de eerste jaren na de Tweede Wereldoorlog in
de belangstelling stonden. De terugval van het
aantal planters in vergelijking met de oorlogs-
periode was daaraan niet vreemd. Vele plaat-
selijke afdelingen hoopten met zulke jeugd-
tuinen het voortbestaan van de volkstuin te
kunnen garanderen. Of zoals een plaatselijke
opzichter het formuleerde:”het zaad voor een

|

_________________________________________

betere vrije-tijdbesteding is er gestrooid”

Oproep

Na de eerste bijdrage over volkstuinen in de
Nieuwsbrief ontving KADOC verschillende
bruikbare reacties. Heel wat mensen zullen
daarover de komende maanden opnieuw wor-
den gecontacteerd.Toch zijn we nog steeds
op zoek naar iconografisch materiaal.

Als u in het bezit bent van foto’s, films, affiches,
... die getuigen van het rijke verenigingsleven
van de volkstuin, kan u steeds met ons contact
opnemen.

E-mail: Roeland.Hermans@kadoc.kuleuven.be



