
nieuwsbrief
01  02   03   04   05   06   07   08   09   10   11   12   2007

KADOC
Documentatie- en onderzoekscentrum 
voor religie, cultuur en samenleving

Interfacultair centrum K.U.Leuven



�

Werkten mee aan dit nummer / Lieve Claes / Johan Decavele / Jan De Maeyer / Jo Luyten / 
Luc Vints 
Vormgeving / Alexis Vermeylen 
Druk / Peeters,  Herent 
Verschijnt tweemaandelijks / wordt op aanvraag kosteloos toegezonden
Kantoor van afgifte / 3000 Leuven 1  
Verantwoordelijke uitgever / Emiel Lamberts / Schoonzichtlaan 52 / B- 3020 Herent 

KADOC / Documentatie- en onderzoekscentrum voor religie,  cultuur en samenleving 
Adres / Vlamingenstraat 39 / B - 3000 Leuven 
Telefoon / +32 (0) 16 32 35 00  Fax / +32 (0) 16 32 35 01 
E-mail / postmaster@kadoc.kuleuven.be  Internet / http://kadoc.kuleuven.be  

Giften voor KADOC / kunnen worden overgemaakt op rekeningnummer 734-0194177-89 van de 
K.U.Leuven met vermelding ‘400/0000/53084 gift KADOC’. Vanaf 30 euro wordt een fiscaal attest 
bezorgd.

Uw steun voor de realisatie van het nieuwe erfgoeddepot in Heverlee blijft ook erg welkom. 
Inlichtingen over de modaliteiten van het bouwfonds vindt u in een speciale brochure die u op 
eenvoudige aanvraag wordt toegezonden. U kunt natuurlijk ook rechtstreeks het bouwfonds steu-
nen via een overschrijving op rekeningnummer 734-0194177-89 van de K.U.Leuven met vermel-
ding ‘400/0000/49448 gift KADOC’. Ook daarvoor wordt vanaf 30 euro een fiscaal attest bezorgd.

Colofon

Cover: een foto door pater Drossens in de jaren 1920 genomen in Belgisch Congo.

Waarde lezer

Tot 31 maart 2007 loopt in de pandgangen van KADOC de tentoonstelling De plaats en het 
moment. Gustaaf Drossens (1892-1962): pater-scheutist en fotograaf. 

Deze tentoonstelling, een gezamenlijke realisatie van het Lokerse stadsarchief en kadoc, 
brengt een ruime selectie uit het fotografische oeuvre van Gustaaf Drossens. Deze Lokerse 
scheutist heeft in de eerste helft van de 20ste eeuw met zijn passie voor de fotografie heel wat  
historische momenten vastgelegd. Tijdens de Eerste Wereldoorlog verbleef hij aan het IJzer- 
front en maakte hij er markante opnamen. In de jaren 1920-1940 was hij missionaris in het  
toenmalige Belgisch Congo en ontpopte hij zich als missiefotograaf. Na de Tweede Wereld-
oorlog documenteerde hij het religieuze en sociaal-culturele leven van zijn geboortestad. 
Zijn foto’s geven een indringend beeld van wat een oorlog met zich kan meebrengen, bieden 
een kijk op het (missie)leven in een kolonie en leggen de ziel van een provinciestadje bloot. 
Bovendien zeggen ze alle ‘iets’ over hun maker/verzamelaar Gustaaf Drossens. 

De tentoonstelling is elke werkdag van 9 tot 17 uur gratis toegankelijk en op zaterdag van  
9 tot 12.30 uur; gesloten op 2 en 3 februari. Info: http://kadoc.kuleuven.be.



  4	 Een abdij met geschiedenis
	 Eindelijk een boek over de Oude Abdij van Drongen

  8	 Zusters van Barmhartigheid en broeders xaverianen
	 Provincialaatsarchieven 

12	 Vier colloquia op een rij
	 Geïntegreerde moderniteit

Inhoud

�

  4	 4	 8
  8	 12	   12



�

Op 16 december werd in de neogo-
tische kapel van de Oude Abdij van 
Drongen het boek De Oude Abdij 

van Drongen voorgesteld voor een talrijk 
opgekomen publiek. Redactielid dr. Johan 
Decavele, oud-stadsarchivaris en ere- 
directeur Dienst Culturele Zaken van Gent, 
hield er een gesmaakte toespraak waarin 
hij in vogelvlucht elf eeuwen abdijge-
schiedenis schetste. Hier volgt een samen-
vatting.

Wie met de geschiedenis van Gent bezig is, 
kent heel goed de grote stadsabdijen van 
Sint-Baafs en Sint-Pieters, allebei gesticht door 
Sint-Amandus in de zevende eeuw. De laatste 
dertig-veertig jaar zijn daar veel boeken en 
artikels over verschenen en ook enkele grote 
tentoonstellingen aan gewijd. Wat een con-
trast met die derde grote abdij in het Gentse, 
die van Drongen. In geen enkele geschiedenis 
van de stad wordt ze zelfs maar genoemd, 
met uitzondering misschien van enkele lijnen 
over de vernielingen tijdens de Beeldenstorm 
van 1566 en over de textielfabriek die Lieven 
Bauwens er tijdens de Franse tijd oprichtte. 
Drongen is (of was tot vandaag) dus een 
grote onbekende. Men mag zelfs stellen dat 
beroepshistorici het onderzoek volledig over-
lieten aan lokale heemkundigen. 

Het werd dus hoog tijd dat ook de academi-
sche wereld belangstelling kreeg voor die 
witte vlek in de Gentse geschiedenis. Nu ligt er 
een kanjer van een boek voor. Niet minder dan 
22 auteurs hebben zich een paar jaar ingegra-
ven in het verleden van de abdij van Drongen. 
Ze hebben veel nieuw materiaal boven gespit 
over het bewogen reilen en zeilen ervan, over 
waarheid en fictie.

De stichting

In de twaalfde-dertiende eeuw hebben de 
abdijkanunniken daarover adembenemende 
verhalen geschreven. Het heette dat in een ver 
verleden koning-jager Basinus in Drongen  
niet minder dan drie kerken had opgericht. 
Zijn blindgeboren dochter Aldegonde, een 
amazone, kon bij een bezoek daaraan plots 
zien. Er werden zelfs relikwieën vereerd van 
die twee legendarische figuren, maar ze gin-
gen tijdens de Beeldenstorm verloren.  
Een andere legende schreef de stichting toe 
aan Amandus. Dat zou gebeurd zijn in 606, dus 
lang voor die Aquitaanse zendeling omstreeks 
630 de Sint-Pieters- en de Sint-Baafsabdij in 
Gent stichtte. Maar Amandus was in 606 nog 
maar zeventien jaar oud! Al die stichtingsver-
halen worden naar de prullenmand verwezen 
als louter propaganda, enkel bedoeld om Sint-
Pieters en Sint-Baafs (die overigens ook niet 
vies waren van uitgevonden stichtingsdata en 
relikwieën) in ouderdom te overtreffen.

Wat is er dan wel historisch te funderen?  
Vast staat dat in of omstreeks 915 de Vlaamse 
graaf Boudewijn II in Drongen een kapittel van 
seculiere kanunniken oprichtte in de collegiale  
Onze-Lieve-Vrouwkerk. De overbrenging uit 
het naburige Merendree van de stoffelijke res-
ten van Sint-Gerolf, een jonge knaap die in de 
achtste eeuw was vermoord, zorgde voor een 
toeloop van vereerders. De relikwiekast en het 
beeld van Sint-Gerolf zijn nog steeds te zien in 
de parochiekerk.

Ruim twee eeuwen na de stichting van het 
grafelijke kapittel verschijnt Iwein van Aalst 
op het toneel. Die rijke edelman had in 1136 
een kleine gemeenschap van reguliere kanun-

Een abdij met geschiedenis
Eindelijk een boek over de Oude Abdij 
van Drongen

Publicatie



�

niken opgericht in Zalegem bij Vrasene, 
maar twee jaar later bracht hij ze van die 
godvergeten plek over naar Drongen, waar-
van hij immers eveneens de heer was, in de 
buurt van de toenmalige ‘wereldstad’ Gent. 
Het daar bestaande seculiere kapittel werd 
dus omgevormd tot een gemeenschap van 
reguliere kanunniken die - net zoals voor-
heen in Zalegem - leefden volgens de regel 
van Augustinus en naar de gebruiken van de 
norbertijnenabdij van Prémontré bij Laon in 
Picardië. 1138 is dus het officiële stichtingsjaar 
van de norbertijnenabdij in Drongen. 

Iwein zorgde voor voldoende inkomsten door 
veel grondbezit te schenken, woeste gronden  
in polders en veengebieden die door of op 
last van de kanunniken ontgonnen en als 
heuse uitbatingen werden geëxploiteerd, vaak 
met zogenoemde pacht- of uithoeven.  
Het prachtige natuurgebied Drongengoed 

te Ursel is daar tot vandaag een restant van. 
Tevens bezaten, of bedienden, de Drongense 
witheren niet minder dan twaalf parochies, die  
op hun beurt een flinke bron van inkom-
sten betekenden. De herinnering daaraan 
houdt men bijvoorbeeld tot op heden nog 
zeer levendig in het kerkje van het vroegere 
Pauluspolder, nu Stoppeldijk in Zeeuws-
Vlaanderen.

Ups en downs

Met ups en downs, vaak geteisterd door het 
oorlogsgeweld waarin de naburige stad Gent 
zich zo graag profileerde, verliepen de eeuwen 
nochtans zonder al te veel blijvende malheurs 
voor de gemeenschap. Die telde constant 
zo’n 32 kanunniken. ‘Kerken’ en werken, lezen 
en schrijven, zo brachten ze hun dagen door. 
Volgens de bewaard gebleven gegevens was 
de culturele uitstraling eerder aan de magere 
kant, alleszins als men Drongen vergelijkt 
met de twee Gentse abdijen of met de grote 
norbertijnenabdijen in Brabant als Tongerlo, 
Averbode, Grimbergen en Park in Heverlee.

In het midden van de zestiende eeuw kwam 
daarin een kentering. De abten Gillis en Lieven 
Baers lieten het kerkkoor nagenoeg volledig 
herbouwen en vervolgens schitterend inrich-
ten en versieren en van prachtige glasramen 
voorzien. Maar dat werk was nog verre van af, 
toen in de zomer van 1566 het noodlot toe-
sloeg. Na op 22 augustus van dat jaar alle ker-
ken, kloosters en kapellen in hun eigen stad te 
hebben geschonden, zetten de Gentse beel-
denstormers de volgende dag, op 23 augustus, 
hun vernielingswerk voort in Drongen.  
Ze deden dat zo grondig dat er maar erg 
weinig handschriften, rekeningen, boeken en 
kunstobjecten bewaard zijn gebleven.  
Dat verklaart mee waarom het zo moeilijk is 
de middeleeuwse geschiedenis van de abdij 
te reconstrueren. In die penibele dagen van de 
calvinistische revolte stelde ook de bevolking 
van Drongen zich uitgesproken vijandig op 

De Oude Abdij van Drongen

Illustratie: een norbertijn van Drongen in koorkledij 
tijdens de 18de eeuw [Gent, Universiteitsbibliotheek]



�

tegenover de witheren. Ze zouden geldwolven 
zijn en uitbuiters van de arme landlieden.

Na het herstel van de rust door de hertog van 
Alva, toog de gemeenschap vol goede moed 
aan het werk om de gehavende abdij weer te 
laten functioneren. In 1578 begon de miserie 
echter al opnieuw. De nieuwe calvinistische 
machthebbers van Gent beslisten dat de abdij 
van Drongen - zoals alle andere kerkelijke 
instellingen in de buurt - voorgoed moest 
verdwijnen. Leeggeroofd en op enkele lut-
tele overblijfselen na gesloopt, leek Drongen 
definitief aan zijn einde gekomen. Na de her-
overing van Gent door de hertog van Parma 
in 1584, waarna onmiddellijk het katholicisme 
als enige toegelaten godsdienst werd hersteld, 
was de toestand van de communauteit in 
alle opzichten lamentabel. Bij gebrek aan een 
volwaardige abdij vestigden de overgebleven 
witheren zich in hun refuge in Gent in de 
Lange Steenstraat en bouwden er mettertijd 
hun Drongenhof uit tot een klein kloostertje. 

Tegen het midden van de zeventiende eeuw 
was de stabiliteit binnen de gemeenschap 
hersteld en werden alle beschikbare financiële  
middelen ingezet om het klooster in Drongen 
zelf te herbouwen. Toen het werk eindelijk 
klaar was, trokken 31 witheren op zondag  
7 september 1698 naar hun nieuwe abdij.  
Een volle eeuw konden ze daar tamelijk onge-
stoord profiteren van de nazinderende luister 
van de katholieke Contrareformatie.

Een abdij met een verleden

Weliswaar in heel andere omstandigheden 
bracht de Franse overheersing op het eind 
van de achttiende eeuw een onthutsende 
herhaling van wat zich in de calvinistentijd 
had afgespeeld. Op 1 januari 1797 werden de 
kanunniken, toen 36 in getal, simpelweg uit 
hun abdij verdreven. Na ruim zes en een halve 
eeuw kwam nu definitief een einde aan het 
norbertijner kloosterleven in Drongen. Hoe 
dramatisch dat kantelmoment ook moet zijn 
geweest, de daaropvolgende geschiedenis van 
Drongen - dus vanaf de Franse tijd en vervol-
gens na de Belgische onafhankelijkheid - over-

Illustratie: de Oude Abdij ca. 1840, een aquarel van 
jezuïetenbroeder Quartier [Heverlee, Archief Vlaamse 
Jezuïeten]

Publicatie



�

stijgt verre de lokale dimensie die het gebouw 
an sich tot dan had gehad.

Vooreerst is er de onderneming van Lieven 
Bauwens. Hij kocht de abdij van de Franse 
staat en richtte er in 1801 een katoenspinnerij 
op. Zelf vestigde hij zich met zijn levensgezel-
lin in het voormalige abtshuis. Op het hoog-
tepunt draaiden er in Drongen 17.500 spillen 
en werkten er 415 spinners, waarschijnlijk 
nog aangevuld met vrouwen en kinderen. 
Bauwens had plannen om nog eens 1400 
‘mule jenny’s’, spinmolens, te laten bouwen, 
maar vanaf 1807 sloeg de crisis toe in de 
katoennijverheid. In 1811 probeerde hij nog 
een mechanische vlasspinnerij te installeren. 
Maar dat mislukte en ook zijn plannen om 
Drongen om te vormen tot een heus indus-
trie- en arbeidersdorp zijn nooit doorgegaan.

Vervolgens is er de jezuïetenopleiding in 
Drongen, van 1837 tot omstreeks 1960.  
Het boek gaat gedetailleerd in op de spiritua-
liteit en de theologie die de jezuïeten tijdens 
hun vorming werden bijgebracht, iets wat dus 
de hele voormalige en huidige jezuïeten- 
gemeenschap van Vlaanderen en België 
aangaat. Tot degenen die in Drongen hun 
opleiding genoten, behoorde onder meer de 
Ier William Doyle, tegelijk bewonderd asceet 
en onvermoeibaar pastor te midden van 
fabrieksarbeiders, schippers en soldaten aan 
het front. Ook de Chileen Alberto Hurtado, 
die in de jaren 1950 in zijn thuisland talrijke 
opvangtehuizen voor straatkinderen, verwaar-
loosde bejaarden en mentaal gehandicapten 
oprichtte en die vorig jaar heilig werd ver-
klaard, verbleef voor zijn opleiding in Drongen. 
Dat was ook het geval voor de classicus Emile 
De Strycker, onder meer in de jaren 1960 de 
man die de faculteit letteren en wijsbegeerte 
van de UFSIA uitbouwde.

De derde factor die de lokale dimensie over-
stijgt, zijn de beroemde - of beruchte? - retrai-
tes voor de katholieke lekenelites uit adellijke 
en hogere burgerkringen (uiteraard enkel 

mannen), retraites die in heel Vlaanderen en 
België stuwing hebben gegeven aan de krach-
tige katholieke speerpuntactie in de klerikaal-
liberale strijd van de negentiende eeuw.  
De charismatische figuur van pater Adolphe 
Petit heeft daar diepe sporen nagelaten.  
Vanaf omstreeks 1900 werden de retraites 
opengesteld voor specifieke doelgroepen uit 
alle maatschappelijke geledingen (en sinds 
het interbellum ook voor vrouwen).

Als vierde element met een uitzonderlijke 
betekenis kan de huiskapel worden genoemd, 
een neogotisch schrijn naar ontwerp van 
baron Jean-Baptiste Bethune en ongetwijfeld 
een van de hoogtepunten van de neogotiek in 
België. Ze biedt een zeldzaam gaaf staaltje van 
jezuïeteniconografie, een prachtig voorbeeld 
van de samenhang tussen architectuur, figura-
tieve muurschilderingen, glasramen, beelden 
en altaren en mag gerust gelden als een voor-
beeld van neogotische totaalkunst, een uniek 
mariaal en ignatiaans zingeheel.

De definitieve doorbraak van de moderniteit 
omstreeks 1960 deed het rijke jezuïetenleven 
in Drongen stokken. Er werden verschillende 
initiatieven genomen om het huis een zinnige 
nieuwe bestemming te geven, onder meer 
opnieuw als retraitecentrum en ook met het 
pluralistische experiment van de volkshoge-
school De Sirkel. Met de omvorming in 1988 
tot een multifunctioneel religieus en cultureel 
gericht centrum in ignatiaanse geest ving dan 
de huidige fase aan.

Het boek heeft niet alleen een rijke inhoud, 
het is bovendien verlucht met schitterende 
miniaturen, nooit eerder gepubliceerde docu-
menten, reproducties van het kunstpatrimo-
nium, mooie binnen- en buitenzichten en vele 
aandoenlijke foto’s, ook van novicen, paters 
en retraitanten. U kan de publicatie via de 
KADOC-website bestellen.

Johan Decavele

De Oude Abdij van Drongen



�

Zusters van Barmhartigheid en broeders 
xaverianen
Provincialaatsarchieven 

Steeds meer religieuze instituten 
kiezen ervoor hun zorgvuldig bij-
gehouden kloosterkronieken, boek-

houdkundige registers en ledendossiers 
voor bewaring bij KADOC aan te bieden. 
Die archieven worden er degelijk ontslo-
ten aan de hand van plaatsingslijsten en 
wetenschappelijke inventarissen. Een rijk 
patrimonium wordt zo op een efficiënte 
wijze toegankelijk voor de geïnteres-
seerde onderzoeker. De voorbije jaren 
kozen twee belangrijke kloostercongre-
gaties een tweede maal voor KADOC om 
waardevolle archiefbestanden te depo-
neren. De zusters van Barmhartigheid van 
Ronse en de Brugse broeders xaverianen 
brachten in 2004 en 2005 de archieven 
van hun provinciale besturen over naar 
de Vlamingenstraat. Al in 2000 hadden zij 
voor KADOC gekozen voor de opvang en 
ontsluiting van hun archiefmateriaal, toen 
afkomstig van de generale besturen van 
hun instituut. 

Zusters van Barmhartigheid

De congregatie van de zusters van Barmhar-
tigheid is een Oost-Vlaamse kloostergemeen-
schap van diocesaan recht, opgericht in 1845 
tijdens het religieuze reveil na de Belgische 
onafhankelijkheid. De religieuzen zijn actief 
in onderwijs en verzorging. De congregatie 
ontplooide missionaire activiteiten in Congo 
en Algerije. Sedert 1853 zijn zusters van 
Barmhartigheid werkzaam in Nederland, voor-
namelijk in de psychiatrische verpleging.  
In de jaren 1950 bereikte de congregatie haar 
hoogtepunt wat ledenaantal en apostolaats-
werken betreft. 

Op bestuurlijk vlak werd de congregatie in de 
jaren 1950 in een Belgische en Nederlandse 
provincie opgesplitst. Voorheen werden alle 
zustergemeenschappen bestuurd door een 
algemene overste in het moederhuis in Ronse. 
Door het feit dat de vestigingsplaats van de 
generale overste in de jaren 1950 dezelfde 
bleef als de zetel van de provinciale overste 
van de Belgische provincie, m.n. Ronse, werd 
de bestuursmacht van die laatste eerder 
beperkt tot het toewijzen van apostolaats-
taken en visitaties in de diverse filiaalhuizen. 
Tijdens het Algemeen Kapittel van 1968-1969 
werd geopteerd voor de loskoppeling van 
generaal en provinciaal bestuur in België.  
Op 30 december 1968 verkreeg de Belgische 
provinciale overste haar eigen specifieke wer-
kingsveld. Om de drie jaar roepen de regeren- 
de provinciale overste en haar Provinciale Raad 
een provinciaal kapittel samen waarin de toe-
stand van de congregatie wordt besproken en 
de provinciale statuten worden geëvalueerd. 

Het archief dat de Belgische provincie van de  
zusters van Barmhartigheid overdroeg, is dus  
van recente datum. Wie interesse heeft in het 
aanpassingsproces van de religieuze instituten 
aan de postconciliaire omstandigheden, vindt 
ongetwijfeld zijn gading in de talrijke dossiers. 
Zo tonen de bundels met omzendbrieven van 
de provinciale overste (1969-1996) een staal-
kaart van het religieuze leven van een Belgisch 
kloosterinstituut tijdens de voorbije dertig 
jaar. De bescheiden met betrekking tot het 
functioneren van de Provinciale Raad (1968-
1996) vormen een interessante aanvulling. 

Illustratie: moeder Dominica, overste van de zusters 
van Barmhartigheid ca. 1880. Een foto van Charles 
D ’Hoy uit het archief van de zusters.

Erfgoed



�

Provincialaatsarchieven



10

Ook de dossiers van de diverse provinciale 
kapittels (1969, 1974, 1980, 1986, 1993) bieden 
een kijk op de evolutie van een religieus insti-
tuut in de nadagen van het tweede Vaticaans 
concilie (1962-1965) en op de aanpassing van 
de congregatie aan de veranderde en gesecu-
lariseerde omgeving.

De lokale vorser, geïnteresseerd in het reilen 
en zeilen van de kloostergemeenschap in zijn 
eigen parochie, treft in de archiefbescheiden 
van het Belgische provincialaatsarchief van de 
zusters van Barmhartigheid voldoende stof 
aan voor de ondersteuning van zijn verhaal.  
Zo vormt de briefwisseling tussen de provin- 
ciale overste en de plaatselijke oversten, 
gecombineerd met de verslagen van de ver-
gaderingen van de lokale oversten, een ideale 
inlichtingsbron voor de lokale geschiedenis. 
Het archief bevat immers tal van huisarchie- 
ven van al dan niet opgeheven filialen en  
apostolaatswerken, onder andere De Samari- 
taan (Nukerke), Onze-Lieve-Vrouw van Bijstand  
(Zandvliet), Hamme Sint-Anna, Jericho 
(Nukerke), Technisch Instituut Sancta Maria  
(Ronse), Instituut Sint-Elisabeth voor Verpleeg-
kunde (Ronse), Kindertehuis Sint-Vincentius 
(Maarkedal), Sint-Gertrudis (Wetteren), Sint-
Jozef (De Klinge), school en provincialaat  
(Nukerke), Lede, Hijfte, Heldergem, Sanatorium 
Sint-Leonardis (Louise-Marie), Sint-Hermes- 
kliniek (Ronse), Bilzen, Laarne, Kruibeke, Grote- 
Spouwen, Sint-Antoniuscollege (Ronse), 
Zulzeke, Zele-Durmen, Beverst, Ename, Sint-
Martens-Laarne, Rozenaken en Bachte-Maria-
Leerne. Die archiefbescheiden bevatten 
informatie over de school- en verzorgingsin-
stellingen en de daaraan verbonden klooster-
gemeenschappen.

Samen met het bestuursarchief van de pro-
vinciale overste droeg ook de provinciale eco-
nome haar archiefbescheiden over. De bouw-
historicus komt eveneens uitgebreid aan zijn 
trekken, dit dankzij de overdracht van tal van 
bouwdossiers. 

Broeders xaverianen

De grondwettelijke vrijheden van godsdienst, 
onderwijs en vereniging boden, net zoals in 
het geval van de zusters van Barmhartigheid 
in Ronse, ook in Brugge de kans tot ontplooi-
ing van een nieuwe religieuze gemeenschap.  
De congregatie van de broeders van Sint-
Franciscus Xaverius ontstond in 1839 oorspron- 
kelijk als missiecongregatie, maar bood op 
vraag van de Brugse bisschop een antwoord 
op lokale onderwijsnoden. In de provincie 
West-Vlaanderen werd een netwerk van 
onderwijsinstellingen uitgebouwd, met het 
Sint-Franciscus-Xaveriusinstituut in Brugge als 
paradepaardje. Stichtingen volgden in Wervik 
(1866), Houthulst (1874), Zedelgem (1905), 
Heist (1906) en Knokke (1926). In Limburg  
kenden de broeders een stichting in Hamont 
(1855). De xaverianen streken neer in 
Engeland en Amerika en openden er gere-
nommeerde onderwijsinstituten. In de twin-
tigste eeuw werden missies gestart in Congo, 
Oeganda en Kenia. Tot 1931 was de congre-
gatie van diocesaan recht en viel ze onder de 
jurisdictie van de bisschop van Brugge. Daarna 
kregen de broeders het pauselijk recht.

In 1875 werd de broedercongregatie van Sint-
Franciscus Xaverius in drie zelfstandige pro-
vincies opgedeeld. Voortaan stond een provin-
ciale overste aan het hoofd van een Belgische, 
een Engelse en een Amerikaanse provincie. 
Die structuur werd sindsdien nauwelijks gewij-
zigd. Pas bij aanvang van de jaren 1960 werd 
de Amerikaanse provincie opgedeeld in de 
Sint-Jozefprovincie en de provincie van het  
H.-Hart. In 1976 kreeg de Engelse provincie 
het statuut van regio en sindsdien ressorteert 
ze direct onder de generale overste.

Het generaal archief werd in 2000 vanuit 
Twickenham (Verenigd Koninkrijk) bij KADOC 
in bewaring gegeven. Het archief van het 
provinciaal bestuur van de Belgische huizen 
volgde in november 2005. Het bevat voor 
tal van onderzoeksdomeinen interessant 

Erfgoed



11

materiaal. Voor de hele twintigste eeuw biedt 
het een overzicht van de activiteiten van de 
broedercongregatie en dat zowel op macro-
niveau (het bestuurlijk-provinciale) als op 
microniveau (het individuele broederleven). 
Het archief bevat enkele uitzonderlijk goed 
bewaarde reeksen. Zo omvat de reeks provin-
ciale omzendbrieven (1938-2001) een 54-tal 
omslagen met berichtgeving over het religieu-
ze en dagelijkse leven van de diverse klooster- 
gemeenschappen. Ook de briefwisseling tus-
sen de Belgische provinciaal en zijn generale 
overste werpt een interessant licht op de 
onderlinge verhouding en de wisselwerking.  
De dossiers met bescheiden over de provin-
ciale kapittels geven op treffende wijze de 
bekommernissen van het provinciaal bestuur 
weer. Andere reeksen laten de individuele 
broeders aan het woord. Zo omvat de reeks 
briefwisseling die de provinciaal met diverse 

medebroeders voerde in totaal 66 omslagen. 
Een andere reeks documenteert de actieradius 
van de congregatie en behelst alle briefwisse-
ling van de provinciale overste met derden.  
De 47 omslagen bestrijken de periode 1930-
1984.

Het archief van de Belgische provincie van 
de broeders van Sint-Franciscus Xaverius telt 
ook archiefdossiers uit de nalatenschap van 
individuele broeders. Daarbij zijn heel wat 
egodocumenten, onder andere het dagboek 
van broeder Grégoire over de wederwaardig-
heden tijdens de Tweede Wereldoorlog en 
het dagboek van broeder Albert Devos (1958). 
Vermeldenswaard zijn de bijzonder gedetail-
leerde dagboeken van broeder Adrian De Vos. 
Nauwgezet schreef die zijn activiteiten neer 
(verslagen van voetbalmatchen, fietstochten, 
lesopdrachten, school- en wereldnieuws enzo-
voort). Het archief dat broeder Tillo (Jan) 
De Vadder naliet, is van buitengewone waarde 
voor wie zich wil verdiepen in de geschiedenis  
van de congregatie. In de uitgebreide onder-
zoeksdossiers - een honderdtal! - treft men 
notities en documentatie aan over de stich-
tingsgeschiedenis van de gemeenschap en 
stichter Theodoor Rijken (1797-1871).

Ook het archief van de Brugse xaverianen 
bevat bestanden van al dan niet opgeheven 
kloosters en apostolaatswerken, bijvoorbeeld 
Sint-Franciscus-Xaveriusinstituut (Brugge), 
Sint-Xaverius (Houthulst), Sint-Jan Berchmans 
(Leuven), Heilig Hart (Torhout), Sint-Jozef 
(Heist), Sint-Leo (Zedelgem), Sint-Bernardus 
(Knokke), Sint-Jan Berchmans (Moerkerke) en 
Sint-Michiels (Brugge).

Zowel het provincialaatsarchief van de zusters 
van Barmhartigheid als dat van de broeders 
xaverianen is ontsloten aan de hand van een 
plaatsingslijst die te consulteren is op 
<www.odis.be>. Beide archieven zijn toegan-
kelijke na toestemming van de bewaargever.

Jo Luyten

Illustratie: prent naar aanleiding van de vijftigste ver-
jaardag van de stichting van de broeders xaverianen in 
1889, met links stichter Theodoor Rijken.

Provincialaatsarchieven



12

Het academische bedrijf kent zo zijn 
ritme. November-december lijken 
in Europa, samen met mei en sep-

tember, de colloquiummaanden bij uitstek 
te zijn. Wat volgt is een verslag van vier 
colloquia waar KADOC als organisator bij 
betrokken was of sprekers leverde. Ook al 
was de inhoud van die onderzoeksbijeen-
komsten uiteenlopend, toch valt het op 
hoe in alle vier het gegeven “integrating 
modernity is typical catholic” als een rode 
draad terugkwam.

Mens, het verhaal van een wonde

Het eerste colloquium, “The Human Body.  
Religion and the Visual Arts”, werd op  
10 november 2006 door het Lieven 
Gevaertcentrum voor de studie van fotografie 
en visuele kunsten van de K.U.Leuven geor-
ganiseerd in het kader van de tentoonstelling 
“Mens. Het verhaal van een wonde” (CRKC).  
Het werd een inhoudelijk en visueel wervelen-
de bijeenkomst, vol interessante en verrassen- 
de inzichten. Al moet gezegd dat de factor 
religie in een aantal lezingen toch wel wat 
ver te zoeken was, soms op het eerste gezicht 
zelfs geen referentiekader vormde. Religie was 
wel heel duidelijk aanwezig in de openingsle-
zing van Jan Koenot S.J. (Centre Sèvres, Parijs), 
die onder andere inging op de visuele kunsten 
en hun potentieel helende factor voor de 
zinzoekende mens. Zijn stelling was dat op 
een ogenblik dat de grote Bijbelse verhalen 
hun aantrekkingskracht verliezen - “le sacré 
est muet” -, de visuele kunsten, en zeker de 
visuele voorstelling van het lichaam, de mens 
met indringende waarheden en vragen kun-
nen confronteren. De hedendaagse belang-
stelling voor het lichaam houdt daarom geen 
armoede aan betekenisgeving in, maar kan 
juist betekenis aanreiken. Zoals Pol Moyaert 

ook aangaf in de tentoonstellingscatalogus 
Mens, kan contemplatie over het beeld juist 
solidariteit met de andere opwekken. 

Het colloquium maakte een boeiende tijds-
wandeling door de interactie kunst, religie 
en gender. Diane Apostolos-Cappadona 
(Georgetown University, Washington) illus-
treerde hoe kunst de reflectie vormt van de  
socialisering van het christendom in de 
samenleving en hoe gendergebonden bij-
voorbeeld de Mariavoorstellingen zijn. Voor 
Ralph De Koninck (UCL) is de kunst van het 
verbeelde lichaam de metafoor van de incar-
natie. Enigszins in diezelfde lijn sprak Catrien 
Santing (Universiteit Groningen) over de 
verschuivingen in de gehanteerde metafo-
ren. Vanaf de renaissance werd de overgang 
gemaakt van de verering van heilige lichamen 
(relieken) naar de groeiende fascinatie van de 
mens voor de anatomie van het lichaam, tot 
de huidige belangstelling voor het lichaam 
op zich. Daarbij wordt het lichaam aangezien 
als een “kiss of life”. Regina Ammicht-Quinn 
(Universität Tübingen) stelde in haar uiteen-
zetting - de overeenkomst met de lezing 
van Jan Koenot was opvallend - hoe in de 
Bijbel God spreekt en gehoord wordt, ter-
wijl de hedendaagse mens God niet langer 
hoort, maar misschien wel ontwaart en ziet. 
Kunst is voor de spreekster als een spiegel 
van spiritualiteit, het lichaam het reflectie-
kader. Confronterend waren de beelden van 
Morphing die Ingrid Van Hecke (K.U.Leuven) 
en Ann-Sophie Lehmann (Universiteit Utrecht) 
lieten zien van mensen zonder mond en ogen, 
zonder mogelijkheden van contact. Het collo-
quium bood alleszins stof tot reflectie en met 
de organisatoren Hilde Van Gelder en Barbara 
Baert (beiden K.U.Leuven) kunnen we maar 
hopen dat de handelingen een even inhoude-
lijk als visueel pareltje mogen worden.

Vier colloquia op een rij
Geïntegreerde moderniteit

Onderzoek



13

Wereldvisie en wereldwijsheid

Met het colloquium “Wereldvisie en wereld-
wijsheid. Wisselwerkingen tussen levensbe-
schouwing, ideologie en strategie, 1750-2000” 
wilden de collega’s en leerlingen van de 
Leuvense hoogleraar Emiel Lamberts hem op 
16-18 november 2006 huldigen ter gelegen-
heid van zijn emeritaat. Zoals medeorganisator 
Vincent Viaene (BOF-K.U.Leuven/MoSa) het bij 
de openingszitting treffend verwoordde, wilde 
het colloquium in eerste instantie ingaan op 

de geschiedenis van het ultramontanisme 
en zijn bijdrage tot het concept van de civil 
society. Meteen werden ook het wezen en de 
grenzen van “de wending van de Kerk naar 
het volk” in de loop van de negentiende eeuw 
geproblematiseerd. Het colloquium wilde, in 

Illustratie: “Een stukje toekomst van Europa door de 
ultramontaanse reuzenmicroscoop van Pius IX gezien”. 
Antiklerikale karikatuur op de toenemende macht van  
de kerk in Europa, in 1872 verschenen in De Nederland- 
sche Spectator. [Leuven, Universiteitsbibliotheek]

Geïntegreerde moderniteit



14

het voetspoor van het onderzoek van Emiel 
Lamberts, de moderniteit van dat model van 
een volksgerichte kerk op een vergelijkende, 
transnationale en zelfs transatlantische wijze 
ter discussie stellen. Het politiek katholicisme, 
in zijn radicaal - vaak vergeten - democrati-
sche, maar ook meer conservatieve of ‘bewa-
rende’ optiek, werd vergeleken in zijn ont-
wikkelingen in België, Nederland, Duitsland, 
Frankrijk, Italië en Latijns-Amerika.

Daarnaast kwam ook het internationalisme 
als thema aan bod, en dat niet alleen vanuit 
Lamberts’ ondertussen internationaal gere-
puteerde studie van de Zwarte Internationale. 
Het ging op het Leuvense colloquium over de 
internationale rol van het Vaticaan, de missies 
en hun relatie tot het radicaal ultramontanis- 
me, de Benelux, de Europese integratie, de rol 
van de Verenigde Naties als niet enkel een 
forum van overleg tussen naties, maar ook in 
hun gedroomde finaliteit van het parlement 
van de universele mens.

Boden de meer dan twintig lezingen niet alle 
nieuw materiaal, het interessante van het col-
loquium waren de transversale verbanden en 
inzichten die werden aangeleverd. Zo kwam 
sterk tot uiting hoe op velerlei vlakken kerk en 
katholieken de moderniteit trachtten te pare-
ren door ze te integreren of zich moderne ont-
wikkelingen, zelfs het internationalisme, toe te 
eigenen (“modernity must be baptised”).  
Een goed voorbeeld daarvan is de interna-
tionale rol die de H. Stoel vanaf paus Leo XIII 
(1878-1903) opeiste. In de discussies daarover 
werd opgemerkt hoe door die integrerende 
strategie kerk en religie ook zelf geleidelijk 
werden gemoderniseerd en gedemocrati-
seerd. Kerk en katholieken stonden daarbij een 
representatieve democratie voor, met andere 
woorden men stond sceptisch tegenover de 
massa-democratie, argwanend tegenover de 
volkssoevereiniteit, het beginsel van de sociale 
gelijkheid en het algemeen stemrecht.  
Het ging om het streven naar een beheerste 
of gematigde moderniteit, alsook democratie. 

De representatieve democratie hield ook een 
garantie in voor de verdere ontwikkeling van 
het subsidiariteitsbeginsel als alternatief voor 
een allesomvattende en zorgende staat. 

Het colloquium bracht ook aan hoe in de 
beheersing van de moderniteit de clerus 
(ook in progressieve zin) een rol speelde, hoe 
netwerken (ook in het internationalisme) een 
belangrijke functie bezaten. Zoals de geïnte-
greerde moderniteit een wapen vormde tegen 
de radicale moderniteit en dus tegen al te 
grote verzelfstandiging van de levenssferen, 
zo was vanaf het einde van de negentiende 
eeuw en in het interbellum het internationa-
lisme een strategie van de H. Stoel tegen het 
ongebreidelde nationalisme. Het colloquium 
maakte verder duidelijk hoe ideeën hun eigen 
dynamiek bezaten, hoe levensbeschouwing, 
ideologie en strategie op elkaar inspeelden. 
De handelingen van “Wereldvisie en wereld-
wijsheid” zullen in de internationale reeks 
“KADOC Studies on Religion, Culture and 
Society” worden gepubliceerd.

Vier eeuwen jezuïeten te Brussel

Het is haast onmogelijk van een vierdaagse 
bijeenkomst waarop 37 lezingen werden 
gehouden, een goed overzicht te brengen. 
Wat volgt is een poging om de hoofdlijnen 
samen te vatten van het colloquium  
“Vier eeuwen jezuïeten te Brussel”, dat van 
22 tot 25 november 2006 te gast was in 
de Franstalige en Vlaamse Academie voor 
Wetenschappen en Kunsten van België. 
Het was een gezamen-lijk initiatief van de 
Université Catholique de Louvain (Louvain- 
la-Neuve), de Université Libre de Bruxelles 
(CIERL en CIRHIBRU) en de K.U.Leuven 
(KADOC), met de financiële inbreng van beide 
Academies, het FNRS en het FWO-Vlaanderen. 
Zowel de Franstalige als de Nederlandstalige 
jezuïetenprovincie verleende haar steun 
aan de wetenschappelijke bijeenkomst, die 
onder de leiding stond van Alain Deneef, een 

Onderzoek



15

oud-leerling van het Collège Saint-Michel te 
Brussel.

Schrikte de omvang op het eerste gezicht af,  
toch was het een boeiend colloquium.  
De totaalindruk was die van overweldiging, 
die van een caleidoscopisch beeld van de 
verscheiden activiteiten van vierhonderd jaar 
jezuïeten op drie niveaus, namelijk de theater- 
cultuur en mises-en-scène, de kennisinfra-
structuur en -distributie en tot slot de politiek-
maatschappelijke en sociaal-religieuze inter-
actie met stad en samenleving. Het fascineert 
hoe de Brusselse jezuïeten in hun educatieve 
activiteiten zeer overdacht, haast strategisch 
te werk gingen. Daarbij hanteerden ze een 
mentaal totaalconcept waarin religieus-
mentale, architectuur- en kunsthistorische, 
naast pedagogische opvattingen op elkaar 
inhaakten. Een goed voorbeeld daarvan was 
de integratie van beeld en iconografie als een 

instruerend middel van kennisoverdracht en 
tegelijk als een stimulering van de creativiteit. 
De aldus door hen gevormde leerlingen  
ontvingen een eigentijdse totaalopvoeding 
(zo besteedde de Ratio Studiorum bijvoor-
beeld evenveel pagina’s aan muziek als aan 
wiskunde of geometrie). 

Voor de contemporaine historicus kwamen 
er tal van interessante thema’s aan bod. Naast 
onderhoudende onderwerpen als de voorstel-
ling van de jezuïeten in karikaturen en de pro-
cessen wegens erfenisbejaging in de negen-
tiende eeuw, was er aandacht voor hun rol in  
de Société Scientifique of voor de afstand die  
ze om strategische redenen van het Hof namen  
(nooit vervulde een jezuïet de rol van officiële 
hofaalmoezenier). Ze hielden zich ver van het 
rexisme (in tegenstelling tot een deel van de 
leerlingen) en het fascisme; er zijn hun diver-
gente opinies in de koningskwestie. Op het 
colloquium werd ook hun rol in het stichten 
of begeleiden van vrouwelijke congregaties 
tijdens het negentiende-eeuwse religieuze 
reveil belicht, alsook hun sociaal gerichte pas-
toraal onder de volksklassen en de kleine zelf-
standigen. Er was ook interesse voor de meer 

Illustratie: de retorica van 1864 van het Sint-Michiels-
college van de jezuïeten in Brussel, met rechtstaand 
tweede van rechts de latere katholieke voorman 
Arthur Verhaegen. Een foto uit het Archief Lammens-
Verhaegen.

Geïntegreerde moderniteit



16

recente ontwikkelingen, bijvoorbeeld voor de 
activiteiten van de vormingsinstelling Lumen 
Vitae en het gelijknamige tijdschrift.

Het colloquium leerde ook - voor zover het 
nog zou bestaan - dat we af moeten van 
het beeld van de jezuïeten als een coherent, 
monolithisch blok. In werkelijkheid vorm-
den ze een microkosmos waarin zowat alle 
spanningen in de (katholieke) wereld en de 
(Belgische) samenleving werden weerspiegeld. 
Jezuïeten stonden soms lijnrecht tegenover 
elkaar, bijvoorbeeld inzake de graad van afwij-
zing of openheid ten aanzien van de moder-
niteit. Maar het meest kenmerkende was 
misschien wel de vaststelling dat ze de moder-
niteit (de moderne wetenschap en technie-
ken, het moderne mens- en wereldbeeld, de 
moderne communicatietechnieken, moderne 
tendensen als de feminisering van de religie, 
de wending van de kerk naar de volksklassen) 
haast consciëntieus volgden en integreerden 
in hun (onderwijs)activiteiten. Interessant is 
hier de grote continuïteit die blijkt tussen het 
ancien régime en de postconcordataire perio-
de (na 1801). Die angstvallige integratie was  
tegelijk met de haast legendarische afwegen-
de prudentia een belemmering om een heuse 
dialoog aan te gaan met de moderniteit.  
Het ging dus meer om integratie dan om  
confrontatie of accommodatie, meer om het 
handhaven van een katholieke identiteit en 
opvoedingsproject dan om adaptatie. Ook de 
handelingen van dit tegelijk veelzijdige en 
immense colloquium zullen worden gepubli-
ceerd.

Bezielde zorg

Op vrijdag 8 december 2006 organiseerden 
de Nederlandse collega’s van Echo (Netwerk 
historisch onderzoek naar religie en sekse) 
in Nijmegen een studiedag onder het thema 
“Zusters en diaconessen in de ziekenhuis- 
verpleging in Nederland en Vlaanderen”.  
De bijeenkomst bestudeerde op welke wijze 

religieus geëngageerde vrouwen in de zieken-
huisverpleging stonden, hoe hun opleiding en 
inzet verliepen, welke accenten ze legden in 
beheer en leiding van de instellingen. De meer 
dan vijftig aanwezigen konden vernemen 
hoe de aanpak van de katholieke religieuzen 
en hun protestantse ‘zusters’, de diaconessen, 
in se niet zoveel verschilde. Beide groepen 
van religieuze vrouwen werkten in de negen-
tiende en een flink deel van de twintigste 
eeuw binnen een strikt mentaal en organisa-
torisch kader waarbinnen de moderniteit niet 
omarmd, maar wel geïntegreerd werd. 

Wat wel duidelijk verschilde, was de maat-
schappelijke constellatie waarbinnen de 
katholieke vrouwelijke religieuzen in België 
en Nederland functioneerden. De Belgische 
religieuzen blijven tot op de dag van vandaag 
actief in de openbare ziekenhuizen als gevolg 
van het doorleven van het napoleontische 
statuut van de hospitaalcongregaties (1809) in 
het aanvankelijk unionistische België van 1830. 
Meer dan hun Nederlandse zusters, werden de 
Belgische congregaties aldus geconfronteerd 
met evoluerende visies op geneeskunde en 
verzorging en werden ze dankzij het (vrijzinni-
ge) artsenkorps in de openbare ziekenhuizen 
gedwongen zich sneller te professionaliseren 
(bijvoorbeeld de vereiste van een minimum-
opleiding/attestering op het einde van de 
negentiende eeuw). 

Het boeiende was dat de lezingen (van onder 
anderen Cora van der Kooij en Mart van 
Lieburg) werden aangevuld met getuigenis-
sen van bijvoorbeeld zuster Marie-Thérèse  
Van Meerbergen, die met medewerking van 
zuster Lucie Belderbos de wereld van de 
Belgische gasthuiszusters-augustinessen evo-
ceerde. Het was een interessante studiedag. 
Jammer was dat de discussies door de uitge-
lopen tijd niet echt doorgingen. Ook de refera-
ten van deze dag worden naar goede traditie 
door Echo gepubliceerd.

Jan De Maeyer

Onderzoek


