NIEUWSBRIEF

i 01]02/03/04|05(06]07[08|09[10{11]12]2007

Documentatie- en Onderzoekscentrum
voor Religie, Cultuur en Samenleving

Interfacultair centrum K.U.Leuven




Waarde lezer

Tot 31 maart 2007 loopt in de pandgangen van KADOC de tentoonstelling De plaats en het
moment. Gustaaf Drossens (1892-1962): pater-scheutist en fotograaf.

Deze tentoonstelling, een gezamenlijke realisatie van het Lokerse stadsarchief en KADOC,
brengt een ruime selectie uit het fotografische oeuvre van Gustaaf Drossens. Deze Lokerse
scheutist heeft in de eerste helft van de 20ste eeuw met zijn passie voor de fotografie heel wat
historische momenten vastgelegd. Tijdens de Eerste Wereldoorlog verbleef hij aan het lizer-
front en maakte hij er markante opnamen. In de jaren 1920-1940 was hij missionaris in het
toenmalige Belgisch Congo en ontpopte hij zich als missiefotograaf. Na de Tweede Wereld-
oorlog documenteerde hij het religieuze en sociaal-culturele leven van zijn geboortestad.

Zijn foto’s geven een indringend beeld van wat een oorlog met zich kan meebrengen, bieden
een kijk op het (missie)leven in een kolonie en leggen de ziel van een provinciestadje bloot.
Bovendien zeggen ze alle ‘iets’ over hun maker/verzamelaar Gustaaf Drossens.

De tentoonstelling is elke werkdag van 9 tot 17 uur gratis toegankelijk en op zaterdag van
9 tot 12.30 uur; gesloten op 2 en 3 februari. Info: http://kadoc.kuleuven.be.

Werkten mee aan dit nummer / Lieve Claes / Johan Decavele / Jan De Maeyer / Jo Luyten /
Luc Vints

Vormgeving / Alexis Vermeylen

Druk / Peeters, Herent

Verschijnt tweemaandelijks / wordt op aanvraag kosteloos toegezonden

Kantoor van afgifte / 3000 Leuven 1

Verantwoordelijke uitgever / Emiel Lamberts / Schoonzichtlaan 52 / B- 3020 Herent

KADOC / Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving
Adres /Vlamingenstraat 39 / B - 3000 Leuven

Telefoon /+32(0) 16 323500 Fax/+32(0) 16 323501

E-mail / postmaster@kadoc.kuleuven.be Internet / http://kadoc.kuleuven.be

Giften voor KADOC / kunnen worden overgemaakt op rekeningnummer 734-0194177-89 van de
KU.Leuven met vermelding ‘400/0000/53084 gift KADOC" Vanaf 30 euro wordt een fiscaal attest
bezorgd.

Uw steun voor de realisatie van het nieuwe erfgoeddepot in Heverlee blijft ook erg welkom.
Inlichtingen over de modaliteiten van het bouwfonds vindt u in een speciale brochure die u op
eenvoudige aanvraag wordt toegezonden. U kunt natuurlijk ook rechtstreeks het bouwfonds steu-
nen via een overschrijving op rekeningnummer 734-0194177-89 van de K.U.Leuven met vermel-
ding ‘400/0000/49448 gift KADOC' Ook daarvoor wordt vanaf 30 euro een fiscaal attest bezorgd.

Cover: een foto door pater Drossens in de jaren 1920 genomen in Belgisch Congo.



12

'—"_"____._"_"f',‘ﬂj"'?‘\"\'._l.',."________________________
Wyl e ¥

Een abdij met geschiedenis
Eindelijk een boek over de Oude Abdij van Drongen

Zusters van Barmhartigheid en broeders xaverianen
Provincialaatsarchieven

Vier colloquia op een rij
Geintegreerde moderniteit




Een abdij met geschiedenis

Wie met de geschiedenis van Gent bezig is,
kent heel goed de grote stadsabdijen van
Sint-Baafs en Sint-Pieters, allebei gesticht door
Sint-Amandus in de zevende eeuw. De laatste
dertig-veertig jaar zijn daar veel boeken en
artikels over verschenen en ook enkele grote
tentoonstellingen aan gewijd. Wat een con-
trast met die derde grote abdij in het Gentse,
die van Drongen. In geen enkele geschiedenis
van de stad wordt ze zelfs maar genoemd,
met uitzondering misschien van enkele lijnen
over de vernielingen tijdens de Beeldenstorm
van 1566 en over de textielfabriek die Lieven
Bauwens er tijdens de Franse tijd oprichtte.
Drongen is (of was tot vandaag) dus een
grote onbekende. Men mag zelfs stellen dat
beroepshistorici het onderzoek volledig over-
lieten aan lokale heemkundigen.

Het werd dus hoog tijd dat ook de academi-
sche wereld belangstelling kreeg voor die
witte vlek in de Gentse geschiedenis. Nu ligt er
een kanjer van een boek voor. Niet minder dan
22 auteurs hebben zich een paar jaar ingegra-
ven in het verleden van de abdij van Drongen.
Ze hebben veel nieuw materiaal boven gespit
over het bewogen reilen en zeilen ervan, over
waarheid en fictie.

In de twaalfde-dertiende eeuw hebben de
abdijkanunniken daarover adembenemende
verhalen geschreven. Het heette dat in een ver
verleden koning-jager Basinus in Drongen
niet minder dan drie kerken had opgericht.
Zijn blindgeboren dochter Aldegonde, een
amazone, kon bij een bezoek daaraan plots
zien. Er werden zelfs relikwieén vereerd van
die twee legendarische figuren, maar ze gin-
gen tijdens de Beeldenstorm verloren.

Een andere legende schreef de stichting toe
aan Amandus. Dat zou gebeurd zijn in 606, dus
lang voor die Aquitaanse zendeling omstreeks
630 de Sint-Pieters- en de Sint-Baafsabdij in
Gent stichtte. Maar Amandus was in 606 nog
maar zeventien jaar oud! Al die stichtingsver-
halen worden naar de prullenmand verwezen
als louter propaganda, enkel bedoeld om Sint-
Pieters en Sint-Baafs (die overigens ook niet
vies waren van uitgevonden stichtingsdata en
relikwieén) in ouderdom te overtreffen.

Wat is er dan wel historisch te funderen?

Vast staat dat in of omstreeks 915 de Vlaamse
graaf Boudewijn Il in Drongen een kapittel van
seculiere kanunniken oprichtte in de collegiale
Onze-Lieve-Vrouwkerk. De overbrenging uit
het naburige Merendree van de stoffelijke res-
ten van Sint-Gerolf, een jonge knaap die in de
achtste eeuw was vermoord, zorgde voor een
toeloop van vereerders. De relikwiekast en het
beeld van Sint-Gerolf zijn nog steeds te zien in
de parochiekerk.

Ruim twee eeuwen na de stichting van het
grafelijke kapittel verschijnt Iwein van Aalst
op het toneel. Die rijke edelman had in 1136
een kleine gemeenschap van reguliere kanun-



niken opgericht in Zalegem bij Vrasene,
maar twee jaar later bracht hij ze van die
godvergeten plek over naar Drongen, waar-
van hij immers eveneens de heer was, in de
buurt van de toenmalige ‘wereldstad’ Gent.
Het daar bestaande seculiere kapittel werd
dus omgevormd tot een gemeenschap van
reguliere kanunniken die - net zoals voor-
heen in Zalegem - leefden volgens de regel
van Augustinus en naar de gebruiken van de
norbertijnenabdij van Prémontré bij Laon in
Picardié. 1138 is dus het officiéle stichtingsjaar
van de norbertijnenabdij in Drongen.

Iwein zorgde voor voldoende inkomsten door
veel grondbezit te schenken, woeste gronden
in polders en veengebieden die door of op
last van de kanunniken ontgonnen en als
heuse uitbatingen werden geéxploiteerd, vaak
met zogenoemde pacht- of uithoeven.

Het prachtige natuurgebied Drongengoed

lllustratie: een norbertijn van Drongen in koorkledij
tildens de 18de eeuw [Gent, Universiteitsbibliotheek]

De Oude Abdij van Drongen

te Ursel is daar tot vandaag een restant van.
Tevens bezaten, of bedienden, de Drongense
witheren niet minder dan twaalf parochies, die
op hun beurt een flinke bron van inkom-

sten betekenden. De herinnering daaraan
houdt men bijvoorbeeld tot op heden nog
zeer levendig in het kerkje van het vroegere
Pauluspolder, nu Stoppeldijk in Zeeuws-
Vlaanderen.

Ups en downs

Met ups en downs, vaak geteisterd door het
oorlogsgeweld waarin de naburige stad Gent
zich zo graag profileerde, verliepen de eeuwen
nochtans zonder al te veel blijvende malheurs
voor de gemeenschap. Die telde constant
zo'n 32 kanunniken.’Kerken’ en werken, lezen
en schrijven, zo brachten ze hun dagen door.
Volgens de bewaard gebleven gegevens was
de culturele uitstraling eerder aan de magere
kant, alleszins als men Drongen vergelijkt

met de twee Gentse abdijen of met de grote
norbertijnenabdijen in Brabant als Tongerlo,
Averbode, Grimbergen en Park in Heverlee.

In het midden van de zestiende eeuw kwam
daarin een kentering. De abten Gillis en Lieven
Baers lieten het kerkkoor nagenoeg volledig
herbouwen en vervolgens schitterend inrich-
ten en versieren en van prachtige glasramen
voorzien. Maar dat werk was nog verre van af,
toen in de zomer van 1566 het noodlot toe-
sloeg.Na op 22 augustus van dat jaar alle ker-
ken, kloosters en kapellen in hun eigen stad te
hebben geschonden, zetten de Gentse beel-
denstormers de volgende dag, op 23 augustus,
hun vernielingswerk voort in Drongen.

Ze deden dat zo grondig dat er maar erg
weinig handschriften, rekeningen, boeken en
kunstobjecten bewaard zijn gebleven.

Dat verklaart mee waarom het zo moeilijk is
de middeleeuwse geschiedenis van de abdij
te reconstrueren. In die penibele dagen van de
calvinistische revolte stelde ook de bevolking
van Drongen zich uitgesproken vijandig op



Publicatie

tegenover de witheren. Ze zouden geldwolven
zijn en uitbuiters van de arme landlieden.

Na het herstel van de rust door de hertog van
Alva, toog de gemeenschap vol goede moed
aan het werk om de gehavende abdij weer te
laten functioneren.In 1578 begon de miserie
echter al opnieuw. De nieuwe calvinistische
machthebbers van Gent beslisten dat de abdij
van Drongen - zoals alle andere kerkelijke
instellingen in de buurt - voorgoed moest
verdwijnen. Leeggeroofd en op enkele lut-
tele overblijfselen na gesloopt, leek Drongen
definitief aan zijn einde gekomen. Na de her-
overing van Gent door de hertog van Parma
in 1584, waarna onmiddellijk het katholicisme
als enige toegelaten godsdienst werd hersteld,
was de toestand van de communauteit in

alle opzichten lamentabel. Bij gebrek aan een
volwaardige abdij vestigden de overgebleven
witheren zich in hun refuge in Gent in de
Lange Steenstraat en bouwden er mettertijd
hun Drongenhof uit tot een klein kloostertje.

lllustratie: de Oude Abdij ca. 1840, een aquarel van
jezuietenbroeder Quartier [Heverlee, Archief Vlaamse
Jezuieten]

Tegen het midden van de zeventiende eeuw
was de stabiliteit binnen de gemeenschap
hersteld en werden alle beschikbare financiéle
middelen ingezet om het klooster in Drongen
zelf te herbouwen.Toen het werk eindelijk
klaar was, trokken 31 witheren op zondag

7 september 1698 naar hun nieuwe abdij.

Een volle eeuw konden ze daar tamelijk onge-
stoord profiteren van de nazinderende luister
van de katholieke Contrareformatie.

Een abdij met een verleden

Weliswaar in heel andere omstandigheden
bracht de Franse overheersing op het eind
van de achttiende eeuw een onthutsende
herhaling van wat zich in de calvinistentijd
had afgespeeld.Op 1 januari 1797 werden de
kanunniken, toen 36 in getal, simpelweg uit
hun abdij verdreven. Na ruim zes en een halve
eeuw kwam nu definitief een einde aan het
norbertijner kloosterleven in Drongen. Hoe
dramatisch dat kantelmoment ook moet zijn
geweest, de daaropvolgende geschiedenis van
Drongen - dus vanaf de Franse tijd en vervol-
gens na de Belgische onafhankelijkheid - over-



stijgt verre de lokale dimensie die het gebouw
an sich tot dan had gehad.

Vooreerst is er de onderneming van Lieven
Bauwens. Hij kocht de abdij van de Franse
staat en richtte er in 1801 een katoenspinnerij
op. Zelf vestigde hij zich met zijn levensgezel-
lin in het voormalige abtshuis. Op het hoog-
tepunt draaiden er in Drongen 17.500 spillen
en werkten er 415 spinners, waarschijnlijk
nog aangevuld met vrouwen en kinderen.
Bauwens had plannen om nog eens 1400
‘mule jenny’s, spinmolens, te laten bouwen,
maar vanaf 1807 sloeg de crisis toe in de
katoennijverheid.In 1811 probeerde hij nog
een mechanische vlasspinnerij te installeren.
Maar dat mislukte en ook zijn plannen om
Drongen om te vormen tot een heus indus-
trie- en arbeidersdorp zijn nooit doorgegaan.

Vervolgens is er de jezuietenopleiding in
Drongen, van 1837 tot omstreeks 1960.

Het boek gaat gedetailleerd in op de spiritua-
liteit en de theologie die de jezuieten tijdens
hun vorming werden bijgebracht, iets wat dus
de hele voormalige en huidige jezuieten-
gemeenschap van Vlaanderen en Belgié
aangaat.Tot degenen die in Drongen hun
opleiding genoten, behoorde onder meer de
ler William Doyle, tegelijk bewonderd asceet
en onvermoeibaar pastor te midden van
fabrieksarbeiders, schippers en soldaten aan
het front. Ook de Chileen Alberto Hurtado,
die in de jaren 1950 in zijn thuisland talrijke
opvangtehuizen voor straatkinderen, verwaar-
loosde bejaarden en mentaal gehandicapten
oprichtte en die vorig jaar heilig werd ver-
klaard, verbleef voor zijn opleiding in Drongen.
Dat was ook het geval voor de classicus Emile
De Strycker, onder meer in de jaren 1960 de
man die de faculteit letteren en wijsbegeerte
van de UFSIA uitbouwde.

De derde factor die de lokale dimensie over-
stijgt, zijn de beroemde - of beruchte? - retrai-
tes voor de katholieke lekenelites uit adellijke
en hogere burgerkringen (uiteraard enkel

mannen), retraites die in heel Vlaanderen en
Belgié stuwing hebben gegeven aan de krach-
tige katholieke speerpuntactie in de klerikaal-
liberale strijd van de negentiende eeuw.

De charismatische figuur van pater Adolphe
Petit heeft daar diepe sporen nagelaten.
Vanaf omstreeks 1900 werden de retraites
opengesteld voor specifieke doelgroepen uit
alle maatschappelijke geledingen (en sinds
het interbellum ook voor vrouwen).

Als vierde element met een uitzonderlijke
betekenis kan de huiskapel worden genoemd,
een neogotisch schrijn naar ontwerp van
baron Jean-Baptiste Bethune en ongetwijfeld
een van de hoogtepunten van de neogotiek in
Belgié. Ze biedt een zeldzaam gaaf staaltje van
jezuieteniconografie, een prachtig voorbeeld
van de samenhang tussen architectuur, figura-
tieve muurschilderingen, glasramen, beelden
en altaren en mag gerust gelden als een voor-
beeld van neogotische totaalkunst, een uniek
mariaal en ignatiaans zingeheel.

De definitieve doorbraak van de moderniteit
omstreeks 1960 deed het rijke jezuietenleven
in Drongen stokken. Er werden verschillende
initiatieven genomen om het huis een zinnige
nieuwe bestemming te geven, onder meer
opnieuw als retraitecentrum en ook met het
pluralistische experiment van de volkshoge-
school De Sirkel. Met de omvorming in 1988
tot een multifunctioneel religieus en cultureel
gericht centrum in ignatiaanse geest ving dan
de huidige fase aan.

Het boek heeft niet alleen een rijke inhoud,
het is bovendien verlucht met schitterende
miniaturen, nooit eerder gepubliceerde docu-
menten, reproducties van het kunstpatrimo-
nium, mooie binnen- en buitenzichten en vele
aandoenlijke foto’s, ook van novicen, paters
en retraitanten. U kan de publicatie via de
KADOC-website bestellen.



Erfgoed

Zusters van Barmhartigheid en broeders

xXaverianen

Provincialaatsarchieven

Zusters van Barmhartigheid

De congregatie van de zusters van Barmhar-
tigheid is een Oost-Vlaamse kloostergemeen-
schap van diocesaan recht, opgericht in 1845
tijdens het religieuze reveil na de Belgische
onafhankelijkheid. De religieuzen zijn actief
in onderwijs en verzorging. De congregatie
ontplooide missionaire activiteiten in Congo
en Algerije. Sedert 1853 zijn zusters van
Barmhartigheid werkzaam in Nederland, voor-
namelijk in de psychiatrische verpleging.

In de jaren 1950 bereikte de congregatie haar
hoogtepunt wat ledenaantal en apostolaats-
werken betreft.

Op bestuurlijk vlak werd de congregatie in de
jaren 1950 in een Belgische en Nederlandse
provincie opgesplitst. Voorheen werden alle
zustergemeenschappen bestuurd door een
algemene overste in het moederhuis in Ronse.
Door het feit dat de vestigingsplaats van de
generale overste in de jaren 1950 dezelfde
bleef als de zetel van de provinciale overste
van de Belgische provincie, m.n. Ronse, werd
de bestuursmacht van die laatste eerder
beperkt tot het toewijzen van apostolaats-
taken en visitaties in de diverse filiaalhuizen.
Tijdens het Algemeen Kapittel van 1968-1969
werd geopteerd voor de loskoppeling van
generaal en provinciaal bestuur in Belgié.

Op 30 december 1968 verkreeg de Belgische
provinciale overste haar eigen specifieke wer-
kingsveld. Om de drie jaar roepen de regeren-
de provinciale overste en haar Provinciale Raad
een provinciaal kapittel samen waarin de toe-
stand van de congregatie wordt besproken en
de provinciale statuten worden geévalueerd.

Het archief dat de Belgische provincie van de
zusters van Barmhartigheid overdroeg, is dus
van recente datum.Wie interesse heeft in het
aanpassingsproces van de religieuze instituten
aan de postconciliaire omstandigheden, vindt
ongetwijfeld zijn gading in de talrijke dossiers.
Zo tonen de bundels met omzendbrieven van
de provinciale overste (1969-1996) een staal-
kaart van het religieuze leven van een Belgisch
kloosterinstituut tijdens de voorbije dertig
jaar. De bescheiden met betrekking tot het
functioneren van de Provinciale Raad (1968-
1996) vormen een interessante aanvulling.

Illustratie: moeder Dominica, overste van de zusters
van Barmhartigheid ca. 1880. Een foto van Charles
D’Hoy uit het archief van de zusters.



¥

5




Ook de dossiers van de diverse provinciale
kapittels (1969, 1974, 1980, 1986, 1993) bieden
een kijk op de evolutie van een religieus insti-
tuut in de nadagen van het tweede Vaticaans
concilie (1962-1965) en op de aanpassing van
de congregatie aan de veranderde en gesecu-
lariseerde omgeving.

De lokale vorser, geinteresseerd in het reilen
en zeilen van de kloostergemeenschap in zijn
eigen parochie, treft in de archiefbescheiden
van het Belgische provincialaatsarchief van de
zusters van Barmhartigheid voldoende stof
aan voor de ondersteuning van zijn verhaal.
Zo vormt de briefwisseling tussen de provin-
ciale overste en de plaatselijke oversten,
gecombineerd met de verslagen van de ver-
gaderingen van de lokale oversten, een ideale
inlichtingsbron voor de lokale geschiedenis.
Het archief bevat immers tal van huisarchie-
ven van al dan niet opgeheven filialen en
apostolaatswerken, onder andere De Samari-
taan (Nukerke), Onze-Lieve-Vrouw van Bijstand
(Zandvliet), Hamme Sint-Anna, Jericho
(Nukerke), Technisch Instituut Sancta Maria
(Ronse), Instituut Sint-Elisabeth voor Verpleeg-
kunde (Ronse), Kindertehuis Sint-Vincentius
(Maarkedal), Sint-Gertrudis (Wetteren), Sint-
Jozef (De Klinge), school en provincialaat
(Nukerke), Lede, Hijfte, Heldergem, Sanatorium
Sint-Leonardis (Louise-Marie), Sint-Hermes-
kliniek (Ronse), Bilzen, Laarne, Kruibeke, Grote-
Spouwen, Sint-Antoniuscollege (Ronse),
Zulzeke, Zele-Durmen, Beverst, Ename, Sint-
Martens-Laarne, Rozenaken en Bachte-Maria-
Leerne. Die archiefbescheiden bevatten
informatie over de school- en verzorgingsin-
stellingen en de daaraan verbonden klooster-
gemeenschappen.

Samen met het bestuursarchief van de pro-
vinciale overste droeg ook de provinciale eco-
nome haar archiefbescheiden over. De bouw-
historicus komt eveneens uitgebreid aan zijn
trekken, dit dankzij de overdracht van tal van
bouwdossiers.

De grondwettelijke vrijheden van godsdienst,
onderwijs en vereniging boden, net zoals in
het geval van de zusters van Barmhartigheid
in Ronse, ook in Brugge de kans tot ontplooi-
ing van een nieuwe religieuze gemeenschap.
De congregatie van de broeders van Sint-
Franciscus Xaverius ontstond in 1839 oorspron-
kelijk als missiecongregatie, maar bood op
vraag van de Brugse bisschop een antwoord
op lokale onderwijsnoden. In de provincie
West-Vlaanderen werd een netwerk van
onderwijsinstellingen uitgebouwd, met het
Sint-Franciscus-Xaveriusinstituut in Brugge als
paradepaardje. Stichtingen volgden in Wervik
(1866), Houthulst (1874), Zedelgem (1905),
Heist (1906) en Knokke (1926).In Limburg
kenden de broeders een stichting in Hamont
(1855). De xaverianen streken neer in
Engeland en Amerika en openden er gere-
nommeerde onderwijsinstituten. In de twin-
tigste eeuw werden missies gestart in Congo,
Oeganda en Kenia.Tot 1931 was de congre-
gatie van diocesaan recht en viel ze onder de
jurisdictie van de bisschop van Brugge. Daarna
kregen de broeders het pauselijk recht.

In 1875 werd de broedercongregatie van Sint-
Franciscus Xaverius in drie zelfstandige pro-
vincies opgedeeld.Voortaan stond een provin-
ciale overste aan het hoofd van een Belgische,
een Engelse en een Amerikaanse provincie.
Die structuur werd sindsdien nauwelijks gewij-
zigd. Pas bij aanvang van de jaren 1960 werd
de Amerikaanse provincie opgedeeld in de
Sint-Jozefprovincie en de provincie van het
H.-Hart. In 1976 kreeg de Engelse provincie
het statuut van regio en sindsdien ressorteert
ze direct onder de generale overste.

Het generaal archief werd in 2000 vanuit
Twickenham (Verenigd Koninkrijk) bij KADOC
in bewaring gegeven. Het archief van het
provinciaal bestuur van de Belgische huizen
volgde in november 2005. Het bevat voor

tal van onderzoeksdomeinen interessant



@ preirce vmlrlﬂl\lm ajourd bui 1-Tnsttut S pmmu

X
s Higprbaten bl Constimaon
= DoTmiere rmigsion bes Vs

}mmmbllmlmumnm TP p—
Tesbangn e prmfe aison @ g v isoil.

«aison be Direston (Lancashire
ke b e hneom Ve o s ot
reriaon rls Fonhaten r s Dbt Or Toeds (1hastags. ol
, T e vmmt Swmer Gl of i @ s periiie per
e B syl s s e s Congrigaion
i 01 (s e e ronimi =
i Cbapitre Gl
e ot b X e taa X T ———

¥ i 20 )r\mmlmmm Supmar ¢ romal

Quainim Gl
575 Ttsn Xl o e Tavigme e & o, o0 Caguantenarr

- 20 omatn b Congiga

5 Juin. Cinquenimen b (2 foudation b la CONGIRANOR. < scmmmmmed

materiaal.Voor de hele twintigste eeuw biedt
het een overzicht van de activiteiten van de
broedercongregatie en dat zowel op macro-
niveau (het bestuurlijk-provinciale) als op
microniveau (het individuele broederleven).
Het archief bevat enkele uitzonderlijk goed
bewaarde reeksen. Zo omvat de reeks provin-
ciale omzendbrieven (1938-2001) een 54-tal
omslagen met berichtgeving over het religieu-
ze en dagelijkse leven van de diverse klooster-
gemeenschappen. Ook de briefwisseling tus-
sen de Belgische provinciaal en zijn generale
overste werpt een interessant licht op de
onderlinge verhouding en de wisselwerking.
De dossiers met bescheiden over de provin-
ciale kapittels geven op treffende wijze de
bekommernissen van het provinciaal bestuur
weer. Andere reeksen laten de individuele
broeders aan het woord. Zo omvat de reeks
briefwisseling die de provinciaal met diverse

lllustratie: prent naar aanleiding van de vijftigste ver-
jaardag van de stichting van de broeders xaverianen in
1889, met links stichter Theodoor Rijken.

Provincialaatsarchieven

medebroeders voerde in totaal 66 omslagen.
Een andere reeks documenteert de actieradius
van de congregatie en behelst alle briefwisse-
ling van de provinciale overste met derden.
De 47 omslagen bestrijken de periode 1930-
1984.

Het archief van de Belgische provincie van

de broeders van Sint-Franciscus Xaverius telt
ook archiefdossiers uit de nalatenschap van
individuele broeders. Daarbij zijn heel wat
egodocumenten, onder andere het dagboek
van broeder Grégoire over de wederwaardig-
heden tijdens de Tweede Wereldoorlog en

het dagboek van broeder Albert Devos (1958).
Vermeldenswaard zijn de bijzonder gedetail-
leerde dagboeken van broeder Adrian De Vos.
Nauwgezet schreef die zijn activiteiten neer
(verslagen van voetbalmatchen, fietstochten,
lesopdrachten, school- en wereldnieuws enzo-
voort). Het archief dat broeder Tillo (Jan)

De Vadder naliet, is van buitengewone waarde
voor wie zich wil verdiepen in de geschiedenis
van de congregatie. In de uitgebreide onder-
zoeksdossiers - een honderdtal! - treft men
notities en documentatie aan over de stich-
tingsgeschiedenis van de gemeenschap en
stichter Theodoor Rijken (1797-1871).

Ook het archief van de Brugse xaverianen
bevat bestanden van al dan niet opgeheven
kloosters en apostolaatswerken, bijvoorbeeld
Sint-Franciscus-Xaveriusinstituut (Brugge),
Sint-Xaverius (Houthulst), Sint-Jan Berchmans
(Leuven), Heilig Hart (Torhout), Sint-Jozef
(Heist), Sint-Leo (Zedelgem), Sint-Bernardus
(Knokke), Sint-Jan Berchmans (Moerkerke) en
Sint-Michiels (Brugge).

Zowel het provincialaatsarchief van de zusters
van Barmhartigheid als dat van de broeders
xaverianen is ontsloten aan de hand van een
plaatsingslijst die te consulteren is op
<www.odis.be>. Beide archieven zijn toegan-
kelijke na toestemming van de bewaargever.



Vier colloquia op een rij

Het eerste colloquium,“The Human Body.
Religion and the Visual Arts, werd op

10 november 2006 door het Lieven
Gevaertcentrum voor de studie van fotografie
en visuele kunsten van de K.U.Leuven geor-
ganiseerd in het kader van de tentoonstelling
“Mens. Het verhaal van een wonde” (CRKC).
Het werd een inhoudelijk en visueel wervelen-
de bijeenkomst, vol interessante en verrassen-
de inzichten. Al moet gezegd dat de factor
religie in een aantal lezingen toch wel wat

ver te zoeken was, soms op het eerste gezicht
zelfs geen referentiekader vormde. Religie was
wel heel duidelijk aanwezig in de openingsle-
zing van Jan Koenot S.J. (Centre Sévres, Parijs),
die onder andere inging op de visuele kunsten
en hun potentieel helende factor voor de
zinzoekende mens. Zijn stelling was dat op
een ogenblik dat de grote Bijbelse verhalen
hun aantrekkingskracht verliezen - “le sacré
est muet” -, de visuele kunsten, en zeker de
visuele voorstelling van het lichaam, de mens
met indringende waarheden en vragen kun-
nen confronteren. De hedendaagse belang-
stelling voor het lichaam houdt daarom geen
armoede aan betekenisgeving in, maar kan
juist betekenis aanreiken. Zoals Pol Moyaert

ook aangaf in de tentoonstellingscatalogus
Mens, kan contemplatie over het beeld juist
solidariteit met de andere opwekken.

Het colloquium maakte een boeiende tijds-
wandeling door de interactie kunst, religie

en gender. Diane Apostolos-Cappadona
(Georgetown University, Washington) illus-
treerde hoe kunst de reflectie vormt van de
socialisering van het christendom in de
samenleving en hoe gendergebonden bij-
voorbeeld de Mariavoorstellingen zijn.Voor
Ralph De Koninck (UCL) is de kunst van het
verbeelde lichaam de metafoor van de incar-
natie. Enigszins in diezelfde lijn sprak Catrien
Santing (Universiteit Groningen) over de
verschuivingen in de gehanteerde metafo-
ren.Vanaf de renaissance werd de overgang
gemaakt van de verering van heilige lichamen
(relieken) naar de groeiende fascinatie van de
mens voor de anatomie van het lichaam, tot
de huidige belangstelling voor het lichaam
op zich. Daarbij wordt het lichaam aangezien
als een “kiss of life” Regina Ammicht-Quinn
(Universitat Tibingen) stelde in haar uiteen-
zetting - de overeenkomst met de lezing

van Jan Koenot was opvallend - hoe in de
Bijbel God spreekt en gehoord wordt, ter-

wijl de hedendaagse mens God niet langer
hoort, maar misschien wel ontwaart en ziet.
Kunst is voor de spreekster als een spiegel
van spiritualiteit, het lichaam het reflectie-
kader. Confronterend waren de beelden van
Morphing die Ingrid Van Hecke (K.U.Leuven)
en Ann-Sophie Lehmann (Universiteit Utrecht)
lieten zien van mensen zonder mond en ogen,
zonder mogelijkheden van contact. Het collo-
quium bood alleszins stof tot reflectie en met
de organisatoren Hilde Van Gelder en Barbara
Baert (beiden K.U.Leuven) kunnen we maar
hopen dat de handelingen een even inhoude-
lijk als visueel pareltje mogen worden.



Met het colloquium “Wereldvisie en wereld-
wijsheid. Wisselwerkingen tussen levensbe-
schouwing, ideologie en strategie, 1750-2000"
wilden de collega’s en leerlingen van de
Leuvense hoogleraar Emiel Lamberts hem op
16-18 november 2006 huldigen ter gelegen-
heid van zijn emeritaat. Zoals medeorganisator
Vincent Viaene (BOF-K.U.Leuven/MoSa) het bij
de openingszitting treffend verwoordde, wilde
het colloquium in eerste instantie ingaan op

de geschiedenis van het ultramontanisme

en zijn bijdrage tot het concept van de civil
society. Meteen werden ook het wezen en de
grenzen van “de wending van de Kerk naar
het volk”in de loop van de negentiende eeuw
geproblematiseerd. Het colloquium wilde, in



het voetspoor van het onderzoek van Emiel
Lamberts, de moderniteit van dat model van
een volksgerichte kerk op een vergelijkende,
transnationale en zelfs transatlantische wijze
ter discussie stellen. Het politiek katholicisme,
in zijn radicaal - vaak vergeten - democrati-
sche, maar ook meer conservatieve of ‘bewa-
rende’ optiek, werd vergeleken in zijn ont-
wikkelingen in Belgié, Nederland, Duitsland,
Frankrijk, Italié en Latijns-Amerika.

Daarnaast kwam ook het internationalisme
als thema aan bod, en dat niet alleen vanuit
Lamberts’ ondertussen internationaal gere-
puteerde studie van de Zwarte Internationale.
Het ging op het Leuvense colloquium over de
internationale rol van het Vaticaan, de missies
en hun relatie tot het radicaal ultramontanis-
me, de Benelux, de Europese integratie, de rol
van de Verenigde Naties als niet enkel een
forum van overleg tussen naties, maar ook in
hun gedroomde finaliteit van het parlement
van de universele mens.

Boden de meer dan twintig lezingen niet alle
nieuw materiaal, het interessante van het col-
loquium waren de transversale verbanden en
inzichten die werden aangeleverd. Zo kwam
sterk tot uiting hoe op velerlei vlakken kerk en
katholieken de moderniteit trachtten te pare-
ren door ze te integreren of zich moderne ont-
wikkelingen, zelfs het internationalisme, toe te
eigenen (“modernity must be baptised”).

Een goed voorbeeld daarvan is de interna-
tionale rol die de H. Stoel vanaf paus Leo Xl
(1878-1903) opeiste. In de discussies daarover
werd opgemerkt hoe door die integrerende
strategie kerk en religie ook zelf geleidelijk
werden gemoderniseerd en gedemocrati-
seerd. Kerk en katholieken stonden daarbij een
representatieve democratie voor, met andere
woorden men stond sceptisch tegenover de
massa-democratie, argwanend tegenover de
volkssoevereiniteit, het beginsel van de sociale
gelijkheid en het algemeen stemrecht.

Het ging om het streven naar een beheerste
of gematigde moderniteit, alsook democratie.

De representatieve democratie hield ook een
garantie in voor de verdere ontwikkeling van
het subsidiariteitsbeginsel als alternatief voor
een allesomvattende en zorgende staat.

Het colloquium bracht ook aan hoe in de
beheersing van de moderniteit de clerus

(ook in progressieve zin) een rol speelde, hoe
netwerken (ook in het internationalisme) een
belangrijke functie bezaten. Zoals de geinte-
greerde moderniteit een wapen vormde tegen
de radicale moderniteit en dus tegen al te
grote verzelfstandiging van de levenssferen,
zo was vanaf het einde van de negentiende
eeuw en in het interbellum het internationa-
lisme een strategie van de H. Stoel tegen het
ongebreidelde nationalisme. Het colloquium
maakte verder duidelijk hoe ideeén hun eigen
dynamiek bezaten, hoe levensbeschouwing,
ideologie en strategie op elkaar inspeelden.
De handelingen van “Wereldvisie en wereld-
wijsheid” zullen in de internationale reeks
“KADOC Studies on Religion, Culture and
Society” worden gepubliceerd.

Het is haast onmogelijk van een vierdaagse
bijeenkomst waarop 37 lezingen werden
gehouden, een goed overzicht te brengen.
Wat volgt is een poging om de hoofdlijnen
samen te vatten van het colloquium

“Vier eeuwen jezuieten te Brussel; dat van

22 tot 25 november 2006 te gast was in

de Franstalige en Vlaamse Academie voor
Wetenschappen en Kunsten van Belgié.

Het was een gezamen-lijk initiatief van de
Université Catholique de Louvain (Louvain-
la-Neuve), de Université Libre de Bruxelles
(CIERL en CIRHIBRU) en de K.U.Leuven
(KADOCQ), met de financiéle inbreng van beide
Academies, het FNRS en het FWO-Vlaanderen.
Zowel de Franstalige als de Nederlandstalige
jezuietenprovincie verleende haar steun

aan de wetenschappelijke bijeenkomst, die
onder de leiding stond van Alain Deneef, een



oud-leerling van het College Saint-Michel te
Brussel.

Schrikte de omvang op het eerste gezicht af,
toch was het een boeiend colloquium.

De totaalindruk was die van overweldiging,
die van een caleidoscopisch beeld van de
verscheiden activiteiten van vierhonderd jaar
jezuieten op drie niveaus, namelijk de theater-
cultuur en mises-en-scene, de kennisinfra-
structuur en -distributie en tot slot de politiek-
maatschappelijke en sociaal-religieuze inter-
actie met stad en samenleving. Het fascineert
hoe de Brusselse jezuieten in hun educatieve
activiteiten zeer overdacht, haast strategisch
te werk gingen. Daarbij hanteerden ze een
mentaal totaalconcept waarin religieus-
mentale, architectuur- en kunsthistorische,
naast pedagogische opvattingen op elkaar
inhaakten. Een goed voorbeeld daarvan was
de integratie van beeld en iconografie als een

lllustratie: de retorica van 1864 van het Sint-Michiels-
college van de jezuieten in Brussel, met rechtstaand
tweede van rechts de latere katholieke voorman
Arthur Verhaegen. Een foto uit het Archief Lammens-
Verhaegen.

Geintegreerde moderniteit

instruerend middel van kennisoverdracht en
tegelijk als een stimulering van de creativiteit.
De aldus door hen gevormde leerlingen
ontvingen een eigentijdse totaalopvoeding
(zo besteedde de Ratio Studiorum bijvoor-
beeld evenveel pagina’s aan muziek als aan
wiskunde of geometrie).

Voor de contemporaine historicus kwamen

er tal van interessante thema’s aan bod. Naast
onderhoudende onderwerpen als de voorstel-
ling van de jezuieten in karikaturen en de pro-
cessen wegens erfenisbejaging in de negen-
tiende eeuw, was er aandacht voor hun rol in
de Société Scientifique of voor de afstand die
ze om strategische redenen van het Hof namen
(nooit vervulde een jezuiet de rol van officiéle
hofaalmoezenier). Ze hielden zich ver van het
rexisme (in tegenstelling tot een deel van de
leerlingen) en het fascisme; er zijn hun diver-
gente opinies in de koningskwestie. Op het
colloquium werd ook hun rol in het stichten
of begeleiden van vrouwelijke congregaties
tijdens het negentiende-eeuwse religieuze
reveil belicht, alsook hun sociaal gerichte pas-
toraal onder de volksklassen en de kleine zelf-
standigen. Er was ook interesse voor de meer

15



recente ontwikkelingen, bijvoorbeeld voor de
activiteiten van de vormingsinstelling Lumen
Vitae en het gelijknamige tijdschrift.

Het colloquium leerde ook - voor zover het
nog zou bestaan - dat we af moeten van
het beeld van de jezuieten als een coherent,
monolithisch blok. In werkelijkheid vorm-
den ze een microkosmos waarin zowat alle
spanningen in de (katholieke) wereld en de

(Belgische) samenleving werden weerspiegeld.

Jezuieten stonden soms lijnrecht tegenover
elkaar, bijvoorbeeld inzake de graad van afwij-
zing of openheid ten aanzien van de moder-
niteit. Maar het meest kenmerkende was
misschien wel de vaststelling dat ze de moder-
niteit (de moderne wetenschap en technie-
ken, het moderne mens- en wereldbeeld, de
moderne communicatietechnieken, moderne
tendensen als de feminisering van de religie,
de wending van de kerk naar de volksklassen)
haast consciéntieus volgden en integreerden
in hun (onderwijs)activiteiten. Interessant is
hier de grote continuiteit die blijkt tussen het
ancien régime en de postconcordataire perio-
de (na 1801). Die angstvallige integratie was
tegelijk met de haast legendarische afwegen-
de prudentia een belemmering om een heuse
dialoog aan te gaan met de moderniteit.

Het ging dus meer om integratie dan om
confrontatie of accommodatie, meer om het
handhaven van een katholieke identiteit en
opvoedingsproject dan om adaptatie. Ook de
handelingen van dit tegelijk veelzijdige en
immense colloquium zullen worden gepubli-
ceerd.

Op vrijdag 8 december 2006 organiseerden
de Nederlandse collega’s van Echo (Netwerk
historisch onderzoek naar religie en sekse)
in Nijmegen een studiedag onder het thema
“Zusters en diaconessen in de ziekenhuis-
verpleging in Nederland en Vlaanderen’.

De bijeenkomst bestudeerde op welke wijze

religieus geéngageerde vrouwen in de zieken-
huisverpleging stonden, hoe hun opleiding en
inzet verliepen, welke accenten ze legden in
beheer en leiding van de instellingen. De meer
dan vijftig aanwezigen konden vernemen

hoe de aanpak van de katholieke religieuzen
en hun protestantse ‘zusters, de diaconessen,
in se niet zoveel verschilde. Beide groepen
van religieuze vrouwen werkten in de negen-
tiende en een flink deel van de twintigste
eeuw binnen een strikt mentaal en organisa-
torisch kader waarbinnen de moderniteit niet
omarmd, maar wel geintegreerd werd.

Wat wel duidelijk verschilde, was de maat-
schappelijke constellatie waarbinnen de
katholieke vrouwelijke religieuzen in Belgié

en Nederland functioneerden. De Belgische
religieuzen blijven tot op de dag van vandaag
actief in de openbare ziekenhuizen als gevolg
van het doorleven van het napoleontische
statuut van de hospitaalcongregaties (1809) in
het aanvankelijk unionistische Belgié van 1830.
Meer dan hun Nederlandse zusters, werden de
Belgische congregaties aldus geconfronteerd
met evoluerende visies op geneeskunde en
verzorging en werden ze dankzij het (vrijzinni-
ge) artsenkorps in de openbare ziekenhuizen
gedwongen zich sneller te professionaliseren
(bijvoorbeeld de vereiste van een minimum-
opleiding/attestering op het einde van de
negentiende eeuw).

Het boeiende was dat de lezingen (van onder
anderen Cora van der Kooij en Mart van
Lieburg) werden aangevuld met getuigenis-
sen van bijvoorbeeld zuster Marie-Thérése
Van Meerbergen, die met medewerking van
zuster Lucie Belderbos de wereld van de
Belgische gasthuiszusters-augustinessen evo-
ceerde. Het was een interessante studiedag.
Jammer was dat de discussies door de uitge-
lopen tijd niet echt doorgingen. Ook de refera-
ten van deze dag worden naar goede traditie
door Echo gepubliceerd.



