
kadoc-
nieuwsbrief

2009/2

K
A

D
O

C
 /

 D
oc

um
en

ta
ti

e-
 e

n 
on

de
rz

oe
ks

ce
nt

ru
m

 v
oo

r 
re

lig
ie

, c
ul

tu
ur

 e
n 

sa
m

en
le

vi
ng

 /
 I

nt
er

fa
cu

lt
ai

r 
ce

nt
ru

m
 K

.U
.L

eu
ve

n



2

2009/2

Inhoud / 4 Bimbambeieren. Tentoonstelling over vasten en Pasen / 7 Religieuze 
‘Internationales’ in de moderniteit. De wisselwerking tussen religie en globalise-
ring / 10 Priester, politicus, pedagoog en publicist. Archief Van Crombrugghe en 
paters jozefieten / 15 Educating a Catholic Elite. Middelbare internaten voor jon-
gens en meisjes in de negentiende en twintigste eeuw / 

Paastafel bij een Turnhouts 
gezin (1935) en op de 

 tentoonstelling “Bimbam-
beieren”.

Cover: foto collectie 
Het Volk.



3 



4

Bimbambeieren
Tentoonstelling 
over vasten en Pasen

Postkaart met paaswensen. 
[Collectie Prentbriefkaarten]

Nu ‘Valentijn’ voorbij is, wordt in alle winkeletalages en -rekken plaatsge-
maakt voor paasversieringen: klokken, hazen en natuurlijk eieren in alle 
maten en gewichten. Ook KADOC doet dit jaar mee. Tot 18 april loopt in 

de pandgangen van het centrum de tentoonstelling “Bimbambeieren. Vasten en 
Pasen”. Die richt zich tot iedereen, maar vooral tot de jongsten van 2,5 tot ca. 10 
jaar. Ze is daarmee een voorbeeld van erfgoededucatie. Als ervaren erfgoedbe-
middelaar wil KADOC tijdens de volgende jaren nog uitdrukkelijker aandacht 
besteden aan initiatieven inzake kennisoverdracht en contextualisering.

“Bimbambeieren” is het resultaat van een intense samenwerking tussen KADOC en 
de bachelors lager onderwijs (tweede opleidingsjaar, Campus Heverlee) en kleuter-
onderwijs (derde opleidingsjaar, Campus Diest) van de Katholieke Hogeschool Leu-
ven (KHLeuven) tijdens het eerste semester van het huidige academiejaar. De studen-
ten van de bachelor lager onderwijs werkten in kleine groepjes rond specifieke deel- 
thema’s, waarbij zij zowel competenties eigen aan hun opleiding, als het beoogde eind-
resultaat - een tentoonstelling - voor ogen hielden. De studenten kleuteronderwijs kre-
gen de kans om specifieke accenten voor de allerkleinsten te leggen.

De tentoonstelling wil niet vertrekken van het cultuurpessimistische standpunt over de 
verdwenen kennis van tradities, gebruiken en inhouden van de christelijke vasten en 
Pasen. Door de dubbele insteek van de tentoonstelling, namelijk een historische en een 

Roeland Hermans

erfgoed



5 

interculturele benadering, wordt die valkuil vermeden. KADOC mikt op een bedachtza-
me en historische representatie in een eigentijdse, multiculturele context.

Net als vele andere rituelen die hun oorsprong vinden in de 
christelijke traditie, zijn vasten en Pasen aan veranderingen 
onderhevig. Zoals een animatiefilmpje over de geschiedenis 

van Aswoensdag op de tentoonstelling aantoont, is dat geen fenomeen van de laatste 
decennia. De vastenperiode zelf is bij uitstek een voorbeeld van hoe inhouden en bete-
kenissen verschuiven. Op de tentoonstelling wordt een ‘bevelbrief’ van de Gentse bis-
schop uit 1803 met de do’s and don’ts tijdens de vastenperiode gecombineerd met de 
campagnes van Broederlijk Delen, die het perspectief naar de ander verleggen, en met 
een spiegel die uitnodigt naar jezelf te kijken.

Op de vastenperiode entten zich regionale gebruiken, zoals het ‘haringhappen’ in Eis-
den op Aswoensdag en de ‘apostelbrokken’ in Dendermonde op Witte Donderdag. Dat 
de religieuze inhoud van de Goede Week bij Vlaamse jongeren niet algemeen bekend 
is, zoals bleek uit een studie van het Vlaamse Centrum voor Volkscultuur (nu FARO) 
uit 2005, betekent niet dat er geen betekenissen aan kunnen worden toegekend. De stu-
denten van de KHLeuven interpreteerden palmzondag als een dag van gul onthaal en 
koppelden er een ‘bewegingsmoment’ voor kleuters aan.

Het tentoonstellingsluik over Pasen richt de blik van ‘uw Pasen houden’ naar een feno-
meen als de paasboom, of van de paaskaars naar de verpakking van chocolade-eie-
ren. Dat laatste sluit aan bij het idee dat die christelijke hoogdag ook een feest is dat 
in familieverband werd en wordt gevierd. De bezoekers kunnen ontdekken met wat de 
paastafel wordt versierd en wat er wordt gegeten. Bovendien kunnen ze ook actief op 
zoek gaan naar één van de oorsprongen van het christelijke paasfeest, namelijk de len-
tefeesten bij de Germanen. Het is een oorsprong die evenwel voor discussie en inter-
pretatie vatbaar is.

Tentoonstelling



6

Meer eenduidigheid bestaat er over het joodse Pesach als oor-
sprong van het christelijke paasfeest. Aan de hand van een 
oude schoolplaat, foto’s en verscheidene objecten maakt de 
bezoeker kennis met de vele tradities waarmee het joodse 
paasfeest omgeven is.

Wie het standpunt van het kind inneemt, ziet ook gelijkenissen tussen het christelij-
ke paasfeest en het Suikerfeest, waarmee de moslims de ramadan beëindigen. Tijdens 
beide feesten krijgen kinderen immers allerlei lekkers en soms zelfs nieuwe kleren en 
cadeautjes. De studenten van de KHLeuven werkten een stripverhaal uit waarin ze 
gelijkenissen en verschillen tussen vasten en ramadan, en Pasen en Suikerfeest op het 
niveau van kinderen duiden.

De samenwerking met de KHLeuven resulteerde niet enkel in een 
tentoonstelling, maar maakte van “Bimbambeieren” een totaal-
project. De studenten werkten immers zowel aan de inhoud en 

de vorm van de tentoonstelling als aan een educatieve bundel voor leerlingen van de 
lagere school. In die publicatie, die zowel via de website wordt aangeboden als in de 
reeks kadoc/Expo verschijnt, vinden de kinderen niet alleen teksten en afbeeldingen 
van de tentoonstelling terug, maar kunnen ze ook zelf aan de slag. Naast zogenaamde 
‘klassieke’ kennisvragen zijn er ook observatieoefeningen en worden ze uitgenodigd na 
te denken over hun eigen ervaringswereld.

Voorts schreven en illustreerden de studenten twee ‘paasverhalen’, die de herkomst 
van de paashaas verklaren zonder de magie teniet te doen. De verhalen, een voor kleu-
ters en een voor leerlingen van de lagere school, kunnen worden voorgelezen in de 
knusse speel- en leeshoek van de tentoonstelling.

Vertrekkend van het verhaal ‘De verzameling van Joppe’ werkten de studenten van de 
bachelor kleuteronderwijs ook vijf workshops uit voor kinderen van de kleuterschool 
en de eerste graad van de lagere school.

Voor alle praktische informatie over de tentoonstelling, de workshops, de werkbundel 
en de paasverhalen: http://kadoc.kuleuven.be/bimbambeieren.

Meer dan een 
tentoonstelling

Tekening uit het boekje  
“Paasklok Klingel krijgt hulp”,  
gemaakt door de studenten 
van de KHLeuven.



7 

Een twintigtal onderzoekers uit het Verenigd Koninkrijk, het Europese vas-
teland, Israël en Noord-Amerika kwam in januari in Oxford samen om in 
de workshop “Religious Internationals in the modern World” na te den-

ken over de wisselwerking tussen religie en globalisering in de moderne wereld. 
De  invalshoek was expliciet vergelijkend: hij focuste voornamelijk op de ‘gods-
diensten van het Boek’ (jodendom, christendom en islam), maar trok de lijn ook 
door naar hindoeïsme, boeddhisme en spiritisme. Dat brede perspectief hielp 
het confessionele kader te doorbreken en dwarsverbanden bloot te leggen. Ook 
de aanwezigheid van politicologen, communicatiewetenschappers en een antro-
poloog droeg bij tot de verruiming van het discussieveld.

De workshop “Religious Internationals in the modern World”, georganiseerd onder 
auspiciën van het geschiedenisdepartement van de prestigieuze universiteit van 
Oxford, in nauwe samenwerking met KADOC-K.U.Leuven, vond plaats in het histori-
sche kader van het middeleeuwse Brasenose College. De insteek ervan werd bepaald 
door een comité bestaande uit Amira Bennison (Cambridge), Christopher Clark  
(Cambridge), Simon Dixon (Londen), Abigail Green (Oxford) en Vincent Viaene 
(KADOC). Het tekende drie aandachtsvelden uit: religieuze Internationales en de glo-
bale civil society; religieuze Internationales en het religieuze hinterland; religieuze 
Internationales, natiestaten en imperia. De vraag naar de relatie met natievorming en 
imperiale expansie bleef belangrijk, maar de overgang van religieuze netwerken naar 

Religieuze Internationales 
in de moderniteit 
De wisselwerking tussen 
religie en globalisering

Vincent Viaene

onderzoek



8

internationale religieuze opinies geworteld in meer moderne vormen van vrijwillig 
engagement wierp zich op als het belangrijkste thema van de workshop. Fundraising 
organisaties en campagnes voor geloofsgenoten in nood, vaak naar aanleiding van 
hete internationale hangijzers (zoals de Romeinse kwestie, antisemitisme of het Pales-
tijnse vraagstuk), speelden steeds een cruciale rol.

Meerdere sprekers schilderden een breed panorama van de ontwikkeling van religi-
euze Internationales. Francis Robinson (Londen) bracht een meesterlijk overzicht van 
de reconfiguratie van het islamitische wereldsysteem als een religieuze Internationa-
le, met bijzondere aandacht voor de politieke dimensie. Christopher Clark en Michael 
Ledger-Lomas (Cambridge) beschreven het complexe web van de protestantse Inter-
nationale, dat onder meer gekenmerkt werd door de spanning tussen evangelische en 
vrijzinnige takken. Vincent Viaene peilde naar de eigenheid van de ultramontaanse 
katholieke Internationale van de negentiende eeuw in het spectrum van transnatio-
nale katholieke netwerken sinds de Contrareformatie. Hij spitste zich daarbij toe op de 
wisselwerking tussen de katholieke civil society en het Vaticaan. Jonathan Dekel-Chen 
(Tel Aviv) wierp een licht op de continuïteit in de joodse Internationale met oudere 
commerciële netwerken en mechanismen van solidariteit, maar beklemtoonde ook de 
schaalvergroting die het gevolg was van democratiseringsprocessen na 1945. Die trend 
trad ook naar voren als een leidmotief in de papers van James Kennedy (Amsterdam) 
en Scott Appleby (Notre Dame) over ontwikkelingen onder respectievelijk protestanten 
en katholieken in de naoorlogse periode.

Andere sprekers richtten alle aandacht op casestudy’s of sleutelmomenten. Voor Abigail  
Green en Amira Bennison waren er bepaalde take-off periodes in de transitie naar 
internationale religieuze opinies. Waar dat volgens Green voor de joodse activisten 
tussen 1840 en 1880 gebeurde, zei Bennison dat hetzelfde fenomeen bij de panislamie-
ten pas plaatsvond aan het begin van de twintigste eeuw. Jeremy Stolow (Montreal) en 
Yaron Tsur (Jeruzalem) van hun kant, keken naar de groei van internationale religieuze 
opinies vanuit de periferie - zij het door de zeer verschillende bril van de spiritisten van 
Rio de Janeiro en de sterk verdeelde joodse gemeenschap van Tunis. De wisselende ver-
houding tussen centrum en periferie (of semiperiferie) was een belangrijk thema in de 
discussies. In antwoord op Robinsons paper, viel het Amira Bennison bijvoorbeeld op 
hoe socio-economische en culturele factoren de moslims van Zuidoost-Azië een leiden-
de rol gaven in de ontwikkeling van de islamitische Internationale, ondanks het histo-
rische overwicht van het Midden-Oosten binnen de islam. Klasse en/of geografie belet-
ten spelers vaak om het verschuivende evenwicht tussen centrum en periferie goed in 
te schatten, zoals Dekel-Chen opmerkte. 

Diasporanetwerken, vrijwilligersorganisaties en religieus lobbywerk, internationale 
congressen en de groei van een internationaal bewustzijn onder leden van eenzelfde 
geloofsgemeenschap waren weerkerende thema’s. Volgens de meeste sprekers gaven 
religieuze Internationales op die manier essentieel mee vorm aan de moderniteit en 
aan de kristallisatie van een ‘globale publieke sfeer’. Sommige deelnemers schoven 
echter ook afwijkende interpretaties van het concept religieus ‘internationalisme’ naar 
voren. Vanuit zijn expertise over de orthodoxe kerken in de Balkan en het oostelijke 
Middellandse Zeegebied definieerde Paschalis Kitromilides (Athene) een religieuze 
Internationale als (een geheel van) organisaties op vrijwillige basis met duidelijk afge-
lijnde objectieven en een uitgesproken religieuze motivatie. Aan het andere uiteinde 
stond William Clarence-Smith (Londen), die de transnationale islamitische clan van de 
Hadrami sâda in het Midden-Oosten en Zuidoost-Azië benaderde als een onderschei-



9 

den religieuze Internationale binnen de bredere moslimwereld. De antropoloog Adam 
Yuet Chau (Cambridge) van zijn kant, nam personen als knooppunten van een religieu-
ze Internationale in zijn paper over de boeddhistische missionaire netwerken die zich 
in het kielzog van de Japanse imperiale expansie in Korea en Taiwan ontwikkelden.

De deelnemers stelden naast de vele parallellen ook belangrijke verschillen vast tus-
sen het traject van verschillende religieuze groeperingen - een punt dat Hugh McLeod  
(Birmingham) beklemtoonde in zijn conclusies. Zo groeide uit de orthodoxie bijvoor-
beeld niet meer dan een ‘beknotte’ Internationale, in de woorden van Simon Dixon. 
Dat was een logisch gevolg van de zwakheid van de civil society in Zuidoost-Europa en 
van het naar binnen gekeerde karakter van de Russisch orthodoxe kerk. Voor joden-
dom en hindoeïsme wijst de verwarring tussen etniciteit en religie op een grijze zone 
tussen religieus internationalisme en een grensoverschrijdend diaspora-nationalisme 
in een al dan niet religieus kleedje. De late verspreiding van de hindoe diaspora in het 
Westen, die Christophe Jaffrelot en Ingrid Therwath (Parijs) schetsten, scheen een bij-
komend specifiek kenmerk van de hindoeïstische ervaring. 

Een van de vreugden van de workshop was dat hij nieuwe banden schiep tussen een 
internationale groep onderzoekers met zeer uiteenlopende culturele en academische 
achtergronden, die anders niet met elkaar in contact zouden zijn gekomen. Alle deel-
nemers waren eropuit die verfrissende dynamiek van samenwerking gaande te houden 
en de papers aaneen te smeden tot een degelijke publicatie in de serie KADOC Studies 
on Religion, Culture and Society.

Ad fontes 
Publicatie over klooster- 
en abdijarchieven

Als eeuwenoude instellingen bewaren de 
Vlaamse kloosters en abdijen binnen hun 
muren vandaag vaak nog vrij omvangrijke 
en aaneengesloten archiefbestanden.  
In 2004 nam het Forum Kerkelijke 
Archieven Vlaanderen (FoKAV) de taak op 
zich om deze erfgoedgehelen - die nog in 
situ bewaard worden - voor Vlaanderen 
en Brussel in kaart te brengen. Dit eerste 
FoKAV-rapport vormt de neerslag en syn- 
these van vier jaar lokalisatie- en registra-
tieactiviteit in het kader van het zoge-
naamde DiBIKAV-project (Digitale 
Bestandsinventaris Kerkelijke Archieven 
Vlaanderen). Voor het eerst werd dit nog  
vrij onbekende werkterrein de voorbije 
jaren systematisch bevraagd en zowel 
kwantitatief als kwalitatief in kaart 
gebracht. 

Ad fontes. Klooster- en abdijarchieven in  
Vlaanderen en Brussel, van de hand van 
Kristien Suenens, telt 98 p., kost 25 euro en 
kan bij CRKC worden aangekocht: Abdij van  
Park 7, 3001 Heverlee, 016 40 60 73,  
www.fokav.be.



10

Priester, politicus, 
pedagoog en publicist
Archief Van Crombrugghe 
en paters jozefieten

Sinds december 2008 bewaart KADOC het archief van Constant Guillaume 
Van Crombrugghe (1789-1865) en het generalaatsarchief van de jozefieten. 
Van Crombrugghe was priester en pedagoog. Hij verdedigde vurig de vrij-

heid van religie en onderwijs en was als lid van het Nationaal Congres één van de 
grondleggers van de Belgische natiestaat. Hij verwierf ook bekendheid als stich-
ter van congregaties, o.a. die van ‘de zonen van de H. Jozef’ (jozefieten).

Van Crombrugghe werd op 14 oktober 1789 geboren in 
Geraardsbergen. Zijn vader, Ghislain-François, was een 
brouwer en zijn moeder, Cécile-Joseph Spitaels, behoor-

de tot een belangrijke bankiersfamilie die later actief was in de industriële ontwik-
keling van België. Van Crombrugghe werd in 1812 tot priester gewijd. Het jaar daarop 
werd hij aangesteld tot onderpastoor in Moeskroen; in 1814 was hij kort onderpastoor 
in het Oost-Vlaamse Heusden. Nog in datzelfde jaar werd hij superior aan het colle-
ge in Aalst. Daar bracht hij zijn pedagogische ideeën voor de eerste maal in praktijk. 
Hij zette zich namelijk af tegen de pedagogische vernieuwingen ingevoerd tijdens het 
Franse bewind en baseerde zich vooral op de achttiende-eeuwse ultramontaanse tra-
ditie (o.a. Charles Rollin en François Fénelon). Door de regering van Willem I werd hij, 
wegens zijn ultramontaanse sympathieën, als een gevaar beschouwd en zijn college 
werd gesloten in 1825.

Helmoed Van Cauwenberge

erfgoed

Politieke en religieuze 
loopbaan

C.G. Van Crombrugghe. Litho 
genomen uit C. Pieraerts,  

Vie et œuvres du chanoine 
Van Crombrugghe  

(Leuven 1878).
[KB6653]



11 

Van Crombrugghe werd daarop redacteur van de krant Le catholique des pays-bas, 
waarin hij zich uitsprak voor de vrijheid van religie en onderwijs. Van 1829 tot 1834 
was hij secretaris van de Gentse bisschop Jan-Frans Van de Velde. Tezelfdertijd was hij 
ook lid van de bisschoppelijke raad en titulair kanunnik van de Sint-Baafskathedraal. 
Hij speelde voorts een kleine en weinig bekende rol in het conflict tussen de bisschop-
pen en de H. Stoel enerzijds en de regering anderzijds rond het Collegium Philosophi-
cum aan de Rijksuniversiteit Leuven, dat fungeerde als een regeringsgezind seminarie 
voor priesters. 

Van Crombrugghe schreef enkele handboeken, zoals Manuel de la jeunesse Chréti-
enne en Règlement des professeurs, maar ook toespraken en pamfletten als Réfuta-
tion des observations sur les libertés de l’Eglise tegen de regering van Willem I. Als 
politicus verwierf hij vooral bekendheid als lid van het Nationaal Congres van Bel-
gië. Hij was één van de negen priesters in die grondwetgevende en voorlopige wet-
gevende vergadering van het jonge land. Zijn voornaamste aandacht ging naar 
de opname van de vrijheid van religie en onderwijs in de nieuwe grondwet. Daar-
na nam hij niet meer deel aan het politieke leven. In 1847 werd hij aangesteld als 



12

groot-cantor van de Sint-Baafskathedraal te Gent en in 1863 
werd hij aartsdiaken. Hij stierf in Gent op 1 december 1865.  
In 1934 ten slotte werd zijn stoffelijk overschot overgebracht 
naar de kerk van het Sint-Jozefinstituut.

Van Crombrugghe stichtte in 1817 de zonen van de H. Jozef of 
jozefieten (Congregatio Josephitarum, CJ) in Geraardsbergen. Zijn 
voornaamste doel was de seculariserende invloed van het Franse 

bewind en het beleid van Willem I ongedaan te maken en de samenleving (opnieuw) te 
doordringen van kerk en katholiek geloof. In Geraardsbergen verstrekten de jozefieten 
onderwijs aan arme kinderen. De school en de congregatie werden aanvankelijk niet 
erkend door de overheid en verschillende keren moest Van Crombrugghe zijn onder-
wijsinstelling sluiten. 

Het klimaat veranderde na de onafhankelijkheid van België. In 1837 namen de joze-
fieten het college van Melle over. Dat oude augustijnencollege was eigendom gewor-
den van M. van Wymelbeke, Van Crombrugghes schoonbroer, die het aan hem schonk.  
De school richtte voornamelijk onderwijs (wetenschappen, handel, nijverheid) in voor 
kinderen uit rijke families. In 1842 namen de jozefieten vervolgens in Leuven het col-
lege op de Oude Markt over op vraag van kardinaal Sterckx. Door de nabijheid van de 
universiteit volgden vele broeders er ook seminariestudies. Vanaf dat moment trachtte 
Van Crombrugghe zijn congregatie om te vormen tot een congregatie van zowel broe-
ders en priesters. In 1897 werd ze erkend door de paus als een priestercongregatie.

In België zijn er vandaag vestigingen in Melle (generalaat), Leuven (provincialaat),  
Geraardsbergen en Houtaing (bij Ath). Gedurende korte tijd waren er ook scholen en 
huizen in Roborst (bij Zottegem) (1830-1861), Halle (1833-1842), Maldegem (1834-1850) en 
op verschillende andere plaatsen. Ook internationaal is de congregatie actief. In Congo  
was en is ze onder andere aanwezig in het bisdom Mweka. Meer bepaald waren de 

Ontvangstruimte van het 
college van Houtaing, 
jaren 1930.
[Collectie prentbriefkaarten]

Stichter van de  
jozefieten



13 

broeders actief in Katoka (vanaf 1929) en Bena Makina (vanaf 
1936). Ook in Bahia (Brazilië) hadden ze vanaf 1924 een missie-
huis in het gebied van de Belgische landbouwcompagnie Agri-
cola de Una. Andere vestigingen werden in Groot-Brittannië  
(het Saint George’s College te Weybridge) en in de Verenigde 
Staten (bijvoorbeeld de Saint Joseph High School in Santa Maria, Californië) opge-
richt.

Van Crombrugghe stichtte niet alleen de congregatie van de zonen van de H. Jozef, 
maar ook drie vrouwencongregaties. Meer bepaald lag hij aan de basis van de con-
gregatie van de Zusters van Maria en Jozef. Die splitste hij in 1834: de zusters in  
Geraardsbergen werden de Zusters van Maria en Jozef, de huizen van Aalst, Moeskroen 
en Bellegem werden de Dochters van Maria en Jozef. Deze laatsten werd vier jaar later 
opnieuw gesplitst in de Zusters van de H. Jozef (met hoofdhuis in Brugge) en de Doch-
ters van Maria en Jozef (met hoofdhuis in Mechelen). Die splitsingen dienden enerzijds 
om beter in te spelen op de verschillende onderwijsnoden van rijk en arm en anderzijds 
om de bisschoppelijke jurisdicties te respecteren. Alleen de laatste congregatie kreeg in 
1878 pauselijke erkenning; de overige twee bleven diocesane congregaties.

Het overgedragen archief valt uiteen in drie grote deelbestanden.  
Een eerste is afkomstig van de stichter zelf. Vooral zijn corresponden-

tie, ruim 1000 brieven, springt in het oog. Het grootste deel daarvan is gericht aan 
medebroeders en superiors-generaal van de congregatie, zoals Ignatius Vandenbos-
sche (periode 1828-1850). Daarnaast valt de briefwisseling met zijn ouders op (vanaf 
zijn vroege jeugd tot 1841). Een ander deel is gericht aan zijn oom Huleu, superior aan 
het seminarie van Mechelen (1806-1815), die een grote invloed op hem had tijdens zijn 
jeugd. Ten slotte zijn er ook enkele brieven van bisschoppen en hun secretarissen (o.a. 
van kardinaal Sterckx, 1841 tot 1854) en van vele andere religieuzen en leken.

Het archief

Het etnografisch museum 
van het college van Melle,  
ca. 1905. Foto genomen uit de  
prospectus Maison de Melle.
[KC2650]



14

Ook Van Crombrugghes activiteiten als superior te Aalst zijn goed gedocumenteerd. 
Zo zijn er manuscripten over de gegeven lessen, een reglement voor leraars, rekenin-
gen, briefwisseling en lijsten van leerlingen. Daarnaast bevat dat onderdeel ook brie-
ven, toespraken, voorstellen en andere stukken over het Nationaal Congres en Van 
Crombrugghes wereldlijke activiteiten en onderscheidingen. Opvallend zijn twee brie-
ven (1931-1932) van kanunnik De Ram over de oprichting van een katholieke universi-
teit te Leuven. Samen met het archief werd de persoonlijke bibliotheek van Van Crom-
brugghe overgedragen, waartoe een collectie gedrukte en handgeschreven muziekpar-
tituren behoort.

Een tweede deelbestand is het eigenlijke congregatiearchief. Meer bepaald gaat het 
om registers en diverse stukken betreffende de algemene kapittels, de keuzekapittels 
(1830-1950) en de algemene raad (van 1841 tot 1952). Daarnaast zijn er dagboeken van 
superiors-generaal (1843-1890) en een brievenboek van de superior-generaal aan de 
algemene raad (1871-1893). Er is ook een omvangrijke reeks registers en stukken betref-
fen het financiële beheer. Nadat de congregatie pauselijke erkenning kreeg, werden 
vijfjaarlijkse rapporten naar Rome gestuurd, die eveneens bewaard bleven (1905-1970). 
Interessant voor de onderzoeker van het dagelijkse leven is de collectie preken en ser-
moenen, die start in 1732 en eindigt begin twintigste eeuw, met onder andere preken 
van Van Crombrugghe zelf. Aan de hand van de bewaarde constituties, spirituele direc-
toriums, ceremonialen en ‘coutumiers’ kan men dan weer vanaf de stichting in 1817 de 
spiritualiteit, de liturgie, het bestuur en de structuur van de congregatie bestuderen. 
Ook de omzendbrieven van de superiors-generaal van 1840 tot 1950 bieden daarvoor 
basisinformatie.

De archieven van de stichtingen zijn het laatste deelbestand. Typische documenten 
daarin zijn de diverse akten en stukken betreffende het onroerend goed van de vesti-
ging, de stukken aangaande de school en vooral de prijsuitreikingen, de briefwisse-
ling met het hoofdhuis en het financiële beheer van het huis. Ze hebben betrekking 
op volgende stichtingen: het juvenaat te Velm (1930-1962), de scholen te Roborst (1830-
1861), Tienen (1844-1888), Tongeren (1879-1894), Maldegem (1834-1858), Brussel (1837-
1858), Wattripont (1833-1946), Halle (1833-1842), Houwaart (1940-1965), Leuven (1842-
1964), Geraardsbergen (instituut en juvenaat) (1820-1964) en Melle (1829-1968). Het col-
lege van Melle speelde een voortrekkersrol in de verspreiding van wetenschappelijke 
kennis en bezat onder andere een eigen museum. Daarover bleef interessante brief-
wisseling bewaard van de directeur van het college, o.a. een dankbrief van Hendrik  
Conscience uit 1847.

Er is ook informatie aanwezig over vermelde buitenlandse stichtingen. Van het Saint 
George’s College te Weybridge zijn correspondentie (1922-1943), een dossier over de 
aankoop van het domein in 1884 en diverse losse stukken bewaard. Ook over Croydon 
bij Londen (1869-1886), de scholen en missiepost te Katoka en Bena Makina in Congo 
(1929-1965) en de missiepost te Bahia (1924-1936) zijn stukken voorhanden.

De vermelde archieven zullen op KADOC verder worden geordend en beschreven.  
Dat zal op korte termijn gebeuren, gezien hun grote onderzoekspotentieel inzake poli-
tieke, ideologische, religieuze en onderwijskundige thema’s. De bestanden bieden tal-
rijke basisdossiers voor onder andere de relatie tussen de reguliere en seculiere gees-
telijkheid, voor de omgang van de kerk in België met de moderne vrijheidsopvattingen 
en voor het onderricht aan het volkskind. Eenmaal op punt gesteld, is het archief toe-
gankelijk na toestemming van de bewaargever.



15 

Educating 
a Catholic Elite 
Middelbare internaten 
voor jongens en meisjes  
in de negentiende en 
twintigste eeuw

Patricia Quaghebeur

onderzoek

De specificiteit en de evolutie van het onderricht in middelbare internaten 
voor meisjes en jongens uit de katholieke elite in diverse Europese lan-
den en in de Verenigde Staten en Latijns-Amerika, dat was het onderwerp 

van de internationale workshop van het Europese onderzoeksnetwerk History 
of Religious Institutes in the 19th and 20th Centuries (RELINS-Europe). Die werd 
van 5 tot 7 februari 2009 georganiseerd door de partners van de Radboud Univer-
siteit Nijmegen en Stichting Echo. 

De dertien lezingen beperkten zich tot de positie van de katholieke internaten, maar 
vaak binnen een interconfessionele context, zoals Nederland en Ierland, waar de 
katholieken een sociologische minderheid vormden, of zoals in Zuidoost-Europa, dat 
een kruispunt vormde van westerse en oosterse levensbeschouwingen, zoals ortho-
doxie en islam. De meeste sprekers focusten op de negentiende en vroegtwintigste 
eeuw. Als aanzet tot de publicatie van een congresbundel formuleerde Marit Monteiro 
(Radboud Universiteit Nijmegen) een aantal conceptuele en methodologische inzich-
ten aangaande onderwijs, katholieke elite, genderemancipatie, generatiekatholicisme 
en religieus internationalisme.



16

De religieuze instituten die onderwijs inrichtten voor de 
katholieke elite, opereerden in een permanent wijzigende 
marktsituatie van vraag en aanbod, die sterk werd bepaald 

door de dynamiek van de verhoudingen tussen kerk en staat. In het begin van de 
negentiende eeuw startten, in navolging van het ancien régime, vrouwelijke religieuze 
instituten, zoals de ursulinen, de Dames de Sacré-Coeur en de Filles de Notre-Dame, 
internaten specifiek bedoeld voor de opvoeding van de katholieke meisjeselite. Zowel 
de religieuzen, les mères, als de leerlingen behoorden toen nog tot de ‘oude’ elite van 
adel, aristocratie en landeigenaars. Hun onderwijs was in de eerste plaats gericht op 
de vorming van een ‘confessionele’ elite, als reactie op de verregaande secularisering 
ten gevolge van de revolutietijd. Het onderwijs in de internaten was een afspiegeling 
van het ascetische contemplatieve ideaal van de religieuzen zelf, waarin zelfopoffering 
en schuldbesef centraal stonden. Het dagelijkse leven in de internaten was strikt gerit-
meerd en speelde zich volledig af ‘binnen de school/kloostermuren’, vaak maar één 
keer per jaar onderbroken door een vakantie bij de familie. 

Door de economische ontwikkelingen nam vanaf de jaren 1840 het belang van een 
‘nieuwe’ sociale elite (zoals industriëlen, hogere ambtenaren en later academici) toe. 
Ze verwachtte van de religieuze instituten weliswaar een religieuze, maar ook een 
modernere vorming, met een grotere openheid naar de wereld. De gelaïciseerde staats-
scholen waren voor haar immers geen optie. Rebecca Rogers (Université Paris Descar-
tes) toonde aan dat de vrouwelijke religieuze instituten tijdens de hele lange negen-
tiende eeuw wel degelijk het intellectuele niveau van hun onderricht hebben opgedre-
ven, onder meer door de invoering van taalonderricht, wiskunde en positieve weten-
schappen. Ze investeerden ook in een professionele vorming van hun leerkrachten. 
Illustratief was de pioniersrol van de Ierse Cabra Dominicans, met het oprichten van 
‘university classes’ voor meisjes als voorbereiding op de examens aan de Royal Univer-

sity of Ireland (1875-1910) en de stichting van het St. Dominic’s  
Training College in 1909 voor de opleiding van religieuzen tot 
leraressen (Maire Kealy O.P., Ierland). Maar volgens Annelies 
van Heijst (Universiteit van Tilburg) bleven de spirituele vor-

Laboratorium bij de ursuli-
nen van O.-L.-V. Waver, jaren 
1930.
[Collectie prentbriefkaarten]

Welk onderwijs voor  
welke elite?



17 

ming en de verlossing van “ses pauvres petites riches” wel steeds een prioriteit, zelfs 
toen onder druk van het ideaal van het actieve apostolaat voor de volksklassen de 
vraag werd gesteld of vorming van de elite wel een opdracht was voor religieuzen. 

Door de expansie van de religieuze institu-
ten werd het opvoedingsmodel van de Fran-
se meisjesinternaten een internationale stan-
daard in de socialisering van de vrouwelijke 

katholieke elite, eerst in West-Europa, maar vanaf het midden van de negentiende 
eeuw ook overzee in de Verenigde Staten, Canada en de kolonies. De overzeese elites 
stuurden trouwens hun kinderen reeds vóór 1850 naar Franse internaten op het Euro-
pese vasteland. De culturele impact van dat onderwijsmodel op de elites, en dat op 
internationaal niveau, mag dus niet worden onderschat.

Met hun aanbod speelden de religieuzen vaak in op andere politieke en maatschap-
pelijke belangen. Op Corsica werden Franse religieuze instituten, zoals de Frères des 
Ecoles Chrétiennes, de Oblats de Marie-Immaculée, de Soeurs de Saint-Joseph de Lyon 
en de Filles de Marie d’Agen expliciet uitgenodigd door het episcopaat met het oog op 
de vorming van een verfranste nieuwe elite en clerus, die de integratie van Corsica in 
Frankrijk moest vergemakkelijken. Dat werd zelfs tot op zekere hoogte ondersteund 
door de burgerlijke overheid. De terugkeer van traditionele religieuze instituten die tij-
dens het ancien régime op Corsica actief waren, zoals de franciscanen, werd door de 
overheid zelfs geblokkeerd omdat ze van oudsher op Italië waren gericht (Michel Casta, 
Université de Picardie Jules Verne, Amiens). In Latijns-Amerika kwam de katholieke eli-
te heel graag met geld over de brug voor religieuze instituten als Des Oiseaux, le Sacré 
Coeur de Jésus, l’Institut de l’Assomption, la Divine Providence en Notre Dame de Sion, 
die via hun internaten konden bijdragen aan de beoogde romanisering van de katho-
lieke halfbloedbevolking (Angela Xavier de Brito en Leticia Cortellazzi Garcia, Univer-
sité Paris Descartes). 

Het succes van de katholieke meisjesinternaten, gerund door vrouwelijke religieuzen, 
in het Ottomaanse Rijk, Griekenland en Bulgarije in de periode 1856-1940 lijkt zelfs 
paradoxaal voor een gebied met gespannen interconfessionele relaties en een ster-
ke patriarchale cultuur waarin vrouwen nauwelijks aanwezig waren in de publieke 
ruimte (Anastassios Anastassiadis, Ecole Française d’Athènes). Ook hier speelden de 
katholieke religieuzen met hun aanbod van meisjesscholen in op een maatschappe-
lijke vraag van een nieuwe economische elite. Een middelbare vorming volgens West-
Europese standaarden werd door de burgerij van de opkomende havensteden gezien 
als een vehikel om zich te integreren in een internationaal handelsnetwerk. Vrouwen 
kregen daarin een nieuwe maatschappelijke rol als gastvrouw en potentiële huwelijks-
partner. Meisjesscholen geleid door vrouwen waren een totaal nieuw fenomeen, maar 
de religieuzen wonnen het vertrouwen van de burgerlijke elite. Die verwachtte in ruil 
wel niveau. De religieuzen zagen zich verplicht om lekenleerkrachten aan te werven 
voor het onderricht in Engels, Grieks, piano, dans en in te binden op hun oorspronke-
lijke religieuze vorming. Alleen op die manier konden ze ook betalende niet-katholieke 
en moslimmeisjes aantrekken, nodig om hun scholen financieel draaiende te houden. 
Opnieuw moesten de religieuzen zich inpassen in het marktprincipe van aanbod, dat 
aanvankelijk gericht was op de vorming en het behoud van katholieke minderheidsge-
meenschappen in het Ottomaanse Rijk, en vraag vanwege een multiconfessionele elite 
gericht op het moderne Westen. 

Franse katholieke meisjes- 
internaten, een internationaal 
onderwijsmodel voor de elite



18

De specificiteit van de vorming in scholen voor jongens uit 
de katholieke elite kwam eveneens aan bod. Zo hebben de 
Irish Christian Brothers, opgericht in 1802, een wezenlijke rol 
gespeeld in de vorming van een nieuwe katholieke midden-
standsklasse in Ierland (Dáire Keogh, St. Patrick’s College, 
Dublin). Hun vorming was geënt op typische middenklas-

sewaarden als moed, plicht, zelfdiscipline, zuiverheid en mannelijkheid. Ondertus-
sen zat 15 à 20% van de jongens uit de rijke Ierse upper class in de periode 1850-1900 
op Engelse internaten, zoals het jezuïetencollege Stonyhurst in Lancashire (Ciaran 
O’Neill, Institute of Irish Studies, University of Liverpool). Belangrijkste drijfveer voor 
de katholieke elite uit het ‘achtergestelde’ Ierland was zich via die netwerken mee te 
positioneren in de expansie van het Britse imperium. Tom van den Beld schetste aan de 
hand van zijn doctoraatsstudie over het jezuïetencollege van Katwijk aan de Rijn (1831-
1960) hoe de jezuïeten in Noord-Nederland hebben bijgedragen tot de emancipatie en 
de vorming van katholieke kaders. Zij leverden heel wat industriëlen, ambtenaren en 
kopstukken voor de Katholieke Partij af.

Uit diverse lezingen bleek dat de nieuwe bur-
gerlijke en intellectuele katholieke elite naar 
het einde van de negentiende eeuw meer en 

meer kritiek had op het opvoedingsmodel aangeboden in de religieuze internaten.  
Na de Eerste Wereldoorlog kwam het, door de ingrijpende sociaal-politieke ontwikke-
lingen, zeker in West-Europa, onder druk te staan. Marjet Derks (Radboud Universiteit 
Nijmegen) en Rebecca Rogers toonden aan hoe oud-leerlingen via hun sociale netwerk 
een rol speelden in die groeiende kritiek. Marjet Derks focuste in haar lezing op de kri-
tiek vanuit de religieuze lekenbewegingen (Vrouwen van Nazareth, De Graal), univer-
sitair geschoolden en de Katholieke Vrouwenbeweging. Die nieuwe generatie hoogop-
geleide lekenvrouwen, die vaak zelf onderwijs had genoten in een elite-internaat van 
religieuzen, voelde zich religieus, intellectueel of sociaal superieur. Hun invloed op de 
opvoeding van jonge meisjes en vrouwen nam toe, wat tot verhoogde spanningen met 
de religieuzen leidde, temeer daar de oude religieuze elite institutioneel de touwtjes in 

Elite onderwijs door religieuze 
instituten in vraag gesteld

‘Schildspel’ op de speel-
plaats van het jozefieten- 
pensionaat in Melle, ca. 
1905. Foto genomen uit de 
prospectus Maison de Melle.
[KC2650]



19 

handen hield. Alleen zij was vertegenwoordigd in het bestuur 
van haar scholen en kon zonder problemen academisch 
geschoolde lekenleraressen de laan uitsturen wanneer zus-
ters terugkeerden van een opleiding aan de normaalschool. 
Dat botste met de groeiende culturele macht van de new self-declared female elites. Die 
bevindingen nuanceren de historiografische breuklijn van het tweede Vaticaans conci-
lie en leiden naar een dynamischer concept van katholiciteit. 

In Liechtenstein daarentegen wisten de religieuze instituten hun dominante positie in 
het verstrekken van hoger onderwijs voor de elite tot de jaren 1980-1990 te behouden 
(Martina Sochin, Liechtenstein-Institut). In de katholieke patriarchale samenleving 
van de jaren 1940-1960 was hun onderwijs nog sterk gender bepaald: jongens werden 
opgeleid met het oog op universitaire studies, meisjes werden nog steeds opgevoed 
tot goede huismoeders en tot bedienden die konden worden ingeschakeld in de opko-
mende familiebedrijfjes. Toch hadden de Anbeterinnen des Blutes Christi in 1942 de 
bedoeling om een hogeschool voor meisjes in te richten, maar zij werden door de bur-
gerlijke en kerkelijke overheid gedwongen om die om te vormen tot een hogere han-
delsschool. 

De democratiseringsgolf van de jaren 1960 en de kerkelijke ontwikkelingen na het 
tweede Vaticaans concilie bleken wereldwijd een brug te ver voor veel religieuze insti-
tuten, die reeds decennia worstelden met de identiteit van hun elitaire onderwijsinstel-
lingen. De lezing van Casey Beaumier S.J. (Boston College) over het verval van Campion 
High School, een succesrijk jezuïetencollege in de Amerikaanse Midwest, was exemp-
larisch voor die evolutie. Beaumier benadrukte nogal de impact van generaal-overste 
Pedro Arrupe op de 31ste (1965) en 32ste (1975) Generale Congregatie, die de orde opriep 
te reflecteren over haar identiteit. Jezuïetencolleges werden gedwongen hun elitaire 
karakter in vraag te stellen. Mede onder druk van het sociale oproer en de rassenstrijd 
in de Verenigde Staten in de jaren 1960 en 1970 gooiden ze hun klassieke curriculum 
en disciplinaire vorming overboord. Sommige directies vormden hun colleges om tot 
pluralistische en democratische scholen waar ook Afro-Amerikaanse jongens uit arme-

De handelsklas van het pen-
sionaat van de ursulinen in 
Lier, ca. 1930.
[Collectie prentbriefkaarten]



20

Werkten mee aan dit nummer / Lieve Claes / Jan De Maeyer / Roeland Hermans /  
Patricia Quaghebeur / Helmoed Van Cauwenberge / Vincent Viaene / Luc Vints / Vorm- 
geving / Alexis Vermeylen / Druk / Peeters,  Herent / Verschijnt tweemaandelijks / wordt 
op aanvraag kosteloos toegezonden / Kantoor van afgifte / 3000 Leuven 1 / Verantwoor-
delijke uitgever / Emmanuel Gerard / Kortrijksestraat 351 / 3010 Leuven (Kessel-Lo) 

KADOC / Documentatie- en onderzoekscentrum voor religie,  cultuur en samenleving /  
Adres / Vlamingenstraat 39 / B - 3000 Leuven / Telefoon / +32 (0) 16 32 35 00 /  
Fax / +32 (0) 16 32 35 01 / E-mail / postmaster@kadoc.kuleuven.be / Internet /  
http://kadoc.kuleuven.be  

Giften voor KADOC / kunnen worden overgemaakt op rekeningnummer 734-0194177-89 
van de K.U.Leuven met vermelding ‘400/0000/53084 gift KADOC’. Vanaf 30 euro wordt 
een fiscaal attest bezorgd.

Uw steun voor de realisatie van het nieuwe erfgoeddepot in Heverlee blijft ook erg welkom. 

Inlichtingen over de modaliteiten van het bouwfonds vindt u in een speciale brochure die u op 
eenvoudige aanvraag wordt toegezonden. 

U kunt natuurlijk ook rechtstreeks het bouwfonds steunen via een overschrijving op rekening-
nummer 734-0194177-89 van de K.U.Leuven met vermelding ‘400/0000/49448 gift KADOC’.  
Ook daarvoor wordt vanaf 30 euro een fiscaal attest bezorgd.

re sociale groepen werden toegelaten. Dat ‘geëxperimenteer’ leidde in de jaren 1970 tot 
de sluiting van nagenoeg alle jezuïetencolleges in de Verenigde Staten. De deelnemers 
bevestigden dat scenario ook voor de jezuïetencolleges in Frankrijk en Latijns-Amerika. 
De vraag stelt zich waarom jezuïetencolleges in andere West-Europese landen wel een 
geslaagd alternatief parcours hebben gevonden.

Methodologisch kwam uit de lezingen naar voren dat tot nu toe vooral de 
emancipatorische rol van de religieuze instituten op het vlak van onderwijs 

voor de elite is belicht, dit door een eenzijdige lezing van het bronnenmateriaal. Voor 
de negentiende eeuw beperkt dat zich vaak tot bronnen geproduceerd door de religi-
euzen zelf, zoals handboeken, leefregels, kronieken, interne geschiedenissen van hun 
onderwijsinstellingen en dagboeken. Pas met het verschijnen in de jaren 1930-1940 van 
autobiografieën van oud-leerlingen van katholieke internaten vangt de onderzoeker 
een glimp op van de repressieve aspecten van dat eliteonderwijs. Tijdens de slotsessie 
werd nogmaals een oproep gedaan om het bronnenmateriaal met een meer kritische 
blik te lezen en het heroïsche imago van vele religieuze stichters en stichteressen te 
nuanceren. De vraag werd gesteld of we daarbij de ‘kloostermuren’ niet moeten verla-
ten en op zoek moeten gaan naar de archieven van de negentiende-eeuwse katholieke 
elite, die vaak nog in de families worden bewaard. 

Tot slot


