ROA WUNLIJUIISHI0ZIIPUO U -91)DJUIUNIE




Paastafel bij een Turnhouts
gezin (1935) en op de
tentoonstelling “Bimbam-
beieren”.

2009/

Inhoud / 4 Bimbambeieren. Tentoonstelling over vasten en Pasen / 7 Religieuze
‘Internationales’ in de moderniteit. De wisselwerking tussen religie en globalise-
ring / 10 Priester, politicus, pedagoog en publicist. Archief Van Crombrugghe en
paters jozefieten / 15 Educating a Catholic Elite. Middelbare internaten voor jon-
gens en meisjes in de negentiende en twintigste eeuw /

Cover: foto collectie
Het Volk.






ERFGOED Postkaart met paaswensen.
[Collectie Prentbriefkaarten]
| ]

Bimbambeieren
Tentoonstelling
over vasten en Pasen

Roeland Hermans

maakt voor paasversieringen: klokken, hazen en natuurlijk eieren in alle

maten en gewichten. Ook KADOC doet dit jaar mee. Tot 18 april loopt in
de pandgangen van het centrum de tentoonstelling “Bimbambeieren. Vasten en
Pasen”. Die richt zich tot iedereen, maar vooral tot de jongsten van 2,5 tot ca. 10
jaar. Ze is daarmee een voorbeeld van erfgoededucatie. Als ervaren erfgoedbe-
middelaar wil KADOC tijdens de volgende jaren nog uitdrukkelijker aandacht
besteden aan initiatieven inzake kennisoverdracht en contextualisering.

Nu ‘Valentijn’ voorbij is, wordt in alle winkeletalages en -rekken plaatsge-

“Bimbambeieren” is het resultaat van een intense samenwerking tussen KADOC en
de bachelors lager onderwijs (tweede opleidingsjaar, Campus Heverlee) en kleuter-
onderwijs (derde opleidingsjaar, Campus Diest) van de Katholieke Hogeschool Leu-
ven (KHLeuven) tijdens het eerste semester van het huidige academiejaar. De studen-
ten van de bachelor lager onderwijs werkten in kleine groepjes rond specifieke deel-
thema’s, waarbij zij zowel competenties eigen aan hun opleiding, als het beoogde eind-
resultaat - een tentoonstelling - voor ogen hielden. De studenten kleuteronderwijs kre-
gen de kans om specifieke accenten voor de allerkleinsten te leggen.

De tentoonstelling wil niet vertrekken van het cultuurpessimistische standpunt over de
verdwenen kennis van tradities, gebruiken en inhouden van de christelijke vasten en
Pasen. Door de dubbele insteek van de tentoonstelling, namelijk een historische en een

4



interculturele benadering, wordt die valkuil vermeden. KADOC mikt op een bedachtza-
me en historische representatie in een eigentijdse, multiculturele context.

Net als vele andere rituelen die hun oorsprong vinden in de
Tentoonstelling christelijke traditie, zijn vasten en Pasen aan veranderingen

onderhevig. Zoals een animatiefilmpje over de geschiedenis
van Aswoensdag op de tentoonstelling aantoont, is dat geen fenomeen van de laatste
decennia. De vastenperiode zelf is bij uitstek een voorbeeld van hoe inhouden en bete-
kenissen verschuiven. Op de tentoonstelling wordt een ‘bevelbrief’ van de Gentse bis-
schop uit 1803 met de do’s and don’ts tijdens de vastenperiode gecombineerd met de
campagnes van Broederlijk Delen, die het perspectief naar de ander verleggen, en met
een spiegel die uitnodigt naar jezelf te kijken.

Op de vastenperiode entten zich regionale gebruiken, zoals het ‘haringhappen’ in Eis-
den op Aswoensdag en de ‘apostelbrokken’ in Dendermonde op Witte Donderdag. Dat
de religieuze inhoud van de Goede Week bij Vlaamse jongeren niet algemeen bekend
is, zoals bleek uit een studie van het Vlaamse Centrum voor Volkscultuur (nu FARO)
uit 2005, betekent niet dat er geen betekenissen aan kunnen worden toegekend. De stu-
denten van de KHLeuven interpreteerden palmzondag als een dag van gul onthaal en
koppelden er een ‘bewegingsmoment’ voor kleuters aan.

Het tentoonstellingsluik over Pasen richt de blik van ‘uw Pasen houden’ naar een feno-
meen als de paasboom, of van de paaskaars naar de verpakking van chocolade-eie-
ren. Dat laatste sluit aan bij het idee dat die christelijke hoogdag ook een feest is dat
in familieverband werd en wordt gevierd. De bezoekers kunnen ontdekken met wat de
paastafel wordt versierd en wat er wordt gegeten. Bovendien kunnen ze ook actief op
zoek gaan naar één van de oorsprongen van het christelijke paasfeest, namelijk de len-
tefeesten bij de Germanen. Het is een oorsprong die evenwel voor discussie en inter-
pretatie vatbaar is.



(Q?
8
@

7
-
-
~
-
oy

Tekening uit het boekje Meer eenduidigheid bestaat er over het joodse Pesach als oor-
“Paasklok Klingel krijgt hulp”, sprong van het christelijke paasfeest. Aan de hand van een
gemaakt door de studenten s . .
van de KHLeuven oude schoolplaat, foto’s en verscheidene objecten maakt de
’ bezoeker kennis met de vele tradities waarmee het joodse
paasfeest omgeven is.

Wie het standpunt van het kind inneemt, ziet ook gelijkenissen tussen het christelij-
ke paasfeest en het Suikerfeest, waarmee de moslims de ramadan beéindigen. Tijdens
beide feesten krijgen kinderen immers allerlei lekkers en soms zelfs nieuwe kleren en
cadeautjes. De studenten van de KHLeuven werkten een stripverhaal uit waarin ze
gelijkenissen en verschillen tussen vasten en ramadan, en Pasen en Suikerfeest op het
niveau van kinderen duiden.

Meer dan een  De samenwerking met de KHLeuven resulteerde niet enkel in een
tentoonstelling tentoonstelling, maar maakte van “Bimbambeieren” een totaal-

project. De studenten werkten immers zowel aan de inhoud en
de vorm van de tentoonstelling als aan een educatieve bundel voor leerlingen van de
lagere school. In die publicatie, die zowel via de website wordt aangeboden als in de
reeks KADOC/Expo verschijnt, vinden de kinderen niet alleen teksten en afbeeldingen
van de tentoonstelling terug, maar kunnen ze ook zelf aan de slag. Naast zogenaamde
‘klassieke’ kennisvragen zijn er ook observatieoefeningen en worden ze uitgenodigd na
te denken over hun eigen ervaringswereld.

Voorts schreven en illustreerden de studenten twee ‘paasverhalen’, die de herkomst
van de paashaas verklaren zonder de magie teniet te doen. De verhalen, een voor kleu-
ters en een voor leerlingen van de lagere school, kunnen worden voorgelezen in de
knusse speel- en leeshoek van de tentoonstelling.

Vertrekkend van het verhaal ‘De verzameling van Joppe’ werkten de studenten van de
bachelor kleuteronderwijs ook vijf workshops uit voor kinderen van de kleuterschool
en de eerste graad van de lagere school.

Voor alle praktische informatie over de tentoonstelling, de workshops, de werkbundel
en de paasverhalen: http://kadoc.kuleuven.be/bimbambeieren.

6



ONDERZOEK
— —

Religieuze Internationales
in de moderniteit

De wisselwerking tussen
religie en globalisering

Vincent Viaene

teland, Israél en Noord-Amerika kwam in januari in Oxford samen om in

de workshop “Religious Internationals in the modern World” na te den-
ken over de wisselwerking tussen religie en globalisering in de moderne wereld.
De invalshoek was expliciet vergelijkend: hij focuste voornamelijk op de ‘gods-
diensten van het Boek’ (jodendom, christendom en islam), maar trok de lijn ook
door naar hindoeisme, boeddhisme en spiritisme. Dat brede perspectief hielp
het confessionele kader te doorbreken en dwarsverbanden bloot te leggen. Ook
de aanwezigheid van politicologen, communicatiewetenschappers en een antro-
poloog droeg bij tot de verruiming van het discussieveld.

E en twintigtal onderzoekers uit het Verenigd Koninkrijk, het Europese vas-

De workshop “Religious Internationals in the modern World”, georganiseerd onder
auspicién van het geschiedenisdepartement van de prestigieuze universiteit van
Oxford, in nauwe samenwerking met KADOC-K.U.Leuven, vond plaats in het histori-
sche kader van het middeleeuwse Brasenose College. De insteek ervan werd bepaald
door een comité bestaande uit Amira Bennison (Cambridge), Christopher Clark
(Cambridge), Simon Dixon (Londen), Abigail Green (Oxford) en Vincent Viaene
(KADOC). Het tekende drie aandachtsvelden uit: religieuze Internationales en de glo-
bale civil society; religieuze Internationales en het religieuze hinterland; religieuze
Internationales, natiestaten en imperia. De vraag naar de relatie met natievorming en
imperiale expansie bleef belangrijk, maar de overgang van religieuze netwerken naar

7



internationale religieuze opinies geworteld in meer moderne vormen van vrijwillig
engagement wierp zich op als het belangrijkste thema van de workshop. Fundraising
organisaties en campagnes voor geloofsgenoten in nood, vaak naar aanleiding van
hete internationale hangijzers (zoals de Romeinse kwestie, antisemitisme of het Pales-
tijnse vraagstuk), speelden steeds een cruciale rol.

Meerdere sprekers schilderden een breed panorama van de ontwikkeling van religi-
euze Internationales. Francis Robinson (Londen) bracht een meesterlijk overzicht van
de reconfiguratie van het islamitische wereldsysteem als een religieuze Internationa-
le, met bijzondere aandacht voor de politieke dimensie. Christopher Clark en Michael
Ledger-Lomas (Cambridge) beschreven het complexe web van de protestantse Inter-
nationale, dat onder meer gekenmerkt werd door de spanning tussen evangelische en
vrijzinnige takken. Vincent Viaene peilde naar de eigenheid van de ultramontaanse
katholieke Internationale van de negentiende eeuw in het spectrum van transnatio-
nale katholieke netwerken sinds de Contrareformatie. Hij spitste zich daarbij toe op de
wisselwerking tussen de katholieke civil society en het Vaticaan. Jonathan Dekel-Chen
(Tel Aviv) wierp een licht op de continuiteit in de joodse Internationale met oudere
commerciéle netwerken en mechanismen van solidariteit, maar beklemtoonde ook de
schaalvergroting die het gevolg was van democratiseringsprocessen na 1945. Die trend
trad ook naar voren als een leidmotief in de papers van James Kennedy (Amsterdam)
en Scott Appleby (Notre Dame) over ontwikkelingen onder respectievelijk protestanten
en katholieken in de naoorlogse periode.

Andere sprekers richtten alle aandacht op casestudy’s of sleutelmomenten. Voor Abigail
Green en Amira Bennison waren er bepaalde take-off periodes in de transitie naar
internationale religieuze opinies. Waar dat volgens Green voor de joodse activisten
tussen 1840 en 1880 gebeurde, zei Bennison dat hetzelfde fenomeen bij de panislamie-
ten pas plaatsvond aan het begin van de twintigste eeuw. Jeremy Stolow (Montreal) en
Yaron Tsur (Jeruzalem) van hun kant, keken naar de groei van internationale religieuze
opinies vanuit de periferie - zij het door de zeer verschillende bril van de spiritisten van
Rio de Janeiro en de sterk verdeelde joodse gemeenschap van Tunis. De wisselende ver-
houding tussen centrum en periferie (of semiperiferie) was een belangrijk thema in de
discussies. In antwoord op Robinsons paper, viel het Amira Bennison bijvoorbeeld op
hoe socio-economische en culturele factoren de moslims van Zuidoost-Azié een leiden-
de rol gaven in de ontwikkeling van de islamitische Internationale, ondanks het histo-
rische overwicht van het Midden-Oosten binnen de islam. Klasse en/of geografie belet-
ten spelers vaak om het verschuivende evenwicht tussen centrum en periferie goed in
te schatten, zoals Dekel-Chen opmerkte.

Diasporanetwerken, vrijwilligersorganisaties en religieus lobbywerk, internationale
congressen en de groei van een internationaal bewustzijn onder leden van eenzelfde
geloofsgemeenschap waren weerkerende thema’s. Volgens de meeste sprekers gaven
religieuze Internationales op die manier essentieel mee vorm aan de moderniteit en
aan de kristallisatie van een ‘globale publieke sfeer’. Sommige deelnemers schoven
echter ook afwijkende interpretaties van het concept religieus ‘internationalisme’ naar
voren. Vanuit zijn expertise over de orthodoxe kerken in de Balkan en het oostelijke
Middellandse Zeegebied definieerde Paschalis Kitromilides (Athene) een religieuze
Internationale als (een geheel van) organisaties op vrijwillige basis met duidelijk afge-
lijnde objectieven en een uitgesproken religieuze motivatie. Aan het andere uiteinde
stond William Clarence-Smith (Londen), die de transnationale islamitische clan van de
Hadrami sada in het Midden-Oosten en Zuidoost-Azié benaderde als een onderschei-

8



den religieuze Internationale binnen de bredere moslimwereld. De antropoloog Adam
Yuet Chau (Cambridge) van zijn kant, nam personen als knooppunten van een religieu-
ze Internationale in zijn paper over de boeddhistische missionaire netwerken die zich
in het kielzog van de Japanse imperiale expansie in Korea en Taiwan ontwikkelden.

De deelnemers stelden naast de vele parallellen ook belangrijke verschillen vast tus-
sen het traject van verschillende religieuze groeperingen - een punt dat Hugh McLeod
(Birmingham) beklemtoonde in zijn conclusies. Zo groeide uit de orthodoxie bijvoor-
beeld niet meer dan een ‘beknotte’ Internationale, in de woorden van Simon Dixon.
Dat was een logisch gevolg van de zwakheid van de civil society in Zuidoost-Europa en
van het naar binnen gekeerde karakter van de Russisch orthodoxe kerk. Voor joden-
dom en hindoeisme wijst de verwarring tussen etniciteit en religie op een grijze zone
tussen religieus internationalisme en een grensoverschrijdend diaspora-nationalisme
in een al dan niet religieus kleedje. De late verspreiding van de hindoe diaspora in het
Westen, die Christophe Jaffrelot en Ingrid Therwath (Parijs) schetsten, scheen een bij-
komend specifiek kenmerk van de hindoeistische ervaring.

Een van de vreugden van de workshop was dat hij nieuwe banden schiep tussen een
internationale groep onderzoekers met zeer uiteenlopende culturele en academische
achtergronden, die anders niet met elkaar in contact zouden zijn gekomen. Alle deel-
nemers waren eropuit die verfrissende dynamiek van samenwerking gaande te houden
en de papers aaneen te smeden tot een degelijke publicatie in de serie KADOC Studies
on Religion, Culture and Society.

AD FONTES Adfontes. Klooster- en abdijarchievenin

PUBLICATIE OVER KLOOSTER- Vlaanderen en Brussel,van de hand van

EN ABDIJARCHIEVEN Kristien Suenens, telt 98 p., kost 25 euro en
kan bij CRKC worden aangekocht: Abdijvan

Als eeuwenoude instellingen bewarende  park 7,3001Heverlee, 016 40 60 73,
Vlaamse kloosters enabdijenbinnenhun  www.fokav.be.

muren vandaag vaak nog vrijomvangrijke ,
enaaneenges|oten archiefbestanden. ~N ‘
In 2004 nam het Forum Kerkelijke A d f ON 1' es.
Archieven Vlaanderen (FoKAV) de taak op /
zich om deze erfgoedgehelen - die nogin Klooster en Shchiataiiiii
. inVlaanderen en Brussel
situ bewaard worden -voor Vlaanderen
en Brusselin kaart te brengen. Dit eerste
FoKAV-rapportvormt de neerslagen syn-
thesevan vier jaar lokalisatie- en registra-
tieactiviteitin het kader van het zoge-
naamde DiBIKAV-project (Digitale
Bestandsinventaris Kerkelijke Archieven
Vlaanderen). Voor het eerst werd dit nog
vrijonbekende werkterrein de voorbije
jaren systematisch bevraagd en zowel
kwantitatief als kwalitatief in kaart
gebracht.

(1

> Kristien Suenens




ERFGOED C.G. Van Crombrugghe. Litho

genomen uit C. Pieraerts,
I I . .
Vie et ceuvres du chanoine

Van Crombrugghe
(Leuven 1878).
[KB6653]

Priester, politicus,
pedagoog en publicist
Archief Van Crombrugghe
en paters jozefieten

Helmoed Van Cauwenberge

Van Crombrugghe (1789-1865) en het generalaatsarchief van de jozefieten.

Van Crombrugghe was priester en pedagoog. Hij verdedigde vurig de vrij-
heid van religie en onderwijs en was als lid van het Nationaal Congres één van de
grondleggers van de Belgische natiestaat. Hij verwierf ook bekendheid als stich-
ter van congregaties, o.a. die van ‘de zonen van de H. Jozef’ (jozefieten).

Sinds december 2008 bewaart KADOC het archief van Constant Guillaume

Politieke en religieuze Van Crombrugghe werd op 14 oktober 1789 geboren in
loopbaan Geraardsbergen. Zijn vader, Ghislain-Francois, was een

brouwer en zijn moeder, Cécile-Joseph Spitaels, behoor-
de tot een belangrijke bankiersfamilie die later actief was in de industriéle ontwik-
keling van Belgié. Van Crombrugghe werd in 1812 tot priester gewijd. Het jaar daarop
werd hij aangesteld tot onderpastoor in Moeskroen; in 1814 was hij kort onderpastoor
in het Oost-Vlaamse Heusden. Nog in datzelfde jaar werd hij superior aan het colle-
ge in Aalst. Daar bracht hij zijn pedagogische ideeén voor de eerste maal in praktijk.
Hij zette zich namelijk af tegen de pedagogische vernieuwingen ingevoerd tijdens het
Franse bewind en baseerde zich vooral op de achttiende-eeuwse ultramontaanse tra-
ditie (o0.a. Charles Rollin en Francois Fénelon). Door de regering van Willem I werd hij,
wegens zijn ultramontaanse sympathieén, als een gevaar beschouwd en zijn college
werd gesloten in 1825.

10



Van Crombrugghe werd daarop redacteur van de krant Le catholique des pays-bas,
waarin hij zich uitsprak voor de vrijheid van religie en onderwijs. Van 1829 tot 1834
was hij secretaris van de Gentse bisschop Jan-Frans Van de Velde. Tezelfdertijd was hij
ook lid van de bisschoppelijke raad en titulair kanunnik van de Sint-Baafskathedraal.
Hij speelde voorts een kleine en weinig bekende rol in het conflict tussen de bisschop-
pen en de H. Stoel enerzijds en de regering anderzijds rond het Collegium Philosophi-
cum aan de Rijksuniversiteit Leuven, dat fungeerde als een regeringsgezind seminarie
voor priesters.

Van Crombrugghe schreef enkele handboeken, zoals Manuel de la jeunesse Chréti-
enne en Reglement des professeurs, maar ook toespraken en pamfletten als Réfuta-
tion des observations sur les libertés de UEglise tegen de regering van Willem I. Als
politicus verwierf hij vooral bekendheid als lid van het Nationaal Congres van Bel-
gié. Hij was één van de negen priesters in die grondwetgevende en voorlopige wet-
gevende vergadering van het jonge land. Zijn voornaamste aandacht ging naar
de opname van de vrijheid van religie en onderwijs in de nieuwe grondwet. Daar-
na nam hij niet meer deel aan het politieke leven. In 1847 werd hij aangesteld als

11



Ontvangstruimte van het groot-cantor van de Sint-Baafskathedraal te Gent en in 1863
college van Houtaing, werd hij aartsdiaken. Hij stierf in Gent op 1 december 1865.

jaren 1930.

[Collectie prentbriefkaarten] In 1934 ten slotte werd zijn stoffelijk overschot overgebracht

naar de kerk van het Sint-Jozefinstituut.

Stichter van de Van Crombrugghe stichtte in 1817 de zonen van de H. Jozef of
jozefieten jozefieten (Congregatio Josephitarum, CJ) in Geraardsbergen. Zijn

voornaamste doel was de seculariserende invloed van het Franse
bewind en het beleid van Willem I ongedaan te maken en de samenleving (opnieuw) te
doordringen van kerk en katholiek geloof. In Geraardsbergen verstrekten de jozefieten
onderwijs aan arme kinderen. De school en de congregatie werden aanvankelijk niet
erkend door de overheid en verschillende keren moest Van Crombrugghe zijn onder-
wijsinstelling sluiten.

Het klimaat veranderde na de onafhankelijkheid van Belgié. In 1837 namen de joze-
fieten het college van Melle over. Dat oude augustijnencollege was eigendom gewor-
den van M. van Wymelbeke, Van Crombrugghes schoonbroer, die het aan hem schonk.
De school richtte voornamelijk onderwijs (wetenschappen, handel, nijverheid) in voor
kinderen uit rijke families. In 1842 namen de jozefieten vervolgens in Leuven het col-
lege op de Oude Markt over op vraag van kardinaal Sterckx. Door de nabijheid van de
universiteit volgden vele broeders er ook seminariestudies. Vanaf dat moment trachtte
Van Crombrugghe zijn congregatie om te vormen tot een congregatie van zowel broe-
ders en priesters. In 1897 werd ze erkend door de paus als een priestercongregatie.

In Belgié zijn er vandaag vestigingen in Melle (generalaat), Leuven (provincialaat),
Geraardsbergen en Houtaing (bij Ath). Gedurende Kkorte tijd waren er ook scholen en
huizen in Roborst (bij Zottegem) (1830-1861), Halle (1833-1842), Maldegem (1834-1850) en
op verschillende andere plaatsen. Ook internationaal is de congregatie actief. In Congo
was en is ze onder andere aanwezig in het bisdom Mweka. Meer bepaald waren de

12



broeders actief in Katoka (vanaf 1929) en Bena Makina (vanaf Het etnografisch museum

1936). Ook in Bahia (Brazili€) hadden ze vanaf 1924 een missie- van het college van Melle,

huis in het gebied van de Belgische landbouwcompagnie Agri- €% 1905 Foto genomen uit de
. . R ... brospectus Maison de Melle.

cola de Una. Andere vestigingen werden in Groot-Brittannié jxc,650]

(het Saint George’s College te Weybridge) en in de Verenigde

Staten (bijvoorbeeld de Saint Joseph High School in Santa Maria, Californi€) opge-

richt.

Van Crombrugghe stichtte niet alleen de congregatie van de zonen van de H. Jozef,
maar ook drie vrouwencongregaties. Meer bepaald lag hij aan de basis van de con-
gregatie van de Zusters van Maria en Jozef. Die splitste hij in 1834: de zusters in
Geraardsbergen werden de Zusters van Maria en Jozef, de huizen van Aalst, Moeskroen
en Bellegem werden de Dochters van Maria en Jozef. Deze laatsten werd vier jaar later
opnieuw gesplitst in de Zusters van de H. Jozef (met hoofdhuis in Brugge) en de Doch-
ters van Maria en Jozef (met hoofdhuis in Mechelen). Die splitsingen dienden enerzijds
om beter in te spelen op de verschillende onderwijsnoden van rijk en arm en anderzijds
om de bisschoppelijke jurisdicties te respecteren. Alleen de laatste congregatie kreeg in
1878 pauselijke erkenning; de overige twee bleven diocesane congregaties.

Het archief Het overgedragen archief valt uiteen in drie grote deelbestanden.

Een eerste is afkomstig van de stichter zelf. Vooral zijn corresponden-
tie, ruim 1000 brieven, springt in het oog. Het grootste deel daarvan is gericht aan
medebroeders en superiors-generaal van de congregatie, zoals Ignatius Vandenbos-
sche (periode 1828-1850). Daarnaast valt de briefwisseling met zijn ouders op (vanaf
zijn vroege jeugd tot 1841). Een ander deel is gericht aan zijn oom Huleu, superior aan
het seminarie van Mechelen (1806-1815), die een grote invloed op hem had tijdens zijn
jeugd. Ten slotte zijn er ook enkele brieven van bisschoppen en hun secretarissen (o.a.
van kardinaal Sterckx, 1841 tot 1854) en van vele andere religieuzen en leken.

13



Ook Van Crombrugghes activiteiten als superior te Aalst zijn goed gedocumenteerd.
Zo zijn er manuscripten over de gegeven lessen, een reglement voor leraars, rekenin-
gen, briefwisseling en lijsten van leerlingen. Daarnaast bevat dat onderdeel ook brie-
ven, toespraken, voorstellen en andere stukken over het Nationaal Congres en Van
Crombrugghes wereldlijke activiteiten en onderscheidingen. Opvallend zijn twee brie-
ven (1931-1932) van kanunnik De Ram over de oprichting van een katholieke universi-
teit te Leuven. Samen met het archief werd de persoonlijke bibliotheek van Van Crom-
brugghe overgedragen, waartoe een collectie gedrukte en handgeschreven muziekpar-
tituren behoort.

Een tweede deelbestand is het eigenlijke congregatiearchief. Meer bepaald gaat het
om registers en diverse stukken betreffende de algemene kapittels, de keuzekapittels
(1830-1950) en de algemene raad (van 1841 tot 1952). Daarnaast zijn er dagboeken van
superiors-generaal (1843-1890) en een brievenboek van de superior-generaal aan de
algemene raad (1871-1893). Er is ook een omvangrijke reeks registers en stukken betref-
fen het financiéle beheer. Nadat de congregatie pauselijke erkenning kreeg, werden
vijfjaarlijkse rapporten naar Rome gestuurd, die eveneens bewaard bleven (1905-1970).
Interessant voor de onderzoeker van het dagelijkse leven is de collectie preken en ser-
moenen, die start in 1732 en eindigt begin twintigste eeuw, met onder andere preken
van Van Crombrugghe zelf. Aan de hand van de bewaarde constituties, spirituele direc-
toriums, ceremonialen en ‘coutumiers’ kan men dan weer vanaf de stichting in 1817 de
spiritualiteit, de liturgie, het bestuur en de structuur van de congregatie bestuderen.
Ook de omzendbrieven van de superiors-generaal van 1840 tot 1950 bieden daarvoor
basisinformatie.

De archieven van de stichtingen zijn het laatste deelbestand. Typische documenten
daarin zijn de diverse akten en stukken betreffende het onroerend goed van de vesti-
ging, de stukken aangaande de school en vooral de prijsuitreikingen, de briefwisse-
ling met het hoofdhuis en het financiéle beheer van het huis. Ze hebben betrekking
op volgende stichtingen: het juvenaat te Velm (1930-1962), de scholen te Roborst (1830-
1861), Tienen (1844-1888), Tongeren (1879-1894), Maldegem (1834-1858), Brussel (1837-
1858), Wattripont (1833-1946), Halle (1833-1842), Houwaart (1940-1965), Leuven (1842-
1964), Geraardsbergen (instituut en juvenaat) (1820-1964) en Melle (1829-1968). Het col-
lege van Melle speelde een voortrekkersrol in de verspreiding van wetenschappelijke
kennis en bezat onder andere een eigen museum. Daarover bleef interessante brief-
wisseling bewaard van de directeur van het college, o.a. een dankbrief van Hendrik
Conscience uit 1847.

Er is ook informatie aanwezig over vermelde buitenlandse stichtingen. Van het Saint
George’s College te Weybridge zijn correspondentie (1922-1943), een dossier over de
aankoop van het domein in 1884 en diverse losse stukken bewaard. Ook over Croydon
bij Londen (1869-1886), de scholen en missiepost te Katoka en Bena Makina in Congo
(1929-1965) en de missiepost te Bahia (1924-1936) zijn stukken voorhanden.

De vermelde archieven zullen op KADOC verder worden geordend en beschreven.
Dat zal op korte termijn gebeuren, gezien hun grote onderzoekspotentieel inzake poli-
tieke, ideologische, religieuze en onderwijskundige thema’s. De bestanden bieden tal-
rijke basisdossiers voor onder andere de relatie tussen de reguliere en seculiere gees-
telijkheid, voor de omgang van de kerk in Belgié met de moderne vrijheidsopvattingen
en voor het onderricht aan het volkskind. Eenmaal op punt gesteld, is het archief toe-
gankelijk na toestemming van de bewaargever.

14



ONDERZOEK
— —

Educating

a Catholic Elite
Middelbare internaten
VOOT jongens en meisjes
in de negentiende en
twintigste eeuw

Patricia Quaghebeur

voor meisjes en jongens uit de katholieke elite in diverse Europese lan-

den en in de Verenigde Staten en Latijns-Amerika, dat was het onderwerp
van de internationale workshop van het Europese onderzoeksnetwerk History
of Religious Institutes in the 19th and 20th Centuries (RELINS-Europe). Die werd
van 5 tot 7 februari 2009 georganiseerd door de partners van de Radboud Univer-
siteit Nijmegen en Stichting Echo.

D e specificiteit en de evolutie van het onderricht in middelbare internaten

De dertien lezingen beperkten zich tot de positie van de katholieke internaten, maar
vaak binnen een interconfessionele context, zoals Nederland en lerland, waar de
katholieken een sociologische minderheid vormden, of zoals in Zuidoost-Europa, dat
een kruispunt vormde van westerse en oosterse levensheschouwingen, zoals ortho-
doxie en islam. De meeste sprekers focusten op de negentiende en vroegtwintigste
eeuw. Als aanzet tot de publicatie van een congresbundel formuleerde Marit Monteiro
(Radboud Universiteit Nijmegen) een aantal conceptuele en methodologische inzich-
ten aangaande onderwijs, katholieke elite, genderemancipatie, generatiekatholicisme
en religieus internationalisme.

15



Welk onderwijs voor De religieuze instituten die onderwijs inrichtten voor de
welke elite? katholieke elite, opereerden in een permanent wijzigende
marktsituatie van vraag en aanbod, die sterk werd bepaald
door de dynamiek van de verhoudingen tussen kerk en staat. In het begin van de
negentiende eeuw startten, in navolging van het ancien régime, vrouwelijke religieuze
instituten, zoals de ursulinen, de Dames de Sacré-Coeur en de Filles de Notre-Dame,
internaten specifiek bedoeld voor de opvoeding van de katholieke meisjeselite. Zowel
de religieuzen, les meres, als de leerlingen behoorden toen nog tot de ‘oude’ elite van
adel, aristocratie en landeigenaars. Hun onderwijs was in de eerste plaats gericht op
de vorming van een ‘confessionele’ elite, als reactie op de verregaande secularisering
ten gevolge van de revolutietijd. Het onderwijs in de internaten was een afspiegeling
van het ascetische contemplatieve ideaal van de religieuzen zelf, waarin zelfopoffering
en schuldbesef centraal stonden. Het dagelijkse leven in de internaten was strikt gerit-
meerd en speelde zich volledig af ‘binnen de school/kloostermuren’, vaak maar één
keer per jaar onderbroken door een vakantie bij de familie.

Door de economische ontwikkelingen nam vanaf de jaren 1840 het belang van een
‘nieuwe’ sociale elite (zoals industri€len, hogere ambtenaren en later academici) toe.
Ze verwachtte van de religieuze instituten weliswaar een religieuze, maar ook een
modernere vorming, met een grotere openheid naar de wereld. De gelaiciseerde staats-
scholen waren voor haar immers geen optie. Rebecca Rogers (Université Paris Descar-
tes) toonde aan dat de vrouwelijke religieuze instituten tijdens de hele lange negen-
tiende eeuw wel degelijk het intellectuele niveau van hun onderricht hebben opgedre-
ven, onder meer door de invoering van taalonderricht, wiskunde en positieve weten-
schappen. Ze investeerden ook in een professionele vorming van hun leerkrachten.
[Mlustratief was de pioniersrol van de Ierse Cabra Dominicans, met het oprichten van
‘university classes’ voor meisjes als voorbereiding op de examens aan de Royal Univer-
sity of Ireland (1875-1910) en de stichting van het St. Dominic’s

nen van O.-L.-V. Waver, jaren Training College in 1909 voor de opleiding van religieuzen Fot
1930. leraressen (Maire Kealy O.P., lerland). Maar volgens Annelies
[Collectie prentbriefkaarten] van Heijst (Universiteit van Tilburg) bleven de spirituele vor-

Laboratorium bij de ursuli-




ming en de verlossing van “ses pauvres petites riches” wel steeds een prioriteit, zelfs
toen onder druk van het ideaal van het actieve apostolaat voor de volksklassen de
vraag werd gesteld of vorming van de elite wel een opdracht was voor religieuzen.

Franse katholieke meisjes- Door de expansie van de religieuze institu-
internaten, een internationaal ten werd het opvoedingsmodel van de Fran-

onderwiismodel voor de elite S¢ meisjesinternaten een internationale stan-
daard in de socialisering van de vrouwelijke

katholieke elite, eerst in West-Europa, maar vanaf het midden van de negentiende
eeuw ook overzee in de Verenigde Staten, Canada en de kolonies. De overzeese elites
stuurden trouwens hun kinderen reeds vo6r 1850 naar Franse internaten op het Euro-
pese vasteland. De culturele impact van dat onderwijsmodel op de elites, en dat op
internationaal niveau, mag dus niet worden onderschat.

Met hun aanbod speelden de religieuzen vaak in op andere politieke en maatschap-
pelijke belangen. Op Corsica werden Franse religieuze instituten, zoals de Fréres des
Ecoles Chrétiennes, de Oblats de Marie-Immaculée, de Soeurs de Saint-Joseph de Lyon
en de Filles de Marie d’Agen expliciet uitgenodigd door het episcopaat met het oog op
de vorming van een verfranste nieuwe elite en clerus, die de integratie van Corsica in
Frankrijk moest vergemakkelijken. Dat werd zelfs tot op zekere hoogte ondersteund
door de burgerlijke overheid. De terugkeer van traditionele religieuze instituten die tij-
dens het ancien régime op Corsica actief waren, zoals de franciscanen, werd door de
overheid zelfs geblokkeerd omdat ze van oudsher op Italié waren gericht (Michel Casta,
Université de Picardie Jules Verne, Amiens). In Latijns-Amerika kwam de katholieke eli-
te heel graag met geld over de brug voor religieuze instituten als Des Oiseaux, le Sacré
Coeur de Jésus, I'Institut de I’Assomption, la Divine Providence en Notre Dame de Sion,
die via hun internaten konden bijdragen aan de beoogde romanisering van de katho-
lieke halfbloedbevolking (Angela Xavier de Brito en Leticia Cortellazzi Garcia, Univer-
sité Paris Descartes).

Het succes van de katholieke meisjesinternaten, gerund door vrouwelijke religieuzen,
in het Ottomaanse Rijk, Griekenland en Bulgarije in de periode 1856-1940 lijkt zelfs
paradoxaal voor een gebied met gespannen interconfessionele relaties en een ster-
ke patriarchale cultuur waarin vrouwen nauwelijks aanwezig waren in de publieke
ruimte (Anastassios Anastassiadis, Ecole Francaise d’Athénes). Ook hier speelden de
katholieke religieuzen met hun aanbod van meisjesscholen in op een maatschappe-
lijke vraag van een nieuwe economische elite. Een middelbare vorming volgens West-
Europese standaarden werd door de burgerij van de opkomende havensteden gezien
als een vehikel om zich te integreren in een internationaal handelsnetwerk. Vrouwen
kregen daarin een nieuwe maatschappelijke rol als gastvrouw en potentiéle huwelijks-
partner. Meisjesscholen geleid door vrouwen waren een totaal nieuw fenomeen, maar
de religieuzen wonnen het vertrouwen van de burgerlijke elite. Die verwachtte in ruil
wel niveau. De religieuzen zagen zich verplicht om lekenleerkrachten aan te werven
voor het onderricht in Engels, Grieks, piano, dans en in te binden op hun oorspronke-
lijke religieuze vorming. Alleen op die manier konden ze ook betalende niet-katholieke
en moslimmeisjes aantrekken, nodig om hun scholen financieel draaiende te houden.
Opnieuw moesten de religieuzen zich inpassen in het marktprincipe van aanbod, dat
aanvankelijk gericht was op de vorming en het behoud van katholieke minderheidsge-
meenschappen in het Ottomaanse Rijk, en vraag vanwege een multiconfessionele elite
gericht op het moderne Westen.

17



‘Schildspel’ op de speel- De specificiteit van de vorming in scholen voor jongens uit
plaats van het jozefieten- de katholieke elite kwam eveneens aan bod. Zo hebben de

pensionaat in Melle, ca. Irish Christian Brothers, opgericht in 1802, een wezenlijke rol
1905. Foto genomen uit de

prospectus Maison de Melle. gespeeld in de vorming van een nieuwe katholieke midden-
[KC2650] standsklasse in Ierland (Daire Keogh, St. Patrick’s College,

Dublin). Hun vorming was geént op typische middenklas-
sewaarden als moed, plicht, zelfdiscipline, zuiverheid en mannelijkheid. Ondertus-
sen zat 15 a 20% van de jongens uit de rijke Ierse upper class in de periode 1850-1900
op Engelse internaten, zoals het jezuietencollege Stonyhurst in Lancashire (Ciaran
O’Neill, Institute of Irish Studies, University of Liverpool). Belangrijkste drijfveer voor
de katholieke elite uit het ‘achtergestelde’ lerland was zich via die netwerken mee te
positioneren in de expansie van het Britse imperium. Tom van den Beld schetste aan de
hand van zijn doctoraatsstudie over het jezuietencollege van Katwijk aan de Rijn (1831-
1960) hoe de jezuieten in Noord-Nederland hebben bijgedragen tot de emancipatie en
de vorming van katholieke kaders. Zij leverden heel wat industri€len, ambtenaren en
kopstukken voor de Katholieke Partij af.

Elite onderwijs door religieuze Uit diverse lezingen bleek dat de nieuwe bur-
instituten in vraag gesteld gerlijke en intellectuele katholieke elite naar

het einde van de negentiende eeuw meer en
meer kritiek had op het opvoedingsmodel aangeboden in de religieuze internaten.
Na de Eerste Wereldoorlog kwam het, door de ingrijpende sociaal-politieke ontwikke-
lingen, zeker in West-Europa, onder druk te staan. Marjet Derks (Radboud Universiteit
Nijmegen) en Rebecca Rogers toonden aan hoe oud-leerlingen via hun sociale netwerk
een rol speelden in die groeiende kritiek. Marjet Derks focuste in haar lezing op de kri-
tiek vanuit de religieuze lekenbewegingen (Vrouwen van Nazareth, De Graal), univer-
sitair geschoolden en de Katholieke Vrouwenbeweging. Die nieuwe generatie hoogop-
geleide lekenvrouwen, die vaak zelf onderwijs had genoten in een elite-internaat van
religieuzen, voelde zich religieus, intellectueel of sociaal superieur. Hun invloed op de
opvoeding van jonge meisjes en vrouwen nam toe, wat tot verhoogde spanningen met
de religieuzen leidde, temeer daar de oude religieuze elite institutioneel de touwtjes in

18



handen hield. Alleen zij was vertegenwoordigd in het bestuur De handelsklas van het pen-
van haar scholen en kon zonder problemen academisch sionaatvan deursulinen in

Lier, ca. 1930.

geschoolde lekenleraressen de laan uitsturen wanneer zus- ) )
[Collectie prentbriefkaarten]

ters terugkeerden van een opleiding aan de normaalschool.
Dat botste met de groeiende culturele macht van de new self-declared female elites. Die
bevindingen nuanceren de historiografische breuklijn van het tweede Vaticaans conci-
lie en leiden naar een dynamischer concept van katholiciteit.

In Liechtenstein daarentegen wisten de religieuze instituten hun dominante positie in
het verstrekken van hoger onderwijs voor de elite tot de jaren 1980-1990 te behouden
(Martina Sochin, Liechtenstein-Institut). In de katholieke patriarchale samenleving
van de jaren 1940-1960 was hun onderwijs nog sterk gender bepaald: jongens werden
opgeleid met het oog op universitaire studies, meisjes werden nog steeds opgevoed
tot goede huismoeders en tot bedienden die konden worden ingeschakeld in de opko-
mende familiebedrijfjes. Toch hadden de Anbeterinnen des Blutes Christi in 1942 de
bedoeling om een hogeschool voor meisjes in te richten, maar zij werden door de bur-
gerlijke en kerkelijke overheid gedwongen om die om te vormen tot een hogere han-
delsschool.

De democratiseringsgolf van de jaren 1960 en de kerkelijke ontwikkelingen na het
tweede Vaticaans concilie bleken wereldwijd een brug te ver voor veel religieuze insti-
tuten, die reeds decennia worstelden met de identiteit van hun elitaire onderwijsinstel-
lingen. De lezing van Casey Beaumier S.J. (Boston College) over het verval van Campion
High School, een succesrijk jezuietencollege in de Amerikaanse Midwest, was exemp-
larisch voor die evolutie. Beaumier benadrukte nogal de impact van generaal-overste
Pedro Arrupe op de 31ste (1965) en 32ste (1975) Generale Congregatie, die de orde opriep
te reflecteren over haar identiteit. Jezuietencolleges werden gedwongen hun elitaire
karakter in vraag te stellen. Mede onder druk van het sociale oproer en de rassenstrijd
in de Verenigde Staten in de jaren 1960 en 1970 gooiden ze hun klassieke curriculum
en disciplinaire vorming overboord. Sommige directies vormden hun colleges om tot
pluralistische en democratische scholen waar ook Afro-Amerikaanse jongens uit arme-

19



re sociale groepen werden toegelaten. Dat ‘geéxperimenteer’ leidde in de jaren 1970 tot
de sluiting van nagenoeg alle jezuietencolleges in de Verenigde Staten. De deelnemers
bevestigden dat scenario ook voor de jezuietencolleges in Frankrijk en Latijns-Amerika.
De vraag stelt zich waarom jezuietencolleges in andere West-Europese landen wel een
geslaagd alternatief parcours hebben gevonden.

Tot slot Methodologisch kwam uit de lezingen naar voren dat tot nu toe vooral de

emancipatorische rol van de religieuze instituten op het vlak van onderwijs
voor de elite is belicht, dit door een eenzijdige lezing van het bronnenmateriaal. Voor
de negentiende eeuw beperkt dat zich vaak tot bronnen geproduceerd door de religi-
euzen zelf, zoals handboeken, leefregels, kronieken, interne geschiedenissen van hun
onderwijsinstellingen en dagboeken. Pas met het verschijnen in de jaren 1930-1940 van
autobiografieén van oud-leerlingen van katholieke internaten vangt de onderzoeker
een glimp op van de repressieve aspecten van dat eliteonderwijs. Tijdens de slotsessie
werd nogmaals een oproep gedaan om het bronnenmateriaal met een meer kritische
blik te lezen en het heroische imago van vele religieuze stichters en stichteressen te
nuanceren. De vraag werd gesteld of we daarbij de ‘kloostermuren’ niet moeten verla-
ten en op zoek moeten gaan naar de archieven van de negentiende-eeuwse katholieke
elite, die vaak nog in de families worden bewaard.

L 3
7 1 e
» e A
() “ b Met steun van de
B Al =~ J | Viaamse overheid

Werkten mee aan dit nummer / Lieve Claes / Jan De Maeyer / Roeland Hermans /
Patricia Quaghebeur / Helmoed Van Cauwenberge / Vincent Viaene / Luc Vints / Vorm-
geving / Alexis Vermeylen / Druk / Peeters, Herent / Verschijnt tweemaandelijks / wordt
op aanvraag kosteloos toegezonden / Kantoor van afgifte / 3000 Leuven 1 / Verantwoor-
delijke uitgever / Emmanuel Gerard / Kortrijksestraat 351 / 3010 Leuven (Kessel-Lo)

KADOC / Documentatie- en onderzoekscentrum voor religie, cultuur en samenleving /
Adres / Vlamingenstraat 39 / B - 3000 Leuven / Telefoon / +32 (0) 16 32 35 00 /
Fax / +32 (0) 16 32 35 01 / E-mail / postmaster@kadoc.kuleuven.be / Internet /
http://kadoc.kuleuven.be

Giften voor KADOC / kunnen worden overgemaakt op rekeningnummer 734-0194177-89

van de K.U.Leuven met vermelding %400/0000/53084 gift KADOC’. Vanaf 30 euro wordt
een fiscaal attest bezorgd.

Uw steun voor de realisatie van het nieuwe erfgoeddepot in Heverlee blijft ook erg welkom.

Inlichtingen over de modaliteiten van het bouwfonds vindt u in een speciale brochure die u op
eenvoudige aanvraag wordt toegezonden.

U kunt natuurlijk ook rechtstreeks het bouwfonds steunen via een overschrijving op rekening-
nummer 734-0194177-89 van de K.U.Leuven met vermelding ‘400/0000/49448 gift KADOC'.
Ook daarvoor wordt vanaf 30 euro een fiscaal attest bezorgd.




