
K
A

D
O

C
 /

 D
oc

um
en

ta
ti

e-
 e

n 
on

de
rz

oe
ks

ce
nt

ru
m

 v
oo

r 
re

lig
ie

, c
ul

tu
ur

 e
n 

sa
m

en
le

vi
ng

 /
 I

nt
er

fa
cu

lt
ai

r 
ce

nt
ru

m
 K

.U
.L

eu
ve

n

2010/5

kadoc-
nieuwsbrief



2

2010/5

Inhoud / 2 Studiedag plannencollecties en presentatie LIAS / 4 Vlamingen zoeken geluk 
in Wallonië. Publicatie- en tentoonstellingsproject / 8 De ideale man? De verering en 
voorstelling van Sint-Jozef / 13 Religieonderzoek tijdens de modernistische crisis. Franz 
Cumont en religiewetenschap / 17 Getuigen van een missie. Foto’s uit Congo / 20 Congo 
en religie. Internationaal colloquium 

Cover: Paters van Mill-Hill,
Basankusu, 1926. 
Blz. 3: Advertenties uit  
De Vlaming in ’t Walenland 
(1913).

Studiedag plannencollecties en presentatie LIAS

Op vrijdag 22 oktober organiseert KADOC in Leuven een studiedag over de tekeningen- 
en plannencollecties van de Sint-Lucasschool Gent en van het glazeniersatelier Capron-
nier. De geautomatiseerde ontsluiting van beide verzamelingen werd onlangs afgerond. 
KADOC-medewerkers zullen ingaan op diverse aspecten van de beschrijving, de ordening, 
de ontsluiting en de bewaring van die bestanden, evenals op hun inhoud en hun histo-
risch belang. Een panel van deskundigen zal voor elk van beide verzamelingen o.a. blijven 
stilstaan bij hun potentieel op het vlak van het kunsthistorisch onderzoek, de restauratie-
praktijk en de monumentenzorg.

Ook op 22 oktober en aansluitend bij deze studiedag zal LIAS, het Leuvens Integraal 
Archiveringssysteem, voor de eerste maal aan een ruimer publiek worden gepresenteerd. 
LIAS is een samenwerkingverband van de K.U.Leuven tussen de Faculteit Godgeleerd-
heid, ICTS, KADOC, LIBIS, het Universiteitsarchief en de Universiteitsbibliotheek. Het 
biedt een geautomatiseerd en gestandaardiseerd beschrijvingssysteem van digitale en 
niet-digitale archiefbestanddelen (ScopeArchive) in combinatie met de uitbating van een 
digitaal depot (Digitool). Dat laatste zorgt voor de duurzame en beveiligde bewaring van 
digitale objecten, waarbij de authenticiteit, integriteit en uniciteit worden gegarandeerd 
en bovendien de onderlinge samenhang en structuur worden gevrijwaard. 

In bijgevoegde folder vindt u het programma en het inschrijvingsformulier.



3 



4

Vlamingen zoeken 
geluk in Wallonië
Publicatie- en 
tentoonstellingsproject

Haar grootvader sprak altijd van “mon pays” als hij het over het Vlaande-
ren van zijn jeugd had. Hij woonde nu in Wallonië, waar hij in de mijnen 
had gewerkt en zijn dochter was geboren. Samen met haar grootvader 

bezocht de kleindochter voor het eerst ‘zijn land’. Jaren later herinnert Yolan-
de nog altijd haar kinderlijke teleurstelling toen ze merkte dat de mensen er met 
hetzelfde geld betaalden als in Wallonië.

Ongetwijfeld zijn er nog families in Wallonië waar tijdens feesten anekdotes over 
de Vlaamse afkomst van een (over)grootmoeder of -vader worden opgerakeld. In de 
negentiende en ook in de twintigste eeuw ruilden heel wat Vlamingen, zowel industrie-
arbeiders als landbouwers, om sociaaleconomische redenen hun geboortegrond voor 
Wallonië. Ze namen afscheid en zetten hun leven ginder voort. Over die binnenlandse 
migratie bereidt KADOC een boek en verschillende tentoonstellingen voor en dat bin-
nen het kader van het Museum van de Vlaamse Sociale Strijd, een initiatief van de pro-
vincie Oost-Vlaanderen.

Roeland Hermans

onderzoek Foto van het gouden huwe-
lijksjubileum van Marinus 

Vertenten en zijn echtgenote 
in augustus 1929. 

Ze waren afkomstig uit  
Hamme en woonden nu in 
Gilly. Beiden waren lid van 

het Werk der Vlamingen.
[kadoc, Archief van de 

Vlaamse minder- 
broeders]



5 

“Want ginder kon onze honger zich niet meer verzadigen aan 
de opbrengst van het land (…); we waren met te vele mon-
den geworden en opeenkijkend zaten we te verhongeren.” In 

het kortverhaal De Avond (1905) beschrijft Gustaaf Vermeersch de aankomst van een 
groepje Vlamingen in de Waalse mijnregio. Ze waren vertrokken om de armoede op 
het Vlaamse platteland te ontvluchten. En dat was geen fictie in de negentiende en de 
vroege twintigste eeuw. Achtereenvolgende landbouwcrisissen en de ineenstorting van 
de huisnijverheid verpauperden Vlaanderen en maakten het tot een regio van emigran-
ten. Sommigen zochten hun geluk over zee en scheepten in voor Canada, de Verenigde 
Staten of Argentinië; anderen bleven dichter bij huis en bouwden een nieuw leven op 
in Frankrijk of in Wallonië.

De aantrekkingskracht van het industriële Wallonië was groot. De steenkoolmijnen, 
de glasfabrieken en de metaalnijverheid in en rond steden als La Louvière, Charleroi 
en Luik boden Vlaamse arbeiders een inkomen en herstelden hen dus in hun waardig-
heid als kostwinner. Sommigen werkten er als dagloner en keerden na enkele weken of 
maanden terug naar huis. Dat bestaan als ‘logeur’ was vaak slechts de voorbode van 
een definitieve verhuis naar Wallonië, waarbij vrouw en kinderen, en soms ook andere 
familieleden, meekwamen. Aangestoken door de verhalen van familie of dorpsgeno-
ten, of ‘verleid’ na een rekruteringscampagne met de belofte van een regelmatig inko-
men waagden anderen onmiddellijk de grote stap naar het ‘zwarte land’.

De Vlamingen vestigden zich doorgaans in elkaars buurt, waardoor er ‘Vlaamse’ wij-
ken ontstonden, zoals Pierreuse (Luik) en Bas-Hocquet (La Louvière). Het bekendste 
voorbeeld is ongetwijfeld Gilly, vandaag een deelgemeente van Charleroi, waar veel 
Zelenaren een nieuwe thuis vonden. De plaatselijke zusterschool telde in 1932 blijkbaar 
44 leerlingen van Vlaamse afkomst tegen 42 van Waalse. Diezelfde wijken doken van 
tijd tot tijd op in de Waalse krantenkolommen. De Vlamingen hadden immers een kwa-
lijke reputatie, gekruid met nachtlawaai, drankmisbruik en baldadigheden. Die stereo-
typering gaat terug tot de beginjaren van de Vlaamse emigratie, toen logeurs ver van 

Vertrekken, aan-
komen en blijven



6

huis de teugels vierden. Het is maar één voorbeeld van de beeldvorming van de Vlaam-
se arbeider in de Waalse populaire cultuur, die nadien andere migranten te buurt viel 
en universeel lijkt voor de affectieve relatie van ‘autochtonen’ met nieuwkomers.

De definitieve vestiging van Vlaamse families in Wallonië leidde tot het ontstaan van 
een Vlaams verenigingsleven, verdeeld langs ideologische lijnen. Ontspannings- en 
cultuurverenigingen bestonden er naast vakorganisaties, sociale initiatieven en soms 
ook politieke formaties. Ten dele was het een afspiegeling van het organisatieleven in 
Vlaanderen, met lokale afdelingen van onder andere het Willemsfonds en het Davids-
fonds. Toch mag de impact daarvan niet worden overschat. Veel van die verenigingen 
kenden slechts een kortstondig bestaan en mobiliseerden geenszins alle ingeweken 
Vlamingen.

Het Werk der Vlamingen, met zijn tientallen lokale afdelingen, was daarentegen een 
bijzonder antwoord op de Vlaamse migratie naar Wallonië. Om de Vlamingen te behoe-
den voor de socialistische verleidingen in hun nieuwe omgeving organiseerden onder 
anderen redemptoristen en minderbroeders, vooral tijdens het interbellum, tal van ini-
tiatieven (bibliotheken, toneelverenigingen, processies …) die ‘Vlaams’ en ‘katholiek’ 
moesten verankeren als bouwstenen van de identiteit van de inwijkelingen. Een eigen 
tijdschrift, De Vlaamsche Volksstem, zette vanaf 1921 dat doel kracht bij. Eerder ver-
schenen er trouwens ook al dag- en weekbladen voor de Vlamingen - zij het vaak erg 
efemeer: Echo uit het Walenland (1901), De Vlaamsche werkman in het Walenland (1902) 
en De Vlaming in ’t Walenland (1913-1914).

De toegenomen tewerkstellingskansen in Vlaanderen, de verbeterde transportmoge-
lijkheden en de veroudering van de Waalse industrie deden de Vlaamse migratie naar 
de industriële bekkens in Wallonië na de Tweede Wereldoorlog afnemen. In diezelfde 
periode tekenden de contouren van een nieuwe emigratie zich evenwel duidelijker af. 
Al in de jaren 1930 hadden Vlaamse landbouwers hun akkers verlaten en een Waal-
se hoeve gekocht of gepacht. Het versnipperde landbouwareaal in Vlaanderen en de 
grootte van de boerengezinnen versterkten die tendens na de oorlog.

Uiteindelijk maakten honderden landbouwers, vooral uit West- en Oost-Vlaanderen, de 
overstap. Een Waalse getuige liet daarover het volgende optekenen: “L’agriculture wal-
lonne, on peut dire, a été flamandisée”. Al dan niet bijgestaan door een zogenaamde 
‘placeur’ vonden de Vlamingen vooral in Henegouwen over 
te nemen landbouwbedrijven. Op vele Waalse boerderijen 
waren er geen mannelijke opvolgers. Die kozen immers voor 
een (zekerder?) bestaan in de industrie. Een eigen verenigings-

Hoofding van De Vlaamsche 
Volksstem, het tijdschrift van 

het Werk der Vlamingen.
[kadoc, KYC 604]



7 

leven, met onder andere een Boerenjeugdbond en een Boerin-
nenbond, zag ook hier het licht, hoewel heel wat landbouwers 
zich aansloten bij een Waalse beroepsvereniging.

In het voorjaar van 2011 richt KADOC 
verschillende initiatieven in over de Vlamingen die zich defi-
nitief in het zuiden van het land vestigden. In een rijk geïllus-

treerd boek worden uiteenlopende facetten van die migratiegeschiedenis belicht door 
Nederlands- en Franstalige auteurs. Journalistieke portretten van gemigreerde Vlamin-
gen of hun nakomelingen maken de geschiedenis tastbaar.

Een cultuurhistorische tentoonstelling in het Gentse Caermersklooster belicht diezelf-
de geschiedenis aan de hand van onder meer foto’s uit familiealbums en nieuw opge-
nomen getuigenissen. De fotografe Layla Aerts brengt, eveneens in het Caermerskloos-
ter, haar kijk op de Vlaamse inwijkelingen én op Wallonië in beeld. Een tentoonstel-
ling in KADOC, het resultaat van een samenwerking met de fotografieopleiding van de 
Hogeschool Sint-Lukas Brussel, toont het verenigingsleven van migranten in Vlaande-
ren vandaag.

Migratie is zowel een verhaal van cijfers, push- en pullfactoren en omka-
dering, als van afscheid nemen, vervreemding, integratie en persoonlij-

ke uitdagingen. Sommige aspecten vonden hun weg naar de archieven, andere zitten 
daarvoor te dicht op de huid. Vandaar deze oproep naar getuigenissen, foto’s, affiches, 
objecten … over en van Vlamingen die hun leven in Wallonië vormgaven. Indien u daar-
over beschikt, kunt u altijd contact opnemen (roeland.hermans@kadoc.kuleuven.be  
of 016 32 35 00).

Boek en tentoon-
stellingen

Oproep

Foto genomen op de dag van 
de verhuis van de landbou-
wersfamilie Anthierens uit 
het West-Vlaamse Lo naar 

Huccorgne in 1945.
[Privécollectie]



8

De ideale man?
De verering en voorstelling 
van Sint-Jozef

In 1881 werd het Genootschap van de Altijddurende Verering van Sint-Jozef in 
Leuven heringericht onder impuls van de paters van de Heilige Harten van 
Jezus en Maria, beter bekend als de picpussen. Dat was meer bepaald het 

werk van pater Maurits Raepsaet (1850-1905). Met de uitbouw van een netwerk 
van ijveraars en ijveraarsters en met verschillende propagandamiddelen wilde 
hij de verering van Sint-Jozef in België een grote stimulans geven. Twintig jaar 
later, in 1901, maakte het verslag van de jaarlijkse vergadering van ijveraars(ters) 
melding van 300.000 leden. De Belgische bevolking richtte zich blijkbaar mas-
saal tot de heilige, die in 1879 als patroon van het land werd uitgeroepen. Met de 
Sint-Antoniuskapel als heiligdom van Sint-Jozef werd Leuven het centrum van 
zijn verering. Waarom was de heilige Jozef zo populair? Wat was er aantrekkelijk 
aan hem, of beter nog, hoe werd hij aantrekkelijk gemaakt?

Een van de belangrijkste propagandamiddelen van het Genootschap van Sint-Jozef 
was het maandblad De Gedurige Eeredienst van den Heiligen Jozef. De Leuvense paters 
van de Heilige Harten startten er in maart 1895 mee. Het voornaamste doel was de ver-
spreiding van de Sint-Jozefsverering in België en zelfs over de grenzen heen. Vooral de 
manier waarop de heilige Jozef werd voorgesteld, was van belang voor zijn stijgende 
populariteit. In het kader van mijn meesterproef aan de K.U.Leuven analyseerde ik de 
verschillende afbeeldingen in het tijdschrift tot en met jaargang 1921 en onderzocht ik 

Kaat Vanderjeugd

onderzoek Titelpagina van De gedurige 
eeredienst van den 

H. Jozef, 1912.
[kadoc, KYB1177]



9 



10

hun onderlinge samenhang. Welke percepties waren de belangrijkste en kunnen we 
daaruit afleiden voor wie de verering van Sint-Jozef vooral was bestemd?

De belangrijkste voorstelling van de heilige Jozef die in het 
tijdschrift aan bod kwam, bevond zich in de intieme sfeer 
van het huisgezin. Al in de eerste helft van de negentiende 

eeuw steeg de aandacht van de kerk voor de gezinssituatie en de opkomst van het libe-
ralisme en het socialisme versterkte dat nog. Het gezin werd aangezien als de hoek-
steen van de samenleving, waarbij de Heilige Familie als model voor de gelovigen werd 
aangereikt. Zowel het huwelijk van Jozef en Maria als hun ouderschap werd tot voor-
beeld gesteld.

Bij beide aspecten werden in het tijdschrift richtlijnen aan de gelovigen gegeven. Het 
huwelijk van Maria en Jozef moest voor de katholieken tot navolging dienen, zowel wat 
de taken van beide echtgenoten als de gezagsverhouding tussen de partners betreft. 
“Als Echtgenoot van Maria is hij haar meester, haar hoofd; al de goederen van Maria 
behooren hem toe; hij heeft recht op hare liefde, haren eerbied, hare gehoorzaam-
heid”, zo klonk het in De Gedurige Eeredienst van januari 1907. De man was het hoofd 
van het gezin, zoals Jozef het hoofd van het huisgezin van Nazareth was. Daarbij wer-
den ook de liefde tussen de echtgenoten en de vervulling van de christelijke plichten 
binnen het huwelijk beklemtoond. 

Misschien nog belangrijker was het ouderschap. Met de toenemende aandacht voor het 
gezin en het kerkelijk huwelijk werden er verschillende genootschappen opgericht die 
oog hadden voor de christelijke opvoeding van de kinderen. Vooral vanaf 1900, met de 
klemtoon op de procreatie binnen het huwelijk (cf. de context van het antimalthusia-
nisme), kwam die opvoedingsplicht uitdrukkelijker naar voren. De opvoeding van de 
kinderen werd voorgesteld als de taak van de beide ouders, maar in sommige geval-
len werd er meer verwezen naar de vader of de moeder. De aandacht voor Monica, de 
moeder van Augustinus van Hippo, was veelbetekenend, omdat zij werd voorgesteld 
als belangrijker bij de opvoeding van de kinderen dan de man. Toch speelde ook de 
vader zijn rol, zoals het waken over de christelijke plichten en over het gedrag van zijn 
vrouw en kinderen. Een belangrijke taak van hem was het sturen van zijn kinderen 
naar katholieke scholen. Die aanmaning is te situeren in het verlengde van de eerste 
clerico-liberale schoolstrijd (1879-1884).

De genderanalyse van de dankbrieven voor verkregen gunsten van Sint-Jozef toont aan 
dat die vooral door vrouwen waren geschreven. In de brieven die betrekking hadden 
op het gezin, leek Sint-Jozef op te treden als de wonderdokter die de man tot zijn chris-
telijke plichten moest brengen. Die getuigenissen spraken in sterke bewoordingen van 
bekeringen die door de tussenkomst van de heilige Jozef waren bewerkstelligd op vraag 
van de echtgenote of de kinderen. Typisch voor de tijdgeest werden daarbij voor de 
bekeerde mannen typeringen gebruikt als vrijmetselaar, socialist of liberaal als antity-
pen van de ideale katholieke man. Er was minder sprake van vrouwen die op het ver-
keerde pad waren geraakt, en als dat dan zo was, was de oorzaak te herleiden tot een 
‘foute’ echtgenoot. Toch valt daar niet eenduidig uit af te leiden dat vrouwen deugd-
zamer zouden zijn. De brieven waren immers, vooral op aanraden van ijveraarsters, 
hoofdzakelijk door vrouwen geschreven. 

Sint-Jozef als de 
ideale familievader



11 

Met het voorbeeld van Sint-Jozef als patroon van de huisvaders 
en de toenemende aandacht voor een grotere kroost kan men 
de vraag stellen of er wel voldoende overeenkomst te bespeu-
ren viel tussen de Heilige Familie en het typische katholieke 
gezin. Het huisgezin van Nazareth kon in dat opzicht niet die-
nen als voorbeeld voor de katholieke gezinnen omdat het slechts één kind had. Toch 
werd die ‘tekortkoming’ als een detail behandeld. Het belangrijkste was de goede, reli-
gieuze opvoeding van de kinderen. Of die nu betrekking had op één of meer kinderen, 
de manier waarop bleef hetzelfde. 

Voorstelling van de Heilige 
Familie in De gedurige eere-

dienst van den 
H. Jozef, 1911.

[kadoc, KYB364] 



12

Het einde van de negentiende eeuw was een keerpunt voor de 
opvattingen over de dood. Aan het begin van die eeuw werd de 
dood nog als iets positiefs voorgesteld en het idee van de verwel-

koming in de hemel als een gebeurtenis waar de gelovige naar verlangde. Dichter bij 
1900 vond de pessimistische visie over de dood steeds meer ingang. In de twintigste 
eeuw werd het levenseinde zelfs taboe. 

In het tijdschrift van het Genootschap van Sint-Jozef bleef de dood als iets aangenaams 
voorgesteld, zoals in de negentiende eeuw het geval was. Jozef gold daarbij als voor-
beeld, omdat hij in aanwezigheid van Jezus en Maria een rustige dood was gestorven. 
Volgens dat model zouden velen hem aanroepen om een rustige dood te bekomen. In 
de verschillende verhalen over de zalige dood die in het tijdschrift verschenen, was de 
toediening van de laatste sacramenten door een priester het belangrijkste aspect. Er 
werd daarbij verwezen naar de aanwezigheid van de familieleden, waardoor de titel 
van Sint-Jozef als patroon van de goede dood ook binnen de intieme sfeer van het huis-
gezin kan worden geplaatst. Verder werd de gelovigen voorgehouden niet bevreesd te 
zijn voor de dood. De dood was als het ware niet meer dan een overgangsmoment. Het 
leven was als een weg, waarbij de gelovige de juiste moest kiezen om zo de hemel te 
bereiken. De tocht die aangeduid werd als het leven, vond ook zijn steun en begelei-
ding in de figuur van Sint-Jozef. 

Vandaag is Sint-Jozef hoofdzakelijk gekend als patroon van de arbei-
der met zijn feestdag op 1 mei. Vooral in de tweede helft van de negen-
tiende eeuw schoof de kerk die positie meer en meer naar voren. Door 

de opkomst van het socialisme en de sociale kwestie had de katholieke kerk een gro-
tere aandacht voor de arbeiders, die met de heilige Jozef hun eigen patroon hadden. 
Ondanks die stijgende belangstelling is de voorstelling van Sint-Jozef als arbeiderspa-
troon eerder ondervertegenwoordigd in De Gedurige Eeredienst van den Heiligen Jozef. 
De gelovigen werden vooral aangemaand zich tevreden te stellen met hun lot en in 
geval van moeilijkheden hun vertrouwen te stellen in de kerk. Jozef en ook Jezus waren 
het voorbeeld van gehoorzaamheid en nederigheid. Het tijdschrift vroeg dan ook aan 
zijn lezers om dat voorbeeld te volgen. Typerend daarvoor is dit citaat van mei 1896:  
“… wat u ook overkomen, denkt aan Jozef uwen H. Patroon der nederigen timmer-
man van Nazareth, die, ondanks de dagelijksche bekommernissen voor het tijdelijk 
bestaan, altijd onderdanig, altijd tevreden, altijd gelukkig was, omdat hij voor gezel, 
voor medewerker en trooster eenen God bezat, die ook de gezel, de medewerker en 
trooster is van elken braven werkman.” De arbeiders moesten zeker niet zomaar actie 
ondernemen op het publieke forum. 

De voorstellingen van Sint-Jozef als familievader waren in aantal het 
meest vertegenwoordigd in De Gedurige Eeredienst. Daaruit valt af te lei-

den dat de heilige vooral als een huiselijke of privéheilige werd aangeroepen. De gelo-
vigen wendden zich vooral tot hem in geval van ziekte van familieleden of vrienden. 
Hij werd gezien als de beschermer van het huisgezin, die zieke gezinsleden kon gene-
zen en daaropvolgend inkomensverlies kon vermijden. De familie was de behoeder van 
de rust en de orde in de samenleving. De voorstelling van Sint-Jozef als patroon van de 
arbeider stond, net als de christelijke arbeidersorganisaties, op het einde van de negen-
tiende eeuw nog in de kinderschoenen. Familie, geloof en kerk vormden de oplossing 
van de sociale problemen. 

Conclusie

De goede dood 
en Sint-Jozef

Sint-Jozef en 
de arbeider



13 

Religieonderzoek 
tijdens de modernis-
tische crisis
Franz Cumont en 
religiewetenschap

Van 3 tot 5 juni 2010 had in Rome een colloquium plaats onder de titel 
“Science, religion et politique à l’époque de la crise moderniste”. Het was 
een initiatief van Danny Praet (UGent), Corinne Bonnet (Université Toulou-

se), Michel Dumoulin (UCL - BHIR-IHBR) en Vincent Viaene (Oxford University -  
KADOC-K.U.Leuven) en stond onder auspiciën van de Academia Belgica en het 
Belgisch Historisch Instituut te Rome - Institut Historique Belge de Rome. Cen-
traal in het colloquium stond de figuur van Franz Cumont (1868-1947), wereldver-
maard Belgisch religiehistoricus en professor aan de Rijksuniversiteit van Gent. 
Meer bepaald de zogenaamde ‘zaak-Cumont’, waarin Cumont in 1910 door de 
katholieke minister van Wetenschappen en Kunsten niet werd benoemd op de 
Gentse leerstoel Romeinse geschiedenis, vormde het uitgangspunt van dit col-
loquium. Daarin ging de aandacht naar de relaties tussen academisch religie-
onderzoek, kerkelijk beleid en politieke besluitvorming rond de wisseling van 
de negentiende en de twintigste eeuw, een periode waarin de katholieke wereld 
geteisterd werd door de zgn. modernistische crisis. 

Het colloquium vond plaats in de Academia Belgica te Rome, waar de uitvoerige weten-
schappelijke correspondentie van Franz Cumont wordt bewaard en onderzoek naar zijn 
persoon en werk wordt verricht. In dat kader wordt gewerkt aan de kritische heruitgave 
van Cumonts werken, de zgn. ‘Bibliotheca cumontiana’. Op het colloquium kwamen 

Leo Kenis

colloquium



14

in vijftien lezingen allerhande aspecten van de vermelde pro-
blematiek aan bod, samen te brengen in drie onderdelen: het 
incident over de niet-benoeming van Franz Cumont; de ont-
wikkeling van het wetenschappelijke religieonderzoek in de negentiende en twintigste 
eeuw; de positie van katholieke intellectuelen na de veroordeling van het modernisme.

Het incident rond de niet-benoeming van Franz Cumont voor 
het vak Romeinse geschiedenis aan de Gentse universiteit in 

1910 werd in een drietal bijdragen op basis van soms nog onontgonnen archiefmate-
riaal gereconstrueerd en kritisch geanalyseerd. Het positieve advies van de faculteits-
raad over de kandidatuur van Cumont werd door de katholieke minister van Weten-
schappen en Kunsten Edouard Descamps (1847-1933) niet bevestigd, wat in de toen-
malige politieke verhoudingen tot grote beroering leidde. Het verloop en de interne 
geschiedenis van het conflict werden door Danny Praet (UGent) uiteengezet. Corinne 
Bonnet (Université Toulouse) schetste de betekenis van het conflict, onder meer aan 
de hand van reacties van tijdgenoten. Vincent Viaene (Oxford University - KADOC-
K.U.Leuven) onderzocht de positie van katholieke politici die in de zaak betrokken 
waren. Deze bijdragen voegden heel wat gegevens aan dit dossier toe. Tegelijk werd 
duidelijk dat de precieze inschatting van de zaak-Cumont nog verder onderzoek vergt, 
zeker wanneer men ze als model wil gebruiken ter illustratie van de wisselwerking tus-
sen wetenschap, politiek en religie in deze periode. Daarbij kwam ook de persoonlijk-
heid van Cumont in de aandacht. Uit de lezing van Annelies Lannoy (UGent) bleek 
hoe terughoudend Cumont stond tegenover initiatieven als het ‘Congrès d’Histoire du 
Christianisme’, dat in 1927 werd georganiseerd ter ere van Alfred Loisy (1857-1940), de 
bekende Bijbelwetenschapper die twintig jaar voordien als de modernist bij uitstek 
door Rome was geëxcommuniceerd. Uit zijn correspondentie met zijn vriend Loisy 
blijkt hoezeer Cumont, als zuivere wetenschapper, bekommerd was om zich op geen 
enkele manier in de ideologische polarisatie te compromitteren en daarom weigerde 
aan het congres deel te nemen. 

De zaak-Cumont

Franz Cumont en Edouard 
Descamps, twee hoofdrol-

spelers in “de zaak-Cumont”.



15 

In verscheidene landen werd in de tweede helft van de negentien-
de eeuw een comparatief, historisch en kritisch onderzoek van 
de religies in universitaire context opgezet. Aanvankelijk werd de 

nieuwe benadering vaak ‘godsdienstgeschiedenis’ genoemd, omdat ze zich in de eer-
ste plaats toespitste op de historische ontwikkeling van en onderlinge relaties tussen 
antieke godsdiensten. De discipline werd onder meer geïntroduceerd aan universitei-
ten in Duitsland, Groot-Brittannië, Scandinavië en Nederland, meestal aan protestant-
se theologische faculteiten. Op het colloquium werd het ‘Zweeds model’ voorgesteld 
door Christian Chanel (Lycée Saint-Etienne) in het relaas van de eerste poging om een 
congres van religiewetenschappen op te zetten in 1897. Daar was een centrale rol weg-
gelegd voor Nathan Söderblom (1866-1931), de lutherse aartsbisschop van Uppsala 
en een van de pioniers van de oecumenische beweging. Nog andere, minder illustere 
promotoren van de religiewetenschap kwamen aan bod, zoals in Frankrijk Salomon 
Reinach (1858-1932) (Charles Talar, Houston) en, zelfs buiten de westerse wereld, de 
Japanse onderzoeker Anesaki Masaharu (1873-1949), die het comparatieve religieon-
derzoek introduceerde aan de universiteit van Tokio en in volle modernistische crisis 
Italië bezocht (Annibale Zambarbieri, Pavia). In België was Eugène Goblet d’Alviella 
(1845-1900), die sinds 1884 de leerstoel ‘Histoire des religions’ aan de Université libre 
de Bruxelles bezette, de grote promotor van de nieuwe religiewetenschap (Jean-Philip-
pe Schreiber, ULB). De werken van die onderzoekers werden op verschillende manie-
ren door katholieke wetenschappers gerecipieerd, vaak op een apologetische resp. 
polemische toon, zeker wanneer het christendom in het comparatieve onderzoek werd 
betrokken. 

De katholieke confrontatie met de kritisch-compara-
tieve benadering van religie gebeurde in een periode 
waarin de katholieke intellectuele wereld een van de 

ernstigste conflicten in zijn geschiedenis meemaakte. Rond de eeuwwisseling barstte 
de zgn. modernistische crisis los, veroorzaakt door de reactie van de kerkelijke over-
heid tegen moderniseringstendensen die onder katholieke geleerden - historici, filo-
sofen, theologen - maar ook in katholieke sociale bewegingen werden nagestreefd. 
Onder druk van een steeds agressievere integralistische fractie in de kerk vaardigde 
paus Pius X in 1907 de encycliek Pascendi dominici gregis uit, waarin het modernis-
tische ‘systeem’ scherp werd veroordeeld. François Trémolières (Université de Paris 
Ouest Nanterre La Défense) toonde aan dat in de encycliek de kritiek was toegespitst 
op het ervaringsbegrip dat aan alle modernistische denkers werd toegeschreven. Zij 
reduceren religieuze kennis tot een vermogen dat voortkomt uit het menselijke sub-
ject, waardoor kennis van het bovennatuurlijke, gebaseerd op openbaring, onmogelijk 
wordt. De veroordeling van Pascendi ging gepaard met drastische maatregelen tegen 
van modernisme verdachte auteurs en had verlammende gevolgen voor de beoefening 
van vrij onderzoek in de kerk. 

Het beste voorbeeld hoe religie, onderzoek en politiek in deze situatie met elkaar ver-
wikkeld waren, werd gegeven door Giacomo Losito (Frankfurt am Main). Hij beschreef 
hoe Alfred Baudrillart (1859-1942), rector van het Institut catholique te Parijs, na Pas-
cendi de vrijheid van zijn hoger kerkelijk onderwijs trachtte te vrijwaren door een soort 
‘anti-modernisme modéré’ aan te hangen tegenover de tegenstrijdige directieven van 
de kerkelijk overheid en de Franse staat. In deze en in alle andere bijdragen werd dui-
delijk dat de katholieke intellectuele wereld niet als één monolithisch blok op de uit-
daging van de nieuwe religiewetenschap reageerde, maar dat de simpele polarisering 

Sciences 
des religions

Reacties op Pascendi 
in de katholieke wereld



16

tussen modernisten en antimodernisten evenmin de onderscheiden posities adequaat 
weergeeft. In het algemeen waren er talrijke opties in het brede gamma tussen anti-
modernisme en modernisme. Van bij de aanvang trachtte een aantal onderzoekers en 
intellectuelen een tussenweg tussen beide extremen te vinden, een ‘derde weg’, waar-
door ze hun loyaliteit tegenover het kerkelijke gezag konden verzoenen met de eisen 
van wetenschappelijk onderzoek.

In een land als Nederland was de antimodernistische gezindheid onder de katholieken 
lange tijd zo dominant dat aan een intellectuele promotie, zeker van de clerus, weinig 
aandacht werd besteed (Jan Brabers, Radboud Universiteit Nijmegen). Pas na de Eer-
ste Wereldoorlog ontstond het idee om in Nijmegen een katholieke universiteit op te 
richten, die er uiteindelijk in 1923 kwam. In België, en meer bepaald aan de Leuvense 
universiteit, was de situatie heel anders en waren vertegenwoordigers van de vermel-
de ‘tiers parti’, ook wel ‘progressistes’ genoemd, actief. Op het einde van de jaren 1880 
nam de jonge Leuvense oudtestamenticus Albin Van Hoonacker (1857-1933) de pen 
op tegen de latere socialist Edmond Picard (1836-1924), die een antisemitische inter-
pretatie van de Bijbelse geschiedenis had ontwikkeld (Karim Schelkens, K.U.Leuven). 
Van Hoonacker werd in de theologische faculteit te Leuven de promotor van een his-
torisch-kritische benadering van de godsdiensten van het oude Oosten, inclusief de 
godsdienst van Israël. De historische studie van de wereldreligies was in Leuven sinds 
1882 ontwikkeld in het oriëntalistische tijdschrift Le Muséon, opgericht door Charles 
de Harlez (1832-1899). Luc Courtois (UCL) liet zien hoe de confrontatie met de nieuwe 
historisch-comparatieve religiestudie in dat tijdschrift zeker in de modernistische cri-
sis tot spanningen leidde, meer bepaald met figuren als de oriëntalist Philémon Coli-
net (1853-1917), die in Leuven een apologetische benadering van de religiegeschiede-
nis bleef verdedigen. In de jaren 1911-1912 leidde dat tot een conflict naar aanleiding 
van de organisatie van de eerste Leuvense ‘Semaines d’ethnologie religieuse’. Colinet 
kwam in aanvaring met rector Paulin Ladeuze (1870-1940), die voordien, als profes-
sor aan de theologische faculteit, actief was als mederedacteur van Le Muséon en van 
modernistische opvattingen werd verdacht. In België werd in deze gespannen omstan-
digheden een belangrijke modererende rol gespeeld door aartsbisschop Désiré Mercier 
(1851-1926). Jan De Maeyer (KADOC-K.U.Leuven) besprak de poging van de kardinaal 
om in zijn kerkprovincie een katholieke intellectuele elite te vormen, die openheid voor 
de moderniteit en haar wetenschappelijke verworvenheden diende te verzoenen met 
trouw aan de kerk.

De optie voor de ‘derde weg’ in de modernistische crisis werd later door invloedrij-
ke theologen en katholieke intellectuelen aangehouden. In de Franse theologie, die 
het meest onder de antimodernistische maatregelen had geleden, leidde die weg via 
auteurs als Ambroise Gardeil (1859-1931) en Léonce de Grandmaison (1868-1927) tot 
de doorbraak van de ‘nouvelle théologie’ in het midden van de twintigste eeuw (Jür-
gen Mettepenningen, K.U.Leuven). Deze weg was - breder gezien - karakteristiek voor 
de manier waarop katholieke intellectuelen een ‘geïntegreerde moderniteit’ trachtten 
te ontwikkelen. Claire Toupin-Guyot (Rennes) besprak ten slotte de manier waarop de 
katholieke intellectuelen in Frankrijk die interne hervorming hebben voortgezet door 
bruggen te slaan tussen de hedendaagse cultuur en de kerkelijke traditie. Deze poging 
tot ‘integratie van de moderniteit’ zorgde in de loop van de twintigste eeuw voor opmer-
kelijke vernieuwingen, maar bleef evenzeer bedreigd door chronisch oplaaiende con-
flicten tussen de kerkelijke autoriteit en theologen en andere katholieke wetenschap-
pers.



17 

Getuigen van een missie
Foto’s uit Congo

In het kader van de herdenking van 50 jaar onafhankelijkheid van Congo loopt 
op KADOC tot 22 januari 2011 de tentoonstelling “Getuigen van een missie”. 
Die toont foto’s van missionarissen die België ruilden voor Congo om te getui-

gen van hun geloof. Ze zijn genomen uit de collecties van religieuze congregaties 
en instellingen en uit diverse persoonsarchieven die op KADOC worden bewaard.

We nemen de levensloop van ‘de’ missionaris als rode draad voor deze verkenning van de 
Belgische religieuze aanwezigheid in Congo. Samen met hem of haar nemen we de boot in 
Antwerpen, bouwen we een missiepost en ontdekken we de Congolese samenleving. We 
zien de missionaris lesgeven en zieken verzorgen en nemen verder een kijkje in de blanke 
leefwereld van het missiehuis. Jean-Michel Kibushi confronteert die oude ‘getuigen’ met 
actuele getuigenissen die hij in 2009-2010 dankzij een project van de Vlaamse overheid in 
Congo registreerde. In een epiloog komt Leo Bittremieux (1881-1946) aan bod. Deze scheu-
tist en Mayombespecialist ligt aan de basis van de beeldencollectie die in M Leuven onder 
de titel “Mayombe. Meesters van de magie” wordt getoond (zie de ingesloten folder). Op 
de volgende bladzijde vindt u alvast een voorsmaakje van de tentoonstelling.

De tentoonstelling is gratis toegankelijk, elke werkdag van 9 tot 17 uur en op zaterdag 
van 9 tot 12.30 uur. Gesloten op 1-2, 11-13 november; 24 december - 2 januari. 
Zie ook: http://kadoc.kuleuven.be/getuigen

Luc Vints

tentoonstelling



18



19 



20

Congo en religie
Internationaal colloquium

Op 8, 9 en 10 november organiseert KADOC het internationale colloquium “Religion, Colonisa-
tion and Decolonisation in Congo 1885-1960”. Het is een van de vele initiatieven die het centrum 
neemt naar aanleiding van “Congo 2010”, de dubbele verjaardag die Congo ‘viert’: 125 jaar gele-
den, in 1885, werd Congo Vrijstaat officieel erkend - de start van het koloniale ‘avontuur’ van Bel-
gië in Centraal-Afrika - en 50 jaar geleden werd Congo onafhankelijk. Uitgangspunt van het collo-
quium, geconcipieerd door Vincent Viaene (Oxford University - kadoc-K.U.Leuven), is de vast-
stelling dat religie in Congo altijd aanwezig is geweest en verschillende ‘gezichten’ toont en heeft 
getoond.

29 specialisten, veelal historici, zullen een brede waaier van het thema ‘religie en kolonisatie’ 
behandelen vanuit diverse invalshoeken. Ze zijn niet alleen verbonden aan Belgische universitei-
ten, maar komen ook uit Groot-Brittannië en de Verenigde Staten van Amerika en uiteraard ook 
uit Congo. De drie colloquiumdagen focussen telkens op één aspect: dag 1 gaat in op de koloni-
ale en missionaire wereld, dag 2 bekijkt het thema vanuit Congolees perspectief en dag 3 sluit af 
met enkele lezingen over religie tijdens de periode rond de onafhankelijkheid en de dekolonisatie.

Alle info over het colloquium, het programma en de inschrijvingsmogelijkheden vindt u op onze 
website: http://kadoc.kuleuven.be/congo2010/nl/col.php

Werkten mee aan dit nummer / Lieve Claes / Jan De Maeyer / Roeland Hermans / Leo 
Kenis / Kaat Vanderjeugd / Luc Vints / Vormgeving / Alexis Vermeylen / Druk / Peeters, 
Herent / Verschijnt tweemaandelijks / wordt op aanvraag kosteloos toegezonden / Kantoor 
van afgifte / 3000 Leuven 1 / Verantwoordelijke uitgever / Emmanuel Gerard / Kortrijk-
sestraat 351 / 3010 Leuven (Kessel-Lo) 

KADOC / Documentatie- en onderzoekscentrum voor religie,  cultuur en samenleving / 
Adres / Vlamingenstraat 39 / B - 3000 Leuven / Telefoon / +32 (0) 16 32 35 00 / 
Fax / +32 (0) 16 32 35 01 / E-mail / postmaster@kadoc.kuleuven.be / Internet / 
http://kadoc.kuleuven.be  

Giften voor KADOC / kunnen worden overgemaakt op rekeningnummer 734-0194177-89 
van de K.U.Leuven met vermelding ‘400/0000/53084 gift KADOC’. Vanaf 30 euro wordt 
een fiscaal attest bezorgd.

Uw steun voor de realisatie van het nieuwe erfgoeddepot in Heverlee blijft ook erg welkom. Inlich-
tingen over de modaliteiten van het bouwfonds vindt u in een speciale brochure die u op eenvou-
dige aanvraag wordt toegezonden. 

U kunt natuurlijk ook rechtstreeks het bouwfonds steunen via een overschrijving op rekening-
nummer 734-0194177-89 van de K.U.Leuven met vermelding ‘400/0000/49448 gift KADOC’.  
Ook daarvoor wordt vanaf 30 euro een fiscaal attest bezorgd.


