Boeken
HERWIG LEROUGE

Waarvan is Badiou de naam?

Alain Badiou, een twee
tachtigjarige filosoof, maakt vandaag furore in de media van Sarkozy’s Frankrijk met zijn verklaring dat het communisme

weer op de agenda staat.

In de conclusie van zijn laatste werk, L’hypothése communiste', schrijft hij: “Dertig jaar lang werd het woord

‘communisme’ ofwel volledig naar de vergeethoek verbannen of zo goed als gelijkgesteld met criminele zaken. Niettemin
zijn er heel wat aanwijzingen (...) dat er aan deze reactieve periode een einde komt. De historische paradox is dat wij nu in
zekere zin meer te maken krijgen met het soort problemen dat in de eerste helft van de 19° eeuw werd bestudeerd dan met de
problemen die wij van de 20° eeuw hebben overgeérfd. Net zoals omstreeks 1840 worden we geconfronteerd met een cynisch
kapitalisme, dat zich opwerpt als de enige weg voor een redelijke organisatie van de maatschappij. Overal wordt geinsinueerd
dat de armen terecht arm zijn, dat de Afrikanen achterlijk zijn en dat de toekomst behoort ofwel aan de Westerse ‘beschaafde’
burgerijen ofwel aan diegenen die naar het voorbeeld van de Japanners dezelfde weg inslaan. Vandaag net als toen zijn
uitgestrekte gebieden ten prooi aan extreme armoede, zelfs in de rijke landen. Zowel tussen landen als tussen sociale klassen
bestaan er afschuwelijke en steeds grotere ongelijkheden. De subjectieve en politieke kloof tussen enerzijds de boeren van de
Derde Wereld, de werklozen en de werkende armen van onze ‘ontwikkelde’ maatschappijen en anderzijds de ‘Westerse’
middenklassen is absoluut en gaat gepaard met hatelijke onverschilligheid. De politieke macht is meer dan ooit de

waterdrager van het kapitalisme en de huidige crisis toont dat goed aan met zijn enige ordewoord ‘red de banken’.

De revolutionairen zijn versnipperd en zwak georganiseerd, grote sectoren jongeren zijn aangetast door nihilistische
wanhoop, de grote meerderheid van intellectuelen loopt in de pas. En toch organiseren wij veel talrijker politieke processen
van een nieuw type onder de arbeiders en de volksmassa’s, ook al zijn wij even geisoleerd als Marx en zijn kameraden op het
ogenblik van de verschijning van het later beroemd geworden Communistische Manifest van 1847. Wij gaan veel talrijker op
zoek naar manieren om de nieuwe modellen van het communistische Idee echt te ondersteunen. Zoals in het begin van de 19¢
eeuw gaat het nu ook niet om de overwinning van het Idee, wat gedurende een groot deel van de 20° eeuw al te onvoorzichtig
en al te dogmatisch wel het geval was. Van belang zijn eerst en vooral het bestaan van het Idee en hoe het geformuleerd
wordt. We moeten in de eerste plaats de communistische hypothese een sterk subjectief bestaan toekennen. (...) Wij kunnen

de derde periode van dit Idee ontsluiten. En als we dat kunnen, moeten we dat ook doen.”

In tegenstelling tot een communistische partij die in Frankrijk met de daver op het lijf zit bij het idee het communisme te

moeten verdedigen, lanceert deze filosoof het opnieuw en dat is geweldig.

Het boek bestaat uit vijf delen. In zijn inleiding bevestigt Badiou het fi losofische karakter van zijn werk: het boek wil het
begrip waarheid verduidelijken. Als iets mislukt, betekent het dan dat het verkeerd is? Badiou stelt dat een mislukking of een
tegenstelling niet betekent dat iets ongeldig is maar dat het in feite om een etappe gaat. In de drie volgende hoofdstukken
illustreert hij die stelling aan de hand van de analyse van drie mislukte pogingen tot verandering van de wereld en de politiek:
Mei 68, de Culturele Revolutie in China en de Commune van Parijs. In het laatste hoofdstuk heeft hij het over de betekenis

van een historische gebeurtenis.



We kunnen ons de vraag stellen waarom hij deze drie voorbeelden heeft gekozen en bijvoorbeeld niet de Oktoberrevolutie.

Ten slotte was dat de langste en meest alomvattende ervaring en drukte ze haar stem-pel op zowat heel de 20° eeuw.

Uit verdere lectuur blijkt al snel dat deze ervaring niet past binnen het zeg maar anarchiserende kader van Badiou’s
“communisme”. De ervaringen die hij beschrijft, heeft hij juist uitgezocht vanwege hun tegenstelling met het marxisme en

het leninisme (van de 20° eeuw, zo zegt hij).

Mei 68

“De kracht, de bijzonderheid van Mei 68 in Frankrijk, schrijft de auteur, ligt in het feit dat het vier uiteindelijk zeer
verschillende processen met elkaar heeft verbonden, gecombineerd”: de revolte van de scholieren, de grootste algemene
staking uit de Franse geschiedenis, een libertaire meimaand die opriep tot een omvorming van de zeden en de zoektocht naar
een nieuwe opvatting van politiek in de woelige jaren die volgden. De oude opvatting kwam de bevolking als verstard voor
en het is in de zoektocht naar een alternatief dat de betekenis op lange termijn ligt van Mei 68. Volgens de oude opvatting,
die de auteur volledig achterhaald noemt, was er maar één historische kracht (de arbeidersklasse) die kon emanciperen, die
zelf quasi geprogrammeerd was in de sociale en historische realiteit. Dat vereiste het bestaan van een specifieke politieke
organisatie (de communistische partij) en sociale steunpunten (waaronder het strijdsyndicalisme). Tijdens Mei 68 “trad de
actie van de arbeiders en de volksmassa’s op elk moment buiten zijn normale kader, door de ontplooiing van initiatieven die
als anarchistisch en wild werden bestempeld”. “Vergeet niet dat elke politieck georganiseerd is en dat de moeilijkste kwestie
voor de veelvormige experimenten vanaf 1968 die was van het type organisatie. Want de doctrine van het klassieke
partijapparaat die berust op sociale steunpunten en waarvan de belangrijkste ‘veldslagen’ in feite electorale gevechten zijn,
heeft alles gegeven wat zij kon. Ze is versleten en ondanks de grootse daden die ze tussen 1900 en 1960 heeft gesteld of

begeleid, functioneert ze niet langer.”

Daarom, zegt Badiou “moet vandaag elke emancipatiepolitick komaf maken met het partijmodel of partijenmodel, hij moet
zich bevestigen als politiek ‘zonder partij’, zonder echter te vervallen in anarchie, een stroming die nooit meer is geweest dan
de holle kritiek op, of de doorslag of de schaduw van de communistische partijen, net zoals de zwarte vlag niet meer is dan
de doorslag of de schaduw van de rode vlag.” We kunnen ons dan afvragen of elke vorm van organisatie van de ideologische
strijd en de collectieve actie moet verboden worden of dat de nieuwe vorm nog moet uitgevonden worden en moet breken

met de oude (de partij als gids, de avant-garde, de verticale structuur...).

Mei 68 betekent ook, en misschien wel vooral, een radicale kritiek op de representatieve democratie, op het parlementaire en
electorale kader, “op de ‘democratie’ in zijn betekenis van staat, instellingen, grondwet. Vergeet vooral niet het uiteindelijke
ordewoord van Mei 68: ‘Verkiezingen, valstrik voor het klootjesvolk!”’ En “voor die vijandige gezindheid jegens de
representatieve democratie zijn welbepaalde redenen. Na een maand van nooit geziene mobilisatie van achtereenvolgens de
studenten, de arbeiders en de volksmassa’s slaagt de regering erin verkiezingen te organiseren. Het resultaat is de meest
reactionaire Kamer ooit! Iedereen heeft nu wel door dat het verkiezingsapparaat niet alleen, zelfs niet vooral, een apparaat ter

vertegenwoordiging is, het is ook een apparaat ter onderdrukking van de bewegingen, de nieuwigheden, de breuken.”

Mei 68 is dus in de eerste plaats de zoektocht naar nieuwe vormen (daarvan getuigt de toenmalige slogan “De verbeelding
aan de macht!”) Deze zoektocht geldt nog altijd. Het enige verschil tussen toen en nu is dat “wij niet langer geloven in het
bestaan van een historische kracht die de ontvoogdingsstrijd kan voeren.” Mei 68 was volgens Badiou ook “het geheel van de

ervaringen die hebben bewezen dat de onmogelijke omverwerping van de sociale rangorde wel mogelijk was doordat men op



een nooit geziene manier het woord nam en op de tast op zoek ging naar organisatievormen die geschikt waren voor het

nieuwe van de gebeurtenis.”

Vertrekkende vanuit een concrete ervaring, vanuit een specifi eke situatie, met een communistische partij die al grotendeels
de sociaaldemocratische toer op was, die in feite het kader van het burgerlijk parlementarisme aanvaardde en met alle macht
het revolutionaire elan afremde, komt Badiou tot algemene conclusies. Hij had een analyse kunnen maken van revolutionaire
ervaringen uit min of meer dezelfde periode, zoals de Cubaanse revolutie of de Vietnamese verzetsstrijd en tot een heel
andere conclusie kunnen komen, namelijk dat de revolutie niet kan zegevieren zonder de organisatie van de avant-garde in de
communistische partij die de revolutionaire principes trouw blijft. Hij had zich kunnen afvragen waarom Mei 68 niet meer
dan een tussendoortje is gebleven alvorens terug te keren naar de normale sociaaldemocratie. Wat is er nodig om zo’n revolte
om te vormen tot een echte revolutionaire beweging? Wat ontbrak er aan Mei 68? Badiou legt de nadruk op de noodzaak van
politieke actie buiten de instellingen, zogezegd omdat het onmogelijk zou zijn de zaken enkel van binnenuit te veranderen.
Maar betekent het stompzinnige parlementarisme van de PCF, voor wie de omvorming van de maatschappij alleen mogelijk

is via de instellingen, dat elke aanwending van de instellingen, zelfs voor revolutionaire doeleinden, uit den boze is?
De Culturele Revolutie in China

Die revolutie “illustreert hoe door de interne tegenstellingen binnen de Chinese Communistische Partij twee groepen
tegenover elkaar kwamen te staan: de voorstanders van de revolutionaire massa-actie en de vertegenwoordigers van het
politieke en militaire apparaat. Dit leidde tot het afwisselend negeren van de autoriteit van de CCP door de revoltes en door
brutale ordehandhaving door het leger.” Hier stelt Badiou het begrip van de staatspartij als centrum van de revolutionaire

politieke actie in vraag. Dat is volgens hem onontbeerlijk.

In een opmerkelijk helder moment doet de auteur een poging tot verklaring van het volgens hem te snelle einde van de Grote
Proletarische Culturele Revolutie: “Na twee jaar van opwinding maar ook van grote beproevingen wil de overgrote
meerderheid van het volk dat de staat bestaat en desnoods hardhandig zijn bestaan te kennen geeft’”, met het risico te moeten

afzien van de onophoudelijke omverwerping van welke sociale rangorde ook die Alain Badiou wenst.
De Commune van Parijs

Badiou: “De Commune heeft, zoals elke ware gebeurtenis, niet een mogelijkheid gerealiseerd maar haar geschapen. Het is
die van een ‘onathankelijke proletarische politiek’ ter vervanging van de representatieve vorm van de politiek, of ‘de
democratie’ als het proces (of het systeem) waardoor de burgers terzelfder tijd vertegenwoordigd en van de machten die hen
aanbelangen ontdaan zijn. (...) De Commune bewijst dat ‘de missie’ van waarachtig links er niet in bestaat de staat te leiden
maar haar omver te werpen. De Commune illustreert de noodzaak te breken met parlementair links, dat in werkelijkheid niet
meer is dan een nuttige uitlaatklep voor de machthebbers. Haar discours bevredigt de verzuchtingen van de verdrukten en
verzwakt meteen hun revolutionaire geweld. Maar de verandering van een systeem vereist wel een zekere hoeveelheid kracht
en die hoeveelheid kan niet bereikt worden op deze manier. Parlementair links is dus een handige conservatieve list, kortom
opium voor het volk. De Commune heeft noch een politieke klasse, noch de bestaande politiek vernietigd, maar wel een
einde gemaakt aan ‘de politicke onderworpenheid van de arbeiders en de volksmassa’s’. In die zin is de Commune geslaagd.
En in vergelijking met de opkomst van een politieke klasse lijkt de bloedige onderdruk-king van Thiers dan eerder een

anekdote in de geschiedenis; de werkelijke duur is de duur van de gevolgen, met andere woorden de lange termijn.”



Badiou gaat hier in tegen het bilan van Marx over de ervaring van de Commune van Parijs. Voor Marx was de Commune het
bewijs dat elke revolutie de bestaande burgerlijke parlementaire staat, het beroepsleger enzovoort met de grond moest
gelijkmaken. Het proletariaat moest de leiding nemen, het volk moest zich bewapenen, ambtenaren moesten verkozen
worden en te allen tijde afzetbaar. Maar hij betreurde dat de Commune niet resoluut de opbouw van zijn eigen voorlopige
staat ter hand had genomen, die de aanvallen van de reactie van zich af had kunnen slaan. In die zin vindt Badiou het bilan
van Marx dubbelzinnig. En die dubbelzinnigheid, zegt hij, zal gestalte krijgen in het model van de proletarische of
communistische partij, die er niet in geslaagd is de tegenstelling te overstijgen tussen de radicale kritiek op de (burgerlijke)
staat en het voorstel van een nieuwe centrale en gedisciplineerde organisator — de partij — die volledig gericht is op de

overname van de staatsmacht.

Badiou: “Je zou kunnen zeggen dat de partij de dubbelzinnigheid van het marxistische bilan van de Commune verwerkelijkt,
gestalte geeft. De partij wordt het politieke spanningsveld tussen het niet-staats-, zelfs antistaatskarakter van de
ontvoogdingspolitiek en het staatskarakter van de overwinning en de duur van die politiek. En of die over-winning er nu

komt door een opstand of door verkiezingen, doet er niet toe: het denkschema is hetzelfde.”

Daarom maakt Badiou geen analyse van de Russische revolutie. Deze ervaring zou niets anders zijn dan een mislukking, de
mislukking van de vorm partijstaat van het communisme (de mislukking dat is “het ogenblik waarop men van de revolutie
overstapt naar de staat” en naar zijn “moordende stommiteit”, p. 22-24). De overwinning op het fascisme, de dekolonisatie,
de economische, sociale en culturele ontwikkeling in de Sovjet-Unie en in China zou niet leerrijk zijn? Zijn die dan
verworven ondanks de staatsvorm of de partijvorm van het communisme? Is het dan zo dat deze staatsvorm “het
tegenovergestelde vertegenwoordigt(de) van de emancipatiepolitiek” (p. 195)? Is het dan niet een feit dat de partijstaat van
het Chinese communisme de hergeboorte heeft mogelijk gemaakt van een verbrokkeld land, dat in de jaren twintig van
vorige eeuw in handen was van krijgsheren? Staat de sociale vooruitgang in de Westerse wereld tijdens de 20° ecuw dan

volledig los van het communisme uit die tijd?

Voor Badiou is het “de discipline van de communistische partijen in de postleninistische periode (die) het bestaan van
partijstaten met een politionele organisatic heeft mogelijk gemaakt. Wij hebben een lange periode achter de rug waarin die
discipline ten top werd gedreven, waarin zij is overgegaan in een autoritarisme dat een kopie was van de staatsmacht. Wat
domineerde was niet het vertrouwen in de mensen, maar het wantrouwen. We moeten daarentegen een discipline van het
vertrouwen uitvinden. Dat is niet het enthousiasme, de creatieve spontaneiteit van de beweging waarvan ik hou en die ik deel,
maar die niet volstaat om de nieuwe duur waaraan we behoefte hebben tot stand te brengen. De onderdrukten hebben geen
enkele andere hulpbron dan hun discipline. Als je niets hebt, geen geld, geen wapens, geen macht, dan rest je niet veel meer
dan je eenheid. Onze centrale kwestie is dus: welke vorm kan een nieuwe discipline aannemen? Vanuit fi losofi sch standpunt
denk ik dat het noodzakelijkerwijze een discipline van de waarheid is, een discipline van het proces zelf. Wat geschiedt, wat
zich voordoet moet voor die discipline de algemene wet zijn. Anders gezegd: die discipline moet voortkomen uit het politicke
proces zelf. Uiteindelijk gaat het om trouw. Hetzelfde probleem duikt op wanneer men zich vragen stelt over de minimale

discipline die een verliefd koppel moet opbrengen om hun relatie te doen slagen.”

Zijn visie op de socialistische staat is dan op zijn minst... vaag: “We moeten durven toegeven dat we momenteel geen
formule hebben voor de staatsmacht. Wij hebben geen klaar alternatief voor de staat. In het klassieke marxisme is dit
alternatief bekend onder de naam ‘de dictatuur van het proletariaat’. De uitdrukkingsvormen uit het verleden zijn niet voor

herhaling vatbaar, vanwege hun zeer negatieve politicke ervaring.’”



In de tekst van Badiou is een onderwerp, namelijk dat van de klassenstrijd, afwezig. Wanneer hij de kwestie van de klassen
aansnijdt, zegt hij hoe moeilijk het is de klassen te identificeren en hij hanteert liever het concept van het “principe”. Met

name het principe van de “kracht van de armen”.

Op het ogenblik dat de Franse arbeidersklasse de patroons “in bedwang houdt”, dat in Guadeloupe een vorm van
arbeidersmacht meemaakte (tijdens de strijd wendden de mensen zich met hun problemen tot de LKP en niet tot de
staatsdiensten en ze deden dat zoals men zich zou wenden tot een arbeidersstaat), op dat ogenblik spreekt Badiou over “het
verzet tegen de algemene organisatie van de goederendienst, de aandacht voor de kwestie van de arbeiders van buitenlandse
af-komst, de verdediging van de sociale zekerheid of de openbare diensten als een vorm van strijd onder het kapitalisme. Om
op lange termijn die kwesties te handhaven zijn er zeker nieuwe vormen van collectieve organisatie nodig, die een openlijke,

echt politieke discussie inhouden.”
Hypothetisch communisme

Het laatste, meer algemene hoofdstuk heeft als titel “Het Idee van het communisme”. Alain Badiou beschrijft het als “de
ontmoeting tussen de subjectiviteit van een individu, de concrete politieke periode op een bepaald ogenblik en de historische
component waarin het individu zijn eigen plaats moet innemen. Dat wil zeggen dat de actie moet gebeuren in de actualiteit en
terzelfder tijd op de zeer lange termijn. Want in de huidige politieke situatie kan een actie op korte termijn ontmoedigend
zijn. Zij zal echter haar volle betekenis krijgen als wij haar situeren op het scharniermoment waarop zich voor de politieke

actie een nieuwe historische fase pijnlijk ontvouwt.”

“Een idee is de bevestiging dat een nieuwe waarheid historisch mogelijk is.”

“Door de gedachten, die altijd globaal en universeel zijn, te¢ combineren met experimenten van fragmenten waarheid, die
lokaal en uniek maar universeel overdraagbaar zijn, kunnen wij het bestaan van de communistische hypothese of eerder het
Idee van het communisme verankeren in de individuele bewustwording van de mensen. Wij kunnen de derde periode van dit

Idee ontsluiten. En als we dat kunnen doen, moeten we het ook doen.”

Maar dat nieuwe communisme moet ontdaan worden van zijn hinderlijke hegeliaanse oorsprong. Juist die oorsprong heeft
geleid tot misbaksels als “de communistische staat”. Volgens Badiou gaan communisme en staat niet samen, in tegenstelling
tot Hegel voor wie de rede zich doorheen de geschiedenis ontwikkelt en tot volledige ontwikkeling komt in de voltooide
vorm van de staat. De reden hiervoor is dat de geschiedenis voor Hegel geen fictie is maar de werkelijkheid zelf, terwijl in

feite de geschiedenis geen zin heeft, ze is immers onbestaande; ze is louter een reconstructie achteraf.

Het einde van zijn werk antwoordt op de steeds terugkerende kritiek op het communisme: het zou gaan om een utopie.
Wanneer een theorie wordt weerlegd door de ervaring, zegt Badiou, betekent dit niet noodzakelijk dat de theorie onjuist is;
het kan gaan om hulphypotheses, het kan te wijten zijn aan een fout die teruggaat op de beginvoorwaarden enzovoort. Een
voorbeeld van zo’n verborgen veronderstelling is het volgende: als we een afstand willen meten met behulp van een meetlat,
moeten we er impliciet van uitgaan dat de meetlat niet bestaat uit een stof die tijdens het experiment een of andere
verandering kan ondergaan. Soortgelijke veronderstellingen maken duidelijk dat we onmogelijk kunnen weten wat fout is

wanneer een theorie ongeldig wordt verklaard: is het de theorie zelf of zijn het de bijkomende hypotheses?

Badiou is van mening dat “de duidelijke mislukkingen, verbonden met de communistische hypothese, etappes in zijn

geschiedenis zijn geweest en blijven”. Voor hem heeft elke revolutionaire ervaring noodzakelijkerwijze een positieve kant



die op lange termijn duidelijk wordt, wat de kritiek erop relativeert of een verontschuldiging lijkt voor het onmiddellijke en
zelfs vernietigende concrete aspect ervan. Deze mislukkingen betekenen geenszins dat we de emancipatiestrijd niet moeten
voortzetten. Integendeel, de lessen die we eruit kunnen trekken, moeten de verdere strijd verduidelijken. Het communisme is
nog altijd even relevant in de huidige wereld, op voorwaarde dat we samen grondig de doelstellingen en de middelen

herzien.”

Volgens Aymeric Monville? “schept Badiou een onoverbrugbare afgrond tussen de meest gangbare begrippen van het
politieke denken: het subject en het collectief, het toeval en de noodzaak, het werkelijke en het mogelijke, de staat en de
revolutie. Is zijn weigering dialectisch te denken een gevolg van zijn voorliefde voor de formele logica (voor Badiou valt
wiskunde samen met ontologie) of eenvoudigweg het gevolg van een verlangen zoveel mogelijk afstand te nemen van Hegel,

zoals het artikel ook aankondigt?”

“Een voorbeeld: een van Badiou’s hegeliaanse zwarte schapen is de staat. Hij beschouwt die alleen in termen van
verplichtingen en nooit van mogelijkheden. Het gaat er niet meer om van zoals in de marxistische traditie, te kijken hoe de
staat ingrijpt op het proces dat leidt van het rijk van de noodzaak naar dat van de vrijheid. Het gaat zelfs niet om het
eenvoudig begrijpen op welke krachtsverhoudingen de klassenheerschappij van de staat zich vestigt, bijvoorbeeld het feit dat
het niet niets is te leven onder de Franse Vichystaat of de Republiek, hoe onvolmaakt deze laatste ook moge zijn. Neen, de

auteur veroordeelt de staat op zich, het idee van de staat in de betekenis die Plato aan het woord gaf.”

“En om aan deze staat het hoofd te bieden ziet Badiou maar één uitweg: een individuele beslissing. Een vooronderstelling die
hij deelt met het liberale methodologische individualisme, dat niet wil horen van sociale klassen, behalve dat bij Badiou het
individu de mogelijkheid heeft zich te verzetten, de mogelijkheid heeft een ‘heldhaftige maar individuele projectie’ te
realiseren. En zo worden de moraal, het engagement teruggeworpen op het vlak van het geweten, van de strijd met zichzelf,
losgemaakt van alle omstandigheden. Dat is een aristocratische houding die veel verschuldigd is aan Sartre en die ons
gewoon terugleidt naar de neokantiaanse scheiding tussen het concrete geval en de abstracte wet, tussen de politiek en de

moraal.” (...)

“Zo wordt er nergens gewag gemaakt van het re€le communistische project. Uiteraard niet als een mechanische noodzaak
maar als mogelijkheid, geschapen door de ontwikkeling van de productiekrachten en de productieverhoudingen. Het ging

nochtans om een van de cruciale bijdragen van Marx inzake het utopisch socialisme.”

“Natuurlijk is het marxisme geen economisme. Om een nieuwe maatschappij te baren is een vroedvrouw nodig. Maar geen
enkele materialist zou de rol van de economie in laatste instantie kunnen ontkennen. Voor Badiou echter heeft de economie
juist het statuut van kantiaans noumen?: men kan het wel denken (dat ze een vage rol speelt) maar men mag het niet kennen.
Vandaar dat de filosoof vanwege het ‘cynische karakter’ van het huidige kapitalisme moeilijkheden ondervindt om datzelfde
kapitalisme, dat volgens hem teruggekeerd is naar het stadium van 1840, te defini€ren. Nochtans is het kapitalisme — een
productiemodel dat gekarakteriseerd wordt door de tegenstelling tussen kapitaal en arbeid en de afpersing van meerwaarde —

niet meer of minder cynisch al naargelang van het moment.” (...)

“Hieruit blijkt duidelijk dat het de bedoeling is komaf te maken met het marxisme en niet alleen met ‘zijn hegeliaanse
oorsprong’ zoals hij in het artikel laat uitschijnen. We kunnen ons zelfs afvragen of de kritick op Hegel wel legitiem is; in elk
geval begrijpen we niet goed welk voordeel Badiou erbij heeft Hegel te vervangen door een andere befaamde ‘idealistische’
denker zoals Plato. Want het gaat om ‘het idee’ van het communisme en er schuilt een fundamenteel verschil tussen het idee

bij Plato en bij Hegel in het feit dat voor deze laatste het idee geen lege abstractie is maar het product van een compromis: het



idee is concreet en maakt deel uit van een aan de gang zijnde totalisatie. Waartoe dient het dan dit idee terug te plaatsen in de

bovenzinnelijkheid van de ‘kenbare wereld van Plato’?”

“Bij lezing van het artikel zou men eigenlijk graag dit ‘idee’ of deze ‘hypothese’ van het communisme weer op aarde laten
neerdalen. Het is echter moeilijk bij Badiou de instrumenten te vinden om die stap te zetten. Een stap waarvan we toch
mogen veronderstellen dat hij in een context van steeds hardere confrontatie de communisten en ook talrijke progressieve

militanten in de ban houdt.”

Herwig Lerouge is hoofdredacteur van Marxistische Studies

Noten

1. Alain Badiou, L’hypothése communiste, Edition Lignes, 2009, 192 p. ISBN: 978 2 35526 025 4. Van het boek bestaat

voorlopig geen Nederlandse vertaling.

2. http://www.lafauteadiderot.net/spip.php?article168: « Le communisme hypothétique d’Alain Badiou », 17 april 2009.

3. Noumen: iets dat door het verstand of de geest alleen, buiten alle waarneming, gedacht wordt: het Ding an Sich dat op

zichzelf onkenbaar is.



