
Herwig Lerouge  

Domenico Losurdo en Zeev Sternhell over Edmund Burke, de man waarbij 

Bart De Wever zijn ideëen haalt 

Op 9 december 2008 hield Bart De Wever, de leider van de Vlaams nationalistische N-VA, een toespraak voor studenten van 

de UCL in Louvain-la-Neuve over het thema "Politieke, sociale en economische ethiek." Daarin onthult hij dat zijn Vlaams 

nationalisme slechts een middel is om een zo conservatief, reactionair en rechts mogelijk Vlaanderen te creëren. 

            De Wever:"Eerlijk gezegd, de staatshervorming is een redelijk saaie materie die mij weinig boeit. De 

staatshervorming is slechts een middel en geen doel op zich. Het is een middel dat moet leiden tot een doeltreffende regering, 

maar ook tot een andere samenleving. Ik houd me vooral bezig met de ontwikkeling van ideeën over de wenselijke Vlaamse 

samenleving. Ik heb een boek gepubliceerd waarin ik het nauwelijks heb over de staatshervorming, maar wel over de 

conservatieve visie op enkele thema's."  

            De sociale en economische lijnen van De Wevers programma voor Vlaanderen zijn gekend. De twee 

vakbondsorganisaties hebben die pas nog eens onder de aandacht gebracht. Het ABVV verspreidt massaal een pamflet waarin 

ze aantonen dat regionalisering van de personenbelasting en van de vennootschapsbelasting - twee essentiële punten van het 

N-VA-programma - zou leiden tot meer ongelijkheid en verarming. Ze kanten zich tegen het programma van de 

nationalistische partij: het maakt het systeem van de sociale zekerheid kapot en schadelijk voor iedereen die moet rondkomen 

van een sociale uitkering. Het ACV uitte op zijn congres in Oostende dezelfde kritieken. 

            Maar deze antisociale plannen maken deel uit van een reactionaire, rechtser dan rechtse globale 

maatschappijopvatting. De Wever vond zijn inspiratie bij Edmond Burke, een Engels staatsman uit de 18e eeuw en een groot 

tegenstander van de Franse Revolutie. Hij geldt als de grondlegger van het conservatisme. Al 200 jaar is Burke een 

inspiratiebron voor extreemrechts en zelfs voor de fascisten. De Edmund Burke society in Canada is een gewelddadige 

fascistische organisatie. Alle Amerikaanse neoconservatieven rond Bush jr. beroepen zich op Burke. Zelfs de N-VA blijkt 

deze gevaarlijke banden niet bijster te waarderen. N-VA -volksvertegenwoordiger Ben Weyts: "Hij heeft dat etiket 

opgekleefd gekregen en het plakt harder dan ik zou willen. Hij dacht dat hij met Burke een stuk een gat in de markt had 

gevonden. Ik weet niet of hij van alles even inhoudelijk overtuigd is." 

            In een vrije tribune in De Standaard[1] legde de leider van de N-VA uit waarin hij precies van Burke zijn leidsman 

heeft gemaakt. De Wever geeft toe dat Burke zich in een kwestie heeft vergist: de democratie, de rechten van de mensen 

hebben niet geleid tot barbarij. Maar De Wever behoudt van zijn meester Burke wel de overtuiging "dat een samenleving 

inderdaad in wezen organisch is en dus niet maakbaar". 

            De Wever: "De voornaamste kritiek van Burke op de Franse Revolutie was de brute omverwerping van de bestaande 

orde vanuit de illusie een geheel nieuwe samenleving te kunnen creëren op basis van de rede. Volgens Burke is de 

samenleving geen product van de menselijke rede, maar een orde die op organische manier is geboren, gekleurd door de 

'geest voor religiositeit' en de 'geest van de gentleman'. Opgebouwde tradities en instituties, zoals het gezin, de school of de 

kerk, staan boven de aspiraties van het individu of de massa. De collectieve zoektocht naar zogezegde vrijheid, gelijkheid en 

broederlijkheid zal de mens onvermijdelijk doen eindigen in barbarij en conflict. Echte vrijheid, niet de vrijheid om te doen 

wat je wil, maar de vrijheid om te doen wat je behoort te doen, is te bereiken via gehoorzaamheid aan tradities en instituties: 

de erfenis aanvaarden, goed beheren, indien mogelijk verbeteren en vervolgens doorgeven."  



De Italiaanse filosoof en historicus Domenico Losurdo[2] maakte, in een interview op Fête de l'Humanité in 2007, een 

analyse van de redenen waarom Burke de Franse Revolutie aanvalt en ondertussen de Amerikaanse Revolutie bewondert. 

            Losurdo: "Nog voor de Franse Revolutie (1789) stelde de Amerikaanse Revolutie (1775-1783) dat zij het principe van 

gelijkheid tussen de mensen uitdrukkelijk wil bevestigen. Maar [...] iedereen weet dat de Indianen uitgeroeid werden. [...] 

Bijna al de eerste presidenten van de Verenigde Staten hadden slaven in hun bezit: Washington, Jefferson - de auteur van de 

Onafhankelijkheidsverklaring - en Madison, een van de belangrijkste auteurs van de Grondwet van de Verenigde Staten. En 

[...] de slavernij bleef in de Verenigde Staten bestaan tot in 1865. Maar zelfs na de formele afschaffing van de slavernij [...] is 

de blanke suprematie, de raciale staat in de Verenigde Staten echter niet verdwenen. In de jaren 60 van de 20e eeuw waren er 

nog veel staten van de Verenigde Staten, waar seksuele betrekkingen en huwelijksrelaties tussen blanken en zwarten een 

misdrijf waren. [...] Het is de Franse Revolutie die leidde tot de grote slavenopstand van zwarten in San Domingo. [...] Later 

werd de slavernij door Bolivar afgeschaft in bijna heel Latijns-Amerika."[3] Het is de Franse Revolutie die het 

gelijkheidsbeginsel heeft bevorderd, niet de Amerikaanse revolutie. 

            En Burke was niet voor gelijkheid. Hij formuleerde een frontale aanval op het universele concept van de mens, op het 

beginsel dat alle mensen gelijk zijn. Losurdo: "Vooral de Oktoberrevolutie is, na de Franse Revolutie, begonnen met de 

ontwikkeling van een universele mensopvatting. Burke heeft dit concept op twee manieren proberen te vernietigen. Eerst 

door te stellen dat het geen zin heeft om over de mensenrechten op zich te praten; hij zegt dat hij het liever heeft over de 

rechten van de Engelsen. Tegenover het Franse revolutionaire principe van de mensenrechten stelt hij het principe van de 

rechten van de Engelsen. Ten tweede, op internationaal niveau, plaatst hij de beschaafde volken tegenover de primitieve 

volken. [...]Wanneer hij het heeft over de arbeiders, neemt hij de definitie van de Klassieke Oudheid voor een slaaf over. Om 

het land te bewerken stonden aan de zijde van het stemloze werktuig (de ploeg), het semivocale werktuig (de os) en ten slotte 

het vocale werktuig, dat wil zeggen de slaaf. Burke praat over loonarbeiders en duidt hen aan met de Latijnse uitdrukking 

instrumentum vocale, dat wil zeggen een werktuig met als bijzonderheid dat het praat, maar wel een werktuig!" 

            Sindsdien vinden alle reactionairen dat Burke deze grote verdienste heeft gehad dat hij is opgekomen tegen de 

universele mensopvatting. Losurdo: "De Europese reactie en zelfs het nazisme hebben dikwijls verwezen naar Burke. Burke 

- zo stellen ze - heeft de verdienste gehad het universeel concept van de mens neer te halen, het gelijkheidsidee af te breken." 

De ideoloog Spengler, een groot bezieler van de nazi's, bewonderde hem. Losurdo: "Spengler geeft de beste uitleg voor de 

politieke redenen van de populariteit van Edmund Burke in nazi-Duitsland. Hij looft namelijk Burke om het feit dat hij de 

figuur van de 'mens' als dusdanig onderuit heeft gehaald [...]: de mensheid, zo zegt hij, is ofwel een zoölogisch concept, 

ofwel een inhoudsloze term." 

De Israëlische historicus, Zeev Sternhell, legt in zijn boek Les anti-Lumières: Une tradition du 18e siècle à la guerre froide 

(De anti-Verlichting. Een traditie van de 18e eeuw tot de Koude Oorlog)[4] uit hoe zich sinds de geschriften van Edmund 

Burke, gelijktijdig met de beweging van de Verlichting in de 18e eeuw, een politieke cultuur tegen de Verlichting 

ontwikkelde. De anti-Verlichting verheerlijkt overal de tradities. Ze beschouwt de mens als een onderdeel van de natuur en 

de samenlevingen als bomen. Sternhell toont aan dat bij de anti-Verlichting geen sprake is van een sociaal contract, maar van 

een feitelijkheid die zich overal opdringt aan het individu en waarvoor het respect moet tonen. "Terwijl de Franse Verlichting 

[.] de grote intellectuele revolutie van de rationalistische moderniteit voortbrengt, schrijft Sternhell, propageert de anti-

Verlichting een andere moderniteit, gebouwd op de verering van alles wat de mensen onderscheidt en scheidt - de 

geschiedenis, de cultuur, de taal -, een politieke cultuur die aan de rede zowel het vermogen als het recht ontzegt het leven 

van de mensen vorm te geven. [...] Men betreurt de verdwijning van de geestelijke harmonie die het weefsel van het bestaan 

van de Middeleeuwse mens vormde. [...] Men wil terug naar de tijd waarin het individu tot het uitblazen van zijn laatste adem 



geleid werd door de godsdienst, de landbouwer of de ambachtsman slechts leefde voor zijn beroep, op elk ogenblik door de 

samenleving werd omkaderd en alleen bestond als een radertje in een oneindig ingewikkelde machine waarvan hij de 

eindbestemming niet kende. Gebogen over het land zonder zich vragen te stellen, vervulde hij zijn rol in de vaart van de 

menselijke samenleving. De dag waarop de mens een individu is geworden met natuurrechten, in plaats van een eenvoudig 

onderdeel van een gesofistikeerd mechanisme, is het moderne kwaad geboren. [...] De anti-Verlichting streeft naar de 

restauratie van deze verloren eenheid. Zo wordt de horizon van het individu beperkt door de dwangbuis waarin zijn 

cultuurgemeenschap hem opsluit. 

            En dit was geen academische discussie. Van bij Burke en Herder trekt hij de intellectuele lijn van de anti-Verlichting 

rechtstreeks door naar figuren als Charles Maurras, de godfather van het Franse fascisme, en Oswald Spengler, wiens 

invloedrijke boek De ondergang van het Westen (The Decline of the West) bijdroeg aan de ondermijning van de Weimar 

Republiek. In het begin van de 20e eeuw, schrijft Sternhell, "daalde de anti-Verlichting af naar de straat", met catastrofale 

gevolgen voor de wereld en in het bijzonder voor de joden. 

            Volgens Z. Sternhell zijn de aanhangers van de Verlichting, in al hun verschillende varianten, verenigd in het 

gemeenschappelijk doel "het individu te bevrijden van de dwang van de geschiedenis, van het juk van de traditionele en niet 

op hun juistheid onderzochte overtuigingen". De tegenstanders van hun kant (van J.-G. Herder tot en met Samuel 

Huntington) maken een ander politiek en sociaal project tot het hunne, gebaseerd "op de verering van alles wat de mensen 

onderscheidt en scheidt - de geschiedenis, de cultuur, de taal -, een politieke cultuur die aan de rede zowel het vermogen als 

het recht ontzegt het leven van de mensen vorm te geven".  

            Ziedaar waar De Wever zijn inspiratie haalt. 

Herwig Lerouge is hoofdredacteur van Marxistische Studies. 

 

 

[1] De Standaard, 16 augustus 2003. 

[2] Domenico Losurdo is professor in de filosofie en de geschiedenis te Urbino in Italië. Hij is een kenner van de Duitse 

filosofie en de politieke geschiedenis van het liberalisme, waarover hij een kritische studie heeft geschreven. Hij maakt daarin 

een historische balans op van het huidige tijdperk, van de Amerikaanse Revolutie en de Franse Revolutie tot aan de 

Oktoberrevolutie en de revoluties tegen het kolonialisme en het imperialisme. Hierin bespreekt hij ook Edmund Burke, de 

conservatieve denker waarbij De Wever inspiratie zoekt.  

[3] Valère Staraselski, Gesprek met Domenico Losurdo, Fête de l'Humanité, 2007.  

http://www.comite-valmy.org/spip.php?article484. 

[4] Zeev Sternhell, Les anti-Lumières: Une tradition du 18e siècle à la guerre froide, herziene uitgave, Folio histoire, nr. 176, 

Gallimard, 2010, p. 28-29. [ISBN 978-2-07-031818-6] 

 


