Herwig Lerouge

Domenico Losurdo en Zeev Sternhell over Edmund Burke, de man waarbij
Bart De Wever zijn ideéen haalt

Op 9 december 2008 hield Bart De Wever, de leider van de Vlaams nationalistische N-V A, een toespraak voor studenten van
de UCL in Louvain-la-Neuve over het thema "Politieke, sociale en economische ethiek." Daarin onthult hij dat zijn Vlaams

nationalisme slechts een middel is om een zo conservatief, reactionair en rechts mogelijk Vlaanderen te creéren.

De Wever:"Eerlijk gezegd, de staatshervorming is een redelijk saaie materie die mij weinig boeit. De
staatshervorming is slechts een middel en geen doel op zich. Het is een middel dat moet leiden tot een doeltreffende regering,
maar ook tot een andere samenleving. Ik houd me vooral bezig met de ontwikkeling van ideeén over de wenselijke Vlaamse
samenleving. Ik heb een boek gepubliceerd waarin ik het nauwelijks heb over de staatshervorming, maar wel over de

conservatieve visie op enkele thema's."

De sociale en economische lijnen van De Wevers programma voor Vlaanderen zijn gekend. De twee
vakbondsorganisaties hebben die pas nog eens onder de aandacht gebracht. Het ABVV verspreidt massaal een pamflet waarin
ze aantonen dat regionalisering van de personenbelasting en van de vennootschapsbelasting - twee essenti€le punten van het
N-VA-programma - zou leiden tot meer ongelijkheid en verarming. Ze kanten zich tegen het programma van de
nationalistische partij: het maakt het systeem van de sociale zekerheid kapot en schadelijk voor iedereen die moet rondkomen

van een sociale uitkering. Het ACV uitte op zijn congres in Oostende dezelfde kritieken.

Maar deze antisociale plannen maken deel uit van een reactionaire, rechtser dan rechtse globale
maatschappijopvatting. De Wever vond zijn inspiratie bij Edmond Burke, een Engels staatsman uit de 18° eeuw en een groot
tegenstander van de Franse Revolutie. Hij geldt als de grondlegger van het conservatisme. Al 200 jaar is Burke een
inspiratiebron voor extreemrechts en zelfs voor de fascisten. De Edmund Burke society in Canada is een gewelddadige
fascistische organisatie. Alle Amerikaanse neoconservatieven rond Bush jr. beroepen zich op Burke. Zelfs de N-V A blijkt
deze gevaarlijke banden niet bijster te waarderen. N-VA -volksvertegenwoordiger Ben Weyts: "Hij heeft dat etiket
opgekleefd gekregen en het plakt harder dan ik zou willen. Hij dacht dat hij met Burke een stuk een gat in de markt had

gevonden. Ik weet niet of hij van alles even inhoudelijk overtuigd is."

In een vrije tribune in De Standaard[1] legde de leider van de N-V A uit waarin hij precies van Burke zijn leidsman
heeft gemaakt. De Wever geeft toe dat Burke zich in een kwestie heeft vergist: de democratie, de rechten van de mensen
hebben niet geleid tot barbarij. Maar De Wever behoudt van zijn meester Burke wel de overtuiging "dat een samenleving

inderdaad in wezen organisch is en dus niet maakbaar".

De Wever: "De voornaamste kritiek van Burke op de Franse Revolutie was de brute omverwerping van de bestaande
orde vanuit de illusie een geheel nieuwe samenleving te kunnen creéren op basis van de rede. Volgens Burke is de
samenleving geen product van de menselijke rede, maar een orde die op organische manier is geboren, gekleurd door de
'geest voor religiositeit' en de 'geest van de gentleman'. Opgebouwde tradities en instituties, zoals het gezin, de school of de
kerk, staan boven de aspiraties van het individu of de massa. De collectieve zoektocht naar zogezegde vrijheid, gelijkheid en
broederlijkheid zal de mens onvermijdelijk doen eindigen in barbarij en conflict. Echte vrijheid, niet de vrijheid om te doen
wat je wil, maar de vrijheid om te doen wat je behoort te doen, is te bereiken via gehoorzaamheid aan tradities en instituties:

de erfenis aanvaarden, goed beheren, indien mogelijk verbeteren en vervolgens doorgeven."



De Italiaanse filosoof en historicus Domenico Losurdo[2] maakte, in een interview op Féte de I'Humanité in 2007, een

analyse van de redenen waarom Burke de Franse Revolutie aanvalt en ondertussen de Amerikaanse Revolutie bewondert.

Losurdo: "Nog voor de Franse Revolutie (1789) stelde de Amerikaanse Revolutie (1775-1783) dat zij het principe van
gelijkheid tussen de mensen uitdrukkelijk wil bevestigen. Maar [...] iedereen weet dat de Indianen uitgeroeid werden. [...]
Bijna al de eerste presidenten van de Verenigde Staten hadden slaven in hun bezit: Washington, Jefferson - de auteur van de
Onathankelijkheidsverklaring - en Madison, een van de belangrijkste auteurs van de Grondwet van de Verenigde Staten. En
[...] de slavernij bleef in de Verenigde Staten bestaan tot in 1865. Maar zelfs na de formele afschaffing van de slavernij [...] is
de blanke suprematie, de raciale staat in de Verenigde Staten echter niet verdwenen. In de jaren 60 van de 20° eeuw waren er
nog veel staten van de Verenigde Staten, waar seksuele betrekkingen en huwelijksrelaties tussen blanken en zwarten een
misdrijf waren. [...] Het is de Franse Revolutie die leidde tot de grote slavenopstand van zwarten in San Domingo. [...] Later
werd de slavernij door Bolivar afgeschaft in bijna heel Latijns-Amerika."[3] Het is de Franse Revolutie die het

gelijkheidsbeginsel heeft bevorderd, niet de Amerikaanse revolutie.

En Burke was niet voor gelijkheid. Hij formuleerde een frontale aanval op het universele concept van de mens, op het
beginsel dat alle mensen gelijk zijn. Losurdo: "Vooral de Oktoberrevolutie is, na de Franse Revolutie, begonnen met de
ontwikkeling van een universele mensopvatting. Burke heeft dit concept op twee manieren proberen te vernietigen. Eerst
door te stellen dat het geen zin heeft om over de mensenrechten op zich te praten; hij zegt dat hij het liever heeft over de
rechten van de Engelsen. Tegenover het Franse revolutionaire principe van de mensenrechten stelt hij het principe van de
rechten van de Engelsen. Ten tweede, op internationaal niveau, plaatst hij de beschaafde volken tegenover de primitieve
volken. [...]JWanneer hij het heeft over de arbeiders, neemt hij de definitie van de Klassieke Oudheid voor een slaaf over. Om
het land te bewerken stonden aan de zijde van het stemloze werktuig (de ploeg), het semivocale werktuig (de os) en ten slotte
het vocale werktuig, dat wil zeggen de slaaf. Burke praat over loonarbeiders en duidt hen aan met de Latijnse uitdrukking

instrumentum vocale, dat wil zeggen een werktuig met als bijzonderheid dat het praat, maar wel een werktuig!"

Sindsdien vinden alle reactionairen dat Burke deze grote verdienste heeft gehad dat hij is opgekomen tegen de
universele mensopvatting. Losurdo: "De Europese reactie en zelfs het nazisme hebben dikwijls verwezen naar Burke. Burke
- zo stellen ze - heeft de verdienste gehad het universeel concept van de mens neer te halen, het gelijkheidsidee af te breken."
De ideoloog Spengler, een groot bezieler van de nazi's, bewonderde hem. Losurdo: "Spengler geeft de beste uitleg voor de
politieke redenen van de populariteit van Edmund Burke in nazi-Duitsland. Hij looft namelijk Burke om het feit dat hij de
figuur van de 'mens' als dusdanig onderuit heeft gehaald [...]: de mensheid, zo zegt hij, is ofwel een zodlogisch concept,

ofwel een inhoudsloze term."

De Israélische historicus, Zeev Sternhell, legt in zijn boek Les anti-Lumieres: Une tradition du 18° siécle a la guerre froide
(De anti-Verlichting. Een traditie van de 18° eeuw tot de Koude Oorlog)[4] uit hoe zich sinds de geschriften van Edmund
Burke, gelijktijdig met de beweging van de Verlichting in de 18° eeuw, een politieke cultuur tegen de Verlichting
ontwikkelde. De anti-Verlichting verheerlijkt overal de tradities. Ze beschouwt de mens als een onderdeel van de natuur en
de samenlevingen als bomen. Sternhell toont aan dat bij de anti-Verlichting geen sprake is van een sociaal contract, maar van
een feitelijkheid die zich overal opdringt aan het individu en waarvoor het respect moet tonen. "Terwijl de Franse Verlichting
[.] de grote intellectuele revolutie van de rationalistische moderniteit voortbrengt, schrijft Sternhell, propageert de anti-
Verlichting een andere moderniteit, gebouwd op de verering van alles wat de mensen onderscheidt en scheidt - de
geschiedenis, de cultuur, de taal -, een politieke cultuur die aan de rede zowel het vermogen als het recht ontzegt het leven
van de mensen vorm te geven. [...] Men betreurt de verdwijning van de geestelijke harmonie die het weefsel van het bestaan

van de Middeleeuwse mens vormde. [...] Men wil terug naar de tijd waarin het individu tot het uitblazen van zijn laatste adem



geleid werd door de godsdienst, de landbouwer of de ambachtsman slechts leefde voor zijn beroep, op elk ogenblik door de
samenleving werd omkaderd en alleen bestond als een radertje in een oneindig ingewikkelde machine waarvan hij de
eindbestemming niet kende. Gebogen over het land zonder zich vragen te stellen, vervulde hij zijn rol in de vaart van de
menselijke samenleving. De dag waarop de mens een individu is geworden met natuurrechten, in plaats van een eenvoudig
onderdeel van een gesofistikeerd mechanisme, is het moderne kwaad geboren. [...] De anti-Verlichting streeft naar de
restauratie van deze verloren eenheid. Zo wordt de horizon van het individu beperkt door de dwangbuis waarin zijn

cultuurgemeenschap hem opsluit.

En dit was geen academische discussie. Van bij Burke en Herder trekt hij de intellectuele lijn van de anti-Verlichting
rechtstreeks door naar figuren als Charles Maurras, de godfather van het Franse fascisme, en Oswald Spengler, wiens
invloedrijke boek De ondergang van het Westen (The Decline of the West) bijdroeg aan de ondermijning van de Weimar
Republiek. In het begin van de 20° eeuw, schrijft Sternhell, "daalde de anti-Verlichting af naar de straat", met catastrofale

gevolgen voor de wereld en in het bijzonder voor de joden.

Volgens Z. Sternhell zijn de aanhangers van de Verlichting, in al hun verschillende varianten, verenigd in het
gemeenschappelijk doel "het individu te bevrijden van de dwang van de geschiedenis, van het juk van de traditionele en niet
op hun juistheid onderzochte overtuigingen". De tegenstanders van hun kant (van J.-G. Herder tot en met Samuel
Huntington) maken een ander politiek en sociaal project tot het hunne, gebaseerd "op de verering van alles wat de mensen
onderscheidt en scheidt - de geschiedenis, de cultuur, de taal -, een politieke cultuur die aan de rede zowel het vermogen als

het recht ontzegt het leven van de mensen vorm te geven''.

Ziedaar waar De Wever zijn inspiratie haalt.

Herwig Lerouge is hoofdredacteur van Marxistische Studies.

[1] De Standaard, 16 augustus 2003.

[2] Domenico Losurdo is professor in de filosofie en de geschiedenis te Urbino in Itali€. Hij is een kenner van de Duitse
filosofie en de politicke geschiedenis van het liberalisme, waarover hij een kritische studie heeft geschreven. Hij maakt daarin
een historische balans op van het huidige tijdperk, van de Amerikaanse Revolutie en de Franse Revolutie tot aan de
Oktoberrevolutie en de revoluties tegen het kolonialisme en het imperialisme. Hierin bespreekt hij ook Edmund Burke, de

conservatieve denker waarbij De Wever inspiratie zoekt.

[3] Valére Staraselski, Gesprek met Domenico Losurdo, Féte de I'Humanité, 2007.

http://www.comite-valmy.org/spip.php?article484.

[4] Zeev Sternhell, Les anti-Lumiéres: Une tradition du 18° siécle a la guerre froide, herziene uitgave, Folio histoire, nr. 176,

Gallimard, 2010, p. 28-29. [ISBN 978-2-07-031818-6]



