Daniel Zamora Vargas

De geschiedenis volgens Domenico Losurdo

De boeken van Domenico Losurdo zijn niet zomaar geschiedenisboeken. De twee werken die we hier behandelen1 getuigen
van zijn frisse benadering, waarbij hij fi losofi e, de geschiedenis van de ideeén, de economische en de politieke en sociale
geschiedenis verweeft. Deze mix stelt hem in staat te breken met de traditionele historische werken die vaak weinig boeien en
niet meer doen dan anekdoten opsommen of, om het met de woorden van Marx te zeggen, hooguit "levenloze feiten
aaneenrijgen"?

Op steeds vernieuwende en originele wijze pakt hij de belangrijkste vragen van onze tijd aan (het nazisme, het kolonialisme,
het socialisme...). In niet chronologische volgorde richt deze Italiaanse intellectueel met zijn "herschrijving van de
geschiedenis" onze aandacht op de problemen en sleutelkwesties, waardoor we de bestudeerde onderwerpen ruimer kunnen
kaderen. Losurdo reikt ons algemene sleutels aan om welbepaalde historische periodes te lezen en te begrijpen. En hoe
evident die "sleutels" vaak ook zijn, toch stellen de gangbare historici er geen enkel belang in en verwerpen ze vol misprijzen
elke vorm van "ideologisch" debat. Ze sommen gebeurtenissen op en verwerpen elke vorm van geéngageerde of fi losofi sche
bezinning. Daardoor kunnen ze er zich helemaal niet van bevrijden en herhalen ze slechts de bestaande gemeenplaatsen van
de geschiedenis van de overwinnaars. Zoals Engels schreef: "Zij die het heftigst tekeer gaan tegen de fi losofi e zijn net

slaven van de gepopulariseerde overblijfsels van de ergste fi losofi sche doctrines."?

In plaats van zomaar de geschiedenis te herschrijven brengt Domenico Losurdo ons in contact met het conceptuele en
methodologische arsenaal van de eigentijdse geschiedschrijving, en leidt ons terug naar Hegel, Marx of Lenin, niet om een
ideologische geschiedenis op te tekenen maar precies om de geschiedenis uit een ideologie te lichten die zij wanhopig

probeert te maskeren: de reactionaire ideologie van het wereldkapitalisme.

Zo breekt hij een voor een de basismythes van de gangbare geschiedschrijving af: "het exceptionalisme" van het nazisme ten
koste van de verdringing van heel de koloniale onderneming®*, de romantische geschiedenis van een liberalisme dat
voorwendt emancipatorisch te zijn, de mythe van de parlementaire en electorale democratie’® en uiteindelijk die van de
gelijkstelling van Stalin met Hitler, gebaseerd op het "totalitarisme" en een door "monsters" geleide geschiedenis® Het belang
van het werk van Losurdo overstijgt dus in belangrijke mate het kader van de gebeurtenissen die hij aan een onderzoek
onderwerpt. Het wijst ook op een verschillende opvatting over hoe geschiedschrijving moet beoefend worden. Hij wil de
geschiedenis wekken uit haar politieke slaap en haar opnieuw haar subversieve functie toekennen. Zo wil hij de nadruk
leggen op het feit dat "het historisch geheugen een van de fundamentele terreinen is waar de klassenstrijd op ideologisch vlak

wordt uitgevochten".” En Domenico Losurdo voert deze strijd doeltreffend en met grote intelligentie.
De anticommunistische geschiedenis onderuit halen

Voor nieuwe lezers zal het werk van Domenico Losurdo over Stalin een fabelachtige synthese zijn van de recentste
wetenschappelijke werken over de geschiedenis van de Sovjet-Unie. Inderdaad, daar waar in de Franstalige academische
wereld nog een anticommunistische geschiedenis overheerst (grotendeels gedomineerd door Le livre noir du communisme?,
hebben de Engelse en Amerikaanse geschiedschrijvers sinds lang deze ideologische geschiedenis in vraag gesteld en
gekritiseerd. Zo heeft Losurdo met zijn werk talrijke mythes, gesmeed door een verleden waarvan de belangrijkste
onderdelen dateren uit de periode van de Koude Oorlog, zorgvuldig in vraag gesteld en afgebroken. Ontelbare argumenten,

historische feiten en ernstige studies hebben de gelijkstelling van het communisme met het nazisme — systematisch



uitgewerkt tijdens de Koude Oorlog in dienst van de strijd tegen het communisme — afdoende weerlegd. Ook de afschildering
van een volslagen incompetente Stalin die zijn land op irrationele manier regeerde, is het onderwerp geweest van
verschillende historische studies, waarvan de auteurs concludeerden dat de tragische afl oop van de Oktoberrevolutie heel wat
ingewikkelder was dan louter het "verraad" van een bloeddorstige gek. Zulk simplisme is veeleer het product van de
methodiek van de mythe dan van de wetenschappelijke vereisten die de historicus moet eerbiedigen. Het rapport van
Chroesjtsjov, dat Stalin prompt naar de hel verwees, werd minutieus bestudeerd en vanuit talrijke hoeken meedogenloos
ontzenuwd. De belangrijkste kritieken aan het adres van de Sovjetleider werden besproken in de actueelste wetenschappelijke

werken die helaas vaak weinig toegankelijk zijn voor niet-specialisten.

Dit eerste niveau van geschiedenislezing is op zich al een belangrijke bijdrage aan de algemene discussie over de erfenis en
het bilan van het socialisme. Iedereen die wil mee discuteren en mee nadenken over de ervaringen van het socialisme in de

20e eeuw moet kennis maken met Losurdo's Staline, histoire et critique d'une légende noire.

Naast deze eerste lezing (uitzonderlijk belangrijk en nuttig) moet ook het belang onderstreept worden van zijn bijdrage aan
een grondigere studie van het socialisme, die meer in het algemeen de twee boeken, gewijd aan dit onderwerp, met elkaar

verbinden: Fuir I'histoire en Staline. Precies op deze beschouwingen willen wij onze aandacht richten.
Hoe de geschiedenis van het socialisme benaderen?

Een belangrijke bijdrage van Lusordo is dat hij het marxisme als theorie en methode om de geschiedenis van het socialisme
te begrijpen in ere herstelt en herbevestigt. Volgens hem wordt het hedendaagse marxisme gekenmerkt door twee
buitengewoon grote zwakheden: eerst en vooral de regressie naar het zuivere utopisme en ten tweede de ontkenning van de
ware geschiedenis. Die twee zwakheden zijn uiteraard nauw met elkaar verbonden en volledig in strijd met de levende erfenis
van Marx. Het marxisme en de huidige theoretische debatten over een postkapitalistische periode doen zich inderdaad voor
binnen de context van een regressie naar het utopisme. Of het nu gaat om "de communistische hypothese" van Badious of
over de beweging voor "economische krimp"!?, wat wordt geclaimd is een "terugkeer naar Marx" en zelfs naar auteurs van
voor Marx. Het probleem met dit soort werken is dat daarbij de echte ervaringen van een ander systeem worden verdrongen,
dat er niet de minste analyse of studie wordt gemaakt van de verworvenheden en fouten van deze eerste grote breuk met het
kapitalisme die de Oktoberrevolutie van 1917 was. Al sinds het einde van de jaren zeventig wordt elke bezinning over een
alternatieve maatschappij losgekoppeld van de concrete historische studie van de echte toepassingen van zo'n alternatief, wat

een ontkenning inhoudt van een van de elementaire regels van het historisch materialisme.

Losurdo: "Het ABC van het historisch materialisme bevat de stelling dat de theorie zich ontwikkelt op basis van de
geschiedenis, op basis van de materiéle historische processen. De grote revolutionaire denker heeft zonder aarzelen
toegegeven dat de korte ervaring van de Commune van Parijs hem met een theoretische schuld had belast. Vandaag, echter,
zouden tientallen en tientallen jaren van een bijzonder intense historische periode, van de Oktoberrevolutie tot de Chinese,
Cubaanse revoluties enzovoort, moeten ontdaan worden van hun betekenis en belang terwijl we de voor eens en voor altijd al
in heilige teksten verkondigde "authentieke" heilsboodschap enkel religieus zouden moeten herontdekken of er ons opnieuw
over bezinnen. (...) Het is duidelijk dat de formule van de terugkeer naar Marx een religieuze frase is.!' Talloze bewegingen,
denkers of partijen hebben zich maar al te vaak gehuld in zowel holle als hypocriete "spijtbetuigingen”. Hypocriet want
summier en vooral bedoeld om de belangrijkste bladzijde uit de geschiedenis van de communistische beweging te begraven
in plaats van ze te begrijpen. Met deze ontkenning — die Losurdo de "autofobie van de communisten" noemt — openen zij de
weg naar een dubbele historische en theoretische regressie. Historisch omdat zij zich neerleggen bij een geschiedenis van de

socialistische ervaring die volledig is scheef getrokken door decennialang anticommunisme en theoretisch omdat zij zonder



veel nadenken de belangrijkste principes van het marxisme (de klassenstrijd, het imperialisme, het revolutionaire

perspectief...) verloochenen.

Meer dan ooit moet vandaag de studie van en de bezinning over het socialisme — alsook over zijn revolutionaire theorie —

beantwoorden aan de vereisten van de geschiedschrijving van de eerste echte, omvangrijke ervaring.

De voorbije geschiedenis plaatsen ze buiten het "communisme", en op die manier kennen ze aan de oorspronkelijke idealen
(de afschaffi ng van de staat, van de familie, van de arbeidsverdeling...) een volledig overwicht toe boven de verschillende
pogingen om ze in praktijk te brengen. Tal van actuele marxistische schrijvers zien in de Sovjetstaat een vervorming van wat
Marx en gedeeltelijk ook Lenin hebben gezegd over de staat en dissen zo het klassieke discours op van het "verraad" aan
Marx' idealen. Daarmee vegen ze tientallen jaren van studies en analyses over de concrete ervaring van het socialisme,
verbonden met de marxistische theorie, van tafel. Met deze houding verwijten ze de echte geschiedenis niet in

overeenstemming te zijn met de "zuivere" theorie van de staat uit de canonieke teksten.

Zij maken van het marxisme datgene wat Lenin een "mismaakte en verminkte mummie", ontdaan van zijn "levende ziel"
noemde; zij verzwakken "zijn band met de praktische en duidelijk waarneembare problemen van het tijdperk, die bij elke
nieuwe wending kunnen veranderen".'?

Dat staat haaks op Marx' methode, want Marx aarzelde niet om in functie van de echte ontwikkeling van de geschiedenis zijn
ideeén te herzien. Vergeet niet dat de Commune van Parijs verantwoordelijk was voor de enige wijziging die hij aan Het
Manifest van de Communistische Partij aanbracht. De enige en unieke manier om het sleutelwerk van Lenin over de staat!?
"marxistisch" te benaderen bestaat er dus in van het te confronteren met de ervaring van de Sovjets en de Oktoberrevolutie.
Deze kritische houding komt bij Lenin zelf tot uiting in latere geschriften; zo lijkt hij in Beter minder, maar beter! uit 19234
terug te komen op bepaalde formuleringen en ideeén uit Staat en Revolutie. Hij stelt zich op het fundamentele standpunt van

de marxistische methode over het belang van de theorie: haar aanwenden en uitdiepen in het

licht van de ervaring. Paradoxaal genoeg, besluit Losurdo: "Tientallen jaren van zeer rijke historische ervaring hadden
moeten leiden tot een nieuwe bezinning over deze thema's en problemen. In werkelijkheid is men nauwelijks verder gekomen
dan de inspanningen van Lenin om de theorie van de socialistische revolutie te herformuleren en op een of andere manier de
duur en de complexiteit van de overgang vast te stellen. Er is geen aanzet gegeven tot een nieuwe radicale (absoluut
noodzakelijke) bezinning over de theorie van het socialisme en het communisme, over de postkapitalistische maatschappij in

zijn geheel."d

Deze fundamentele taak komt de huidige communisten toe. Wij moeten onze kennis van de ervaringen van het socialisme

uitbreiden om onze revolutionaire theorie verder uit te diepen.

Revolutionair messianisme en abstract universalisme

Als een nieuwe bezinning over en houding ten overstaan van de studie van de geschiedenis absoluut noodzakelijk is, komt
dat net doordat Losurdo in het utopisme en het revolutionaire messianisme van de canonieke teksten een van de redenen ziet
voor de mislukkingen en de strijd die de bolsjewistische revolutie hebben verscheurd. Inderdaad, volgens Losurdo heeft de

absolute verschrikking van de Eerste Wereldoorlog het idee van een socialisme als totale antithesis van de kapitalistische



maatschappij versterkt. Afschaffi ng van het gezin, de staat, de macht — Marc Bloch'® spreekt zelfs van "de omvorming van
de macht in liefde" — van het geld, de handel, de arbeidsverdeling, de ongelijkheden... Deze compleet messiaanse visie werd

niet alleen gedeeld door de arbeiders en boeren maar in verschillende mate door de bolsjewistische leiders zelf.

De belangrijkste fi guren van de revolutie botsten bij verscheidene theoretische vraagstukken over de keuze tussen de
concrete toepassing of de revolutionaire doelstelling. Trotski botste met Lenin over het internationalisme en het einde van de
Eerste Wereldoorlog. Trotski beschouwde vredesonderhandelingen met de Duitsers als verraad aan het proletarisch
internationalisme. Voor Lenin was het de enige overlevingskans voor de bolsjewistische macht. Aan de ene kant Lenin, aan
de andere kant diegenen die wilden "steun bieden aan de socialistische revolutie op internationale schaal door de aanvaarding
van een eventuele nederlaag van deze revolutie in het land in kwestie".!” Een abstracte en utopische opvatting van het
internationalisme die hier diende als argument om de oorlog voort te zetten met het risico dat de Sovjetrevolutie een
nederlaag zou leiden. Een argument dat gedeeld werd door een deel van de bolsjewistische militanten: "In het belang van de
internationale revolutie vinden wij het opportuun het risico te lopen van een eventuele nederlaag van de macht van de

Sovjets, die van dan af zuiver formeel wordt."!3.

Lenin komt in confl ict met heel wat militanten over het vraagstuk van de Nieuwe Economische Politick (NEP'?). De Nieuwe
Economische Politiek van Lenin wordt aangevoeld als verraad aan de communistische principes en een terugkeer van het
kapitalisme. Zo schrijft Losurdo dat "in 1921-22 tienduizenden bolsjewistische arbeiders letterlijk hun partijkaart
verscheurden, omdat ze walgden van de NEP (...)".2° Hun afkeer was gebaseerd op een bijna katholieke opvatting van het
communisme, die het einde van elke vorm van op winst gerichte economie in het vooruitzicht stelde en talrijke intellectuelen
halsreikend deed uitkijken naar de afschaffi ng van het geld. "Het messianisme wil dat we de komst van het einde van het
geld, de diefstal, de leugen... afwachten." Zo roept zelfs Marc Bloch in 1918 op om komaf te maken met het geld.?! Zulk
simplistisch egalitarisme staat scherp in tegenstelling tot de realiteit en de doelstelling van Lenin en later van Stalin. "De
doelstelling van Stalin is nogal ambitieus, zowel op sociaal als op nationaal vlak: "onze Sovjetmaatschappij omvormen tot de
meest vermogende"; maar daarvoor "moet ons land een grotere arbeidsproductiviteit hebben dan de geavanceerde
kapitalistische landen".?> Om deze doelstelling te bereiken zal Stalin zijn toevlucht nemen tot materiéle en morele
stimulansen, wat tegengesteld is aan elk primitief egalitarisme. Trotski zal zich heftig tegen deze aanpak verzetten. Hij was
van mening dat de liquidatie van de "socialistische gelijkheid" de voorbereiding was van de wijziging van de
eigendomsverhoudingen door de bureaucratie.?® Stalin beschuldigde hem van "vulgair egalitarisme" en meende dat "het tijd
is om te begrijpen dat het marxisme vijandig staat tegenover het egalitarisme".>* Voor hem, zo preciseert Losurdo, "bestaat de
gelijkheid onder het socialisme in de afschaffi ng van de klassenuitbuiting en zeker niet in het opleggen van uniformiteit en

homogeniteit, het ideaal waarnaar het religieuze primitivisme streeft..."?’
Revolutionair utopisme is schadelijk

Dat Losurdo zoveel belang hecht aan deze kwestie komt doordat hij van mening is dat niet het "stalinistische bureaucratisme"
maar juist dit utopisme en dit revolutionaire messianisme aan de oorsprong liggen van meer revolutionair geweld. De wil om
de Sovjetmaatschappij de imperatieven uit de klassieke teksten op te leggen, noodzaakt de uitoefening van meer geweld ten
aanzien van de bestaande sociale verhoudingen. De afschaffi ng van het gezin, de arbeidsverdeling, de eigendom, de staat
zijn acties die noodzakelijkerwijs leiden tot zeer scherpe vormen van sociaal geweld. Verklaren "dat 'het recht opium van het
volk is' en dat 'het idee van een grondwet een burgerlijk idee is' maakt het gemakkelijk om 'eender welke terroristische
maatregel om het hoofd te bieden aan de noodtoestand, te rechtvaardigen, maar vooral de overgang naar een constitutionele

normale toestand, die van bij het begin wordt verworpen als zijnde 'burgerlijk', lijkt zeer problematisch, zelfs onmogelijk".2



Hier "stimuleren" de abstracte en utopistische, universalistische eisen "het geweld en de onderdrukking" door hun gebrek aan

concrete inhoud.?’

Volgens Losurdo, is het precies de wil om de Sovjetstaat te normaliseren die door de opposanten als verraad wordt opgevat.

Zo vergezelt het thema van de verraden revolutie al lang voor Trotski het revolutionaire proces.

Losurdo: "Deze eis, later gevoed door een wereldbeschouwing (die met Marx en Engels een toekomst zonder nationale
grenzen, zonder handelsbetrekkingen, zonder staatsapparaat en zelfs zonder juridische dwang lijkt op te roepen) en door een
bijna religieuze verhouding met de teksten van de grondleggers van de communistische beweging, kan niet ingelost worden
naarmate de nieuwe orde gestalte aanneemt. Het is daarom dat het thema van de verraden revolutie, lang voor het door
Trotski werd bedacht en aan de kaak gesteld, (...) als een schaduw de geschiedenis vergezelt die begon met de
machtsovername van de bolsjewieken. Het verwijt en de verdenking van verraad duiken op bij elke bocht van deze bijzonder
kronkelende revolutie, die werd voortgestuwd door de noodzakelijke stappen van de regering om bepaalde utopistische
oorspronkelijke motieven te herformuleren en die in elk geval haar grote ambities moest aanpassen aan de uiterst moeilijke

objectieve situatie."?$

Dit centrale dilemma van het revolutionaire proces — het loslaten van bepaalde utopische motieven of de nederlaag van de
revolutie — is nochtans een van de belangrijkste voor een goed begrip van het geheel van de debatten en van de inzet van deze
eerste poging in de geschiedenis van de mensheid om te breken met het kapitalisme. En hoewel onvermijdelijk, toch raken de
huidige denkers van de "marxistische" linkerzijde dit dilemma zelden aan; zij beperken zich tot abstracte morele

veroordelingen van de keuzes die de bolsjewistische leiders hebben gemaakt.

Als Losurdo een dergelijk groot belang hecht aan de "ont-messianisering van het communistische project'?’, is het juist

omdat het een dubbele hindernis is voor de huidige communistische beweging.

Een historische hindernis voor het begrijpen en zich terug eigen maken van een realistische visie op zijn geschiedenis,
bevrijd van holle "spijtbetuigingen"; een hindernis die tot uitdrukking komt in een bedrieglijke verwerping van talrijke

fundamentele principes van het marxisme en een oppervlakkige lezing van de communistische geschiedenis.

En een obstakel voor de toekomst want het glijdt onverbiddelijk af naar het utopische socialisme via de messiaanse "terugkeer
naar Marx" zonder enige echte oplossing aan te brengen. Het is dan ook typerend dat een van de belangrijkste
vertegenwoordigers van het hedendaagse marxisme — Alain Badiou — zich tevredenstelt met ons "een nieuwe bestaansmodus

30

van de communistische hypothese"*? aan te kondigen

en terzelfdertijd te decreteren dat haar vorm uit het verleden — de arbeidersbeweging en de revolutionaire partij — is

achterhaald.

Maar de inzet van de communistische beweging is net niet de herbevestiging van de utopie en van het messianisme.
Integendeel, zij moet concrete inhoud geven aan wat de werkelijke historische ervaring is geweest en vooral aan wat de
werkelijke historische ervaring van het socialisme vandaag zou kunnen zijn. Wat het socialisme zou kunnen zijn buiten de
versleten algemeenheden van "de afschaffi ng van de uitbuiting" of "de verwerving van de vrijheid". Deze ordewoorden
werken vast mobiliserend en toch blijven het algemeenheden die weinig inhoud verlenen aan een project dat enorm veel
inhoud behoeft. Maar het is net die concrete inhoud die volgens Losurdo als verraad wordt beleefd: "De tragedie van de

Franse revolutie (maar ook, en op veel grotere schaal, van de Oktoberrevolutie) bestaat hierin: als ze wil vermijden herleid te



worden tot een holle frase, dan moet de pathos van de universaliteit zich een concrete en welbepaalde inhoud geven maar het

is juist die concrete en welbepaalde inhoud die wordt aangevoeld als verraad."!
Het socialisme als leerproces

Met een verfrissend nieuwe kijk kwalifi ceert Losurdo het socialisme als een "moeizaam en onvoltooid leerproces", het
proces waarin de communisten hun opvattingen over het socialisme en de revolutie uitdiepen en evalueren. Een proces dat
begon met de geboorte van de arbeidersbeweging en bij elke strijd en opstand werd verfi jnd. Een proces dat wordt gesmeed
"niet door kiemvrije experimenten in laboratoria maar in de loop van scherpe strijd zowel met het oude regime als met de

volksmassa's en zelfs in internationale confl icten".32

Het is dat proces dat Marx en Lenin ertoe brengt hun ideeén te herzien in het licht van de ervaringen van hun tijd (de
Commune van Parijs, de revolutie van 1905...). Deze gebeurtenissen hebben deze belangrijke arbeidersleiders ertoe aangezet
grondig hun organisatieopvatting, hun revolutionaire theorie en de noodzakelijke politieke actievormen voor de revolutie
(moeilijke debatten over de vakbonden, de algemene staking, de partij, de discipline en het gezag...) te herzien. Vandaag
moeten wij ons afvragen waarover we ons moeten bezinnen in het licht van de voorbije ervaringen en de lessen die deze
ervaringen ons bieden. Hier opent Losurdo debatten die lange tijd konden worden beschouwd als een even groot "verraad"

aan het communistische ideaal als de afwijkingen van Lenin en Stalin in hun tijd.

"Betekenen het socialisme en het communisme de totale verdwijning van nationale identiteiten en zelfs van nationale talen
(...)? Zal er in de voorzienbare toekomst geen plaats meer zijn in de maatschappij voor enig type van markt en zelfs voor
geld (...)? Als Marx over het communisme spreekt, heeft hij het vaak over 'de uitdoving van de staat', andere keren over 'de
uitdoving van de staat in de actuele politieke betekenis': het zijn twee zeer verschillende formules; op welke moeten we ons
inspireren? Het zijn deze problemen die bij de bolsjewieken een scherp ideologisch confl ict en daarna de burgeroorlog
hebben uitgelokt; als we het revolutionaire communistische project opnieuw geloofwaardigheid willen geven, is het op deze
problemen dat we een antwoord moeten formuleren en terzelfder tijd de tragedies uit het verleden vermijden. In die geest heb
ik eerst Fuir 1'histoire? La révolution russe et la révolution chinoise aujourd'hui geschreven en daarna Staline. Histoire et
critique d'une légende noire. Als we deze problemen niet aanpakken, zullen we nooit het verleden begrijpen noch de

toekomst kunnen plannen."?
Een originele geschiedschrijving met enkele lacunes

Ook al is Lusordo's tegengeschiedenis van de Sovjet-Unie ontegensprekelijk een van de meest stimulerende en originele ooit
in de huidige intellectuele woestijn, toch doet ze niet meer dan uitdagingen lanceren. Inderdaad, Losurdo is vandaag
ongetwijfeld een van de belangrijkste fi guren van het hedendaagse marxisme en dat vooral op twee gebieden: de conceptuele

en historische bezinning.

Hoewel hij ons aanzet om ernstig na te denken over de inzet van het socialisme en ons daarbij niet te beperken tot holle
frasen, draagt hij zelf niet bij aan de concrete inhoud van de utopie, hij stelt alleen het gebrek aan inhoud vast. Zijn werk zou
nochtans aan belang winnen als hij zich ook zou bezinnen over de concrete dimensies die in de loop van de geschiedenis aan
het communisme zijn toegekend. Hoe kun je de "constante uitzonderingsstaat" in de Sovjet-Unie aan de kaak stellen zonder
enkele woorden te wijden aan de organisatie van de Sovjetstaat in de geschiedenis en aan zijn instellingen? De diepgaande
studie van de verschillende grondwetten, inclusief die van 1918 en 1923, die Losurdo niet aanraakt, is fundamenteel voor een

goed begrip van de uitdagingen en de ambitie van de opbouw van een socialistische staat. Opnieuw nadenken over het



vraagstuk van de staat in het licht van de "echte" ervaringen van het socialisme is niet alleen een kwestie van conceptueel
debat maar ook een historische kwestie, die een nauwgezette studie moet maken van de debatten die zijn gevoerd en de
beslissingen die zijn genomen tijdens de opbouw van de socialistische staat. Een studie die het mogelijk maakt de band
tussen theorie en praktijk te herstellen om onze kennis van het probleem te vergroten. En terwijl hij de Sovjet-Unie verwijt
niet "de institutionele en juridische mechanismen te hebben ontwikkeld voor de regelmatige en geordende uitoefening van de
macht"3* om tot "een relatief stabiele politicke vorm van bestuur"*> te komen, brengt hij weinig elementen aan voor wat deze
stabiele machtsuitoefening buiten de uitzonderingsstaat zou moeten zijn. Zo blijft Losurdo schipperen tussen duiding
(constante staat van oorlog tegen de Sovjetstaat) en kritick zonder alternatief (de instelling van een stabiele politicke vorm
van bestuur is mislukt). Nochtans is het juist dit gebrek aan ideeén over de noodzaak van een stabiele regeringsvorm voor het

socialisme die hem lijkt te verontrusten, terwijl hij zelf over dit onderwerp maar weinig ideeén aandraagt.

Hoe kunnen we kritiek leveren op het utopisme, dat wordt gekenmerkt door het idee van de "verdwijning van het geld",
zonder niet een oppervlakkige maar een gedetailleerde economische balans op te maken van de ervaringen van de
verschillende socialistische landen en de recente ontwikkelingen in China, Cuba en Vietnam? Deze taak wacht ons nog.
Losurdo blijft oppervlakkig over economische kwesties. Men kan zich terecht afvragen welke plaats de markt inneemt in de
socialistische economie, maar deze vraag moet gebaseerd zijn op een grondige evaluatie van de economie van de Sovjet-Unie

en van de andere socialistische landen.

Deze tekortkoming wordt tevens gekenmerkt door een grove onderschatting van de klassenverhoudingen en klassenconfl
icten in de Sovjet- Unie. Losurdo kritiseert dan wel de utopistische houding van sommigen tegenover de NEP, maar het is
belangrijk de dubbele oorsprong van dat beleid te begrijpen. De NEP werd zeker gedicteerd door de noden van het ogenblik
en door de onontbeerlijke ontwikkeling maar ook door de verhouding tussen de sociale klassen. Eugéne Varga heeft dit in
1922 al veel uitvoeriger uiteengezet dan Losurdo doet. Over de NEP en de toegevingen van de Sovjetmacht aan de boeren
schreef hij: "De Russische communistische partij moest, als leidende partij van het land, de volgende kwestie oplossen: ofwel
het zuivere communistische idee bewaren en de politicke macht verliezen — want tegen de eengemaakte wil van de
boerenmassa's had de dictatuur van het proletariaat, dat door de langdurige oorlog en de emigratie naar de dorpen geringer in
aantal en verzwakt was, het niet kunnen uithouden; ofwel, rekening houdend met het isolement waarin het Russische
proletariaat zich bevond, de proletarische macht handhaven op een manier die beantwoordde aan de realiteit van de situatie.
Het lijdt geen twijfel dat het, in het belang van de wereldrevolutie, onvergelijkbaar voordeliger was voor het proletariaat van
een land met 150 miljoen inwoners de macht te handhaven dan het zuivere communistische idee te bewaren en de macht die

het zo moeizaam had verworven te verliezen en zodoende de weg te bereiden voor de wereldreactie."¢

Dit uittreksel onderstreept beide aspecten: het dwingende karakter van de concrete realiteit waarop Losurdo veelvuldig de
nadruk legt in zijn boek, maar ook de voorwaarden van die toegeving: de krachtsverhouding tussen de sociale klassen — in dit
concrete geval tussen het proletariaat en de boeren. Dat punt ontbreekt volledig in Losurdo's werk over Stalin. Maar hoe
kunnen we grondig de complexiteit begrijpen van het "leerproces" dat het socialisme in de geschiedenis is, zonder de

klassenverhoudingen te bestuderen waarin het zich heeft ontwikkeld?

Rest nog de dubbelzinnige verhouding tussen "utopisme" en "het concrete". Hij heeft gelijk als hij stelt dat "de grens tussen
een ambitieus politiek project en luidruchtige holle frasen nogal onstabiel lijkt, tussen een concrete utopie (een verre horizon
die niettemin het echte omvormingsproces oriénteert en stimuleert) en een abstracte utopie die (in laatste instantie synoniem
met ontsnapping aan of vlucht uit de realiteit) misleidt".>” Maar hij draagt geen mogelijke pistes aan voor de opbouw van de
concrete utopie. Overigens, moet wat op een bepaald ogenblik utopisch is totaal worden losgelaten? Welke eisen vindt

Losurdo volslagen utopisch — in het algemeen — en utopisch op een welbepaald historisch ogenblik? Waar moeten we de



cursor plaatsen tussen "pragmatisch compromis" en "verraad"? Een bepaalde lezing van zijn kritiek zou zo het loslaten van
talrijke principes die nochtans belangrijk zijn als algemene richtingaanwijzers voor de opbouw van het socialisme, in de hand

kunnen werken.

Die taak wacht ons nog en het is onze verantwoordelijkheid ze tot een goed einde te brengen als wij de ontvoogding van de
mensheid een concrete toekomst willen bieden. Ondertussen blijft het werk van Losurdo in grote mate het belangrijkste van
het hedendaagse marxisme. Deze twee boeken van zijn hand wijzen op de noodzaak van een nieuwe fase in de
communistische beweging: niet de ontkenning van het verleden maar integendeel, de studie en in laatste instantie de

voortzetting van de revolutionaire erfenis.

Daniel Zamora Vargas is socioloog en verricht onderzoek aan de Université Libre te Brussel.

Noten

1. Domenico Losurdo, Fuir l'histoire?, Delga, Parijs, 2007 en Domenico Losurdo, Staline, histoire et critique d'une 1égende

noire, Aden, Brussel, 2011.

2. Karl Marx en Friedrich Engels, De Duitse ideologie, Deel 1: Feuerbach, [1845]. Zie:

http://www.marxists.org/nederlands/marx-engels/1845/duitse_ideologie/index. htm#lIdeologie en werkelijke geschiedenis_.

3. Friedrich Engels, Dialectique de la nature, [1883]. Zie elektronische uitgave op

http://classiques.uqac.ca/classiques/Engels_friedrich/dialectique/dialectique.html. [Eigen vertaling]

4. Domenico Losurdo, Liberalism, a counter history, Verso, Londen, 2011.

5. Domenico Losurdo, Démocratie et Bonapartisme, Le temps des cerises, Parijs, 2007.

6. Domenico Losurdo, Staline, histoire et critique d'une 1égende noire, op. cit.

7. Domenico Losurdo, Fuir l'histoire?, Delga, Parijs, 2007, p. 113.

8. Stéphane Courtois en Robert Laffont, Le Livre noir du communisme, (uitg. Robert Laffont, 1997) verscheen in het

Nederlands onder de titel Het zwartboek van het communisme: misdaden, terreur, onderdrukking.

9. Badiou, De quoi Sarkozy est-il le nom, uitg. Lignes; Parijs, 2007. Hierin lanceert de auteur dit idee en hij werkt dat verder

uit in L'hypothése communiste, bij dezelfde uitgever, 2009.

10. Economische krimp: een geheel van ideeén dat leeft bij ecologisten en aanhangers van het antiproductivisme en
anticonsumisme. Zij verwerpen het streefdoel van het behoud van een positieve economische groei. Sommigen zijn zelfs

voorstander van een gecontroleerde daling van de economische activiteit en bijgevolg een negatieve groei. [Wikipedia].

11. Domenico Losurdo, Fuir I'histoire?, op. cit., p. 15-16.



12. Lenin, "De certaines particularités du développement historique du marxisme", OEuvres complétes, Deel 17, Uitg.

Progres, Moskou, 1968, p. 33. [Eigen vertaling]

13. Lenin, Staat en Revolutie, [1917]. Zie: http://www.marxists.org/nederlands/lenin/1917/ staat-revolutie/index.htm.

14. Lenin, Beter minder maar beter!, [1923]. Zie http://www.marxists.org/archive/lenin/ works/1923/mar/02.htm.

15. Domenico Losurdo, Fuir I'histoire?, op.cit., p. 65.

16. March Bloch is een van de grote Franse marxistische historici. Hij voegde zich bij het verzet, werd in maart 1944

gearresteerd, gemarteld en uiteindelijk gefusilleerd door de Gestapo.

17. Lenin, "Chose étrange et monstrueuse", OEuvres complétes, Deel 27, Uitg. Progres, Moskou, p. 66-67.

18. Ibidem.

19. De Nieuwe Economische Politick (NEP) was het beleid dat vanaf 1921 na de fase van het "oorlogscommunisme" werd

ingevoerd in de totaal vernielde Sovjeteconomie.

20. Figes, A people's Tragedy: The Russian evolution 1891-1984, Random House, Londen, 1997, p. 771. Geciteerd door

Losurdo, Staline, op.cit., p. 77.

21. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 79.

22. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 83.

23. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., pp. 84-85.

24. ]. Stalin, Conversation avec Emil Ludwig, 13 december 1931. Zie: http://www.d-

meeus.be/marxisme/classiques/StalineLudwig.html.

25. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 82

26. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 137.

27. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 171.

28. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 67.

29. Domenico Losurdo, Fuir I'histoire?, op.cit., p. 143.

30. Alain Badiou, De quoi Sarkozy est-il le nom?, Lignes, Clamecy, 2007, p. 153.

31. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 168.

32. Domenico Losurdo, Fuir I'histoire?, op.cit., p. 141.



33. Over Staline van Losurdo: het debat tussen Jean-Jacques Marie en Domenico Losurdo. Zie:

http://www.lafauteadiderot.net/A-propos-du-Staline-de-Losurdo-le.

34. Domenico Losurdo, Staline, op. cit., p. 140.

35. Ibidem, p. 189

36. Eugene Varga, Préface a 1'édition frangaise de La dictature du prolétariat, Librairie de I'Humanité, Parijs, 1922, p. IV-V.

37. Domenico Losurdo, Fuir I'histoire?, op.cit., p. 164.



