Psychanalyse, société et 'vie lesbienne', rien
qu’une incompatibilité d’hu-moeurs ?

by Cécile Nisol

Voici quelques années, Monique Wittig déclarait : « les lesbiennes ne sont pas des femmes ». A une
époque ou le divorce était presque consommé entre lesbiennes et mouvements féministes, la phrase
avait fait scandale et rares étaient celles qui cherchaient a comprendre le sens tres politique de la
déclaration de Wittig. Le texte de Cécile Nisol replace la pensée de Wittig dans 'analyse psychanalyste

afin de démontrer combien la « lesbienne » tient une place particuliére dans la société.

Nous allons faire un exercice complexe. Nous allons imaginer regarder le fonctionnement des structures

sociales sans les verres déformants que la société nous a imposés des notre naissance.

La conceptualisation, les applications et implications de « la vie lesbienne » poussent inexorablement
notre réflexion sur la structure fondamentale de la majorité des sociétés « dites humaines » : le
despotisme hétérosexuel. Despotisme car il met en place une organisation sociale basée sur la
domination des Uns sur les unes en la faisant passer comme un fait de « nature ». Monique Wittig (1)
reprend une phrase de Adrienne Rich : « (...) 'hétérosexualité est quelque chose qui a du étre imposé,

dirigé, répandu par la propagande et maintenu par la force. » (2)

R P I\ 1

“

¥

33EM35

ﬂﬁ‘) P Lo

282390

|- .
q n ! c s ﬁ ‘Ce texte pose I'hétéro-sexualité en tant qu’institution politique a

I'intérieur du patriarcat. L’existence lesbienne est donc un acte de résistance a cette institution. Les
lesbiennes constituent une « faille » a ce régime politique. Un questionnement continu est
indispensable, car avoir la conscience de l'oppression n’est pas seulement une réaction contre cette
oppression, elle implique une totale réévaluation conceptuelle du monde social. Le régime politique

patriarcal se met en place et se perpétue grace a ses trois bases



» 1° le langage du Diviseur opprime a trés long terme et a trés grande échelle et constitue le moyen
conceptuel premier pour arriver a ses fins.
P 2° I’éducation patriarcale modeéle les pensées et comportements en les cloisonnant dans deux classes
dites de « sexe » et les fait passer pour « lordre naturel ».
» 3°les moyens de coercition : ne pas donner acces aux droits civiles, politiques et sociaux. « La femme
n’existe pas » disait Lacan ! Il a tout a fait raison car comment pourrait-elle exister en étant considérée
comme un objet, appendice ou méme symptome... de ’homme ? Mais au lieu d’étre barrée par le
discours du Diviseur, elle peut « se barrer », s’enfuir. Exit le mythe de « la femme » qui nie « les

femmes ».

Un exemple de mythe dans Quarto de juillet 2002, de Sylvia Elena Tendlarz : « D’ailleurs, les femmes
sont prises, suivant la métonymie phallique, en tant qu’objets a valeur phallique, dans les structures
d’échange, par équation Girl=Phallus (...). C’est une formulation qui anticipe la place d’objet du désir

qu’occupent les femmes pour les hommes. » (3)

La « métonymie phallique » est un phénomene par lequel un concept est désigné par un terme désignant
un autre concept qui lui est relié par une relation nécessaire, comme la cause a I’effet, la partie pour le
tout, ... Donc, nous obtenons Girl=Phallus. La « fille » est prise comme phallus ou comme « un objet »
uniquement pour le bon plaisir, désir, jouissance (peu importe puisque ce n’est pas pour elle, sujet) de

« ’'homme ou Diviseur ».

Le discours psychanalytique et sociétal place « la femme ou dividue » dans une impossibilité d’étre, de
penser et donc d’agir en tant que sujet d’elle-méme par 'effet du « sexage » étant « un régime de servage
sous lequel vivent les corps parlants de la planéte réduits au silence en raison de la discrimination

frappant leur sexe, marqué comme un manque... ou un exces ». (4)

Les visions psychanalytiques et socétales

Prenons une conception Lacanienne : le phallus. Le Phallus est symbolique. Le sexuel n’aurait de sens

qu’en étant absent, manquant. Ce serait donc par le manque que le « dit humain » s’ouvrirait a la culture.

Le « monde humain »... Ce monde 1, n’a été créé que par et pour la domination masculine, par et pour
les Diviseurs. Il ne représente pas la totalité des étres parlants. Il n’est qu'un monde d’appropriations.
La logique du Diviseur est : qui crée, prend le pouvoir absolu et ne veut rien partager. Il rejette dans les

profondeurs « des mysteéres » tout ce qui ne lui obéit pas.

Le Diviseur rentre dans un jeu paranoiaque. Sa croyance de « persécuté » : la peur que le Phallus ne
s’écrive pas. Il lui faut « a-moindrir » I’Autre (« dite-femme ») car « (...) I'Un (’homme) ne se noue

véritablement a rien de ce qui semble a ’Autre sexuel. ... Comment situer des lors la fonction de ’Autre ?



... Car il est clair que I’Autre ne s’additionne pas a 'Un. L’Autre s’en différencie... car I'Autre ... c’est

I’'Unen- moins. » (5)

La réduction du corps a sa partie reproductrice, considérée comme unique représentante du corps tout
entier, s’explique dans la confusion psychanalytique entre le sexe et le genre. Il ne subsiste en
psychanalyse que le sens du genre malgré 'emploi des termes sexes, sexuels,... expliquant ainsi la

formulation conceptuelle en terme de sexage.

En effet écrit Claude Lévesque : « (...) le modéle masculin de la sexualité, tout entier axé sur la possession
du pénis, ne prend pas sa source dans un quelconque fait de nature touchant la pulsion ou la sexualité,
mais est tributaire d’'un modéle, presque immémorial, de I'organisation sociale et politique. Aussi, I'envie
du pénis qui caractérisait le désir de la femme ne reléve- t-elle pas d’'une tendance naturelle de la
sexualité féminine, mais d'une inclination culturelle, observable depuis des millénaires, a conférer a

I'homme tous les avantages, tous les priviléges et tous les pouvoirs. » (6)

La société patriarcale est un systeme mythico-rituel qui ratifie et amplifie I'infériorité et I'exclusion de
la « dite-femme » en ne la percevant pas comme un sujet mais comme un objet d’échange symbolique
pour 'homme car explique Bourdieu : « Cest dans la logique des échanges symboliques et, plus
précisément, dans la construction sociale des relations de parenté et du mariage qui assigne aux femmes
leur statut social d’objets d’échange définis conformément aux intéréts masculins et voués a contribuer
ainsi a la reproduction du capital symbolique des hommes, que réside ’explication du primat accordé a

la masculinité dans les taxinomies culturelles . » (7)

Cette domination symbolique s’inscrit évidemment dans la langue par des jeux de langages qui
camouflent le renvoi des « ditesfemmes » a un devoir-étre, comme par exemple, a I'image de la
Passionaria, étant « (...) cette femme hors d’elle-méme, c’est a dire hors des bornes qui la contiennent
culturellement.. » (8). Mais, s’interroge Marie-Joseph Bertini : « Nous croyons tous que la langue nous
appartient, mais nous n’avons de cesse de lui appartenir. Oui, la langue nous tient. Mais qui tient la

langue ? » (9)

En d’autres termes, qui tiendrait le pouvoir de définir symboliquement les mots de la langue ? Toute
institution officiellement reconnue par le pouvoir patriarcal a force de loi. La doctrine psychanalytique
s’est approprié I'explication de I'inconscient et donc de toute la sphére symbolique, dont le langage. Or,
« (...) Le fameux langage symbolique qui a 'avantage de fonctionner a partir de tres peu d’éléments
puisque les symboles que la psyché produit « inconsciemment » sont trés peu nombreux. Ils sont donc,
par voie de théorisation et de thérapie, tres faciles a imposer a I'inconscient collectif et individuel.
Moyennant quoi, on nous apprend que I'inconscient a le bon gofit de se structurer automatiquement a
partir de ces symboles/métaphores, ..., le nomdu- pere, ..., '’échange des femmes, .... Il n’y a aucun doute
que Lacan ait trouvé dans « 'inconscient » les structures qu’il dit avoir trouvé puisqu’il les y avait mises

auparavant. » (10)



Cependant, malgré l'obligation de s’exprimer dans un langage ancestralement phallique, la
« ditefemme » éprouve toujours un léger décalage car son discours lui revient avec ce flou d’'une
mauvaise mise au point. En effet, « faute de signifiant désignant sa sexualité et son identité propre, la
femme se vit dans un univers biaisé ce qui la force a jouer de « simulacres ». (11) Le langage analytique
est fonciérement basé sur une erreur conceptuelle : la focalisation sur la différence des sexes. Or, le sexe
ne doit étre qu'un détail indifférent et non le fondement conceptuel d’une théorisation. Car nous
constatons I'une des dérives de la sexualisation dans les écrits Lacaniens : ton sarcastique, agressif,
comparaisons péremptoires. Cette écriture entraine un sentiment diffus d’'incompréhension face a cette

arrogance. Puis, le sentiment se précise pour dévoiler la véritable sensation : la colere.

Sil'auteur émettait une évidence comme dire qu’un petit pois est plus petit qu'une pomme, il n’y aurait
aucune colére. Alors, pourquoi la colere ? Car, comme I’écrit Virginia Woolf dans Une chambre a soi, la
colere que je ressens n’est que la colere de I'auteur du livre qui tremble de perdre tous ses avantages

matériels et symboliques.

La vie lesbienne

Le lesbianisme selon Monique Wittig est « (...) historiquement la culture grace a laquelle nous pouvons
questionner politiquement la société hétérosexuelle et ses catégories sexuelles, sur la signification de ces
institutions de domination en général et en particulier sur la signification de cette institution de

dépendance personnelle qu’est la mariage imposé aux femmes. » (12)

C’est aussi d’'un rapport au corps dans son entiereté, non découpé en zones « dites-érogenes » car, dans
le régime du sexage, ces zones ne sont érogenes que pour le Diviseur. Or, la psychanalyse ne peut
percevoir la vie lesbienne que comme un arrét du développement psychosexuel, car elle ne se réfere

qu’au concept fondateur : la différence des sexes.

Un extrait d’Annick Le Guen : « (...) elles chercheront a combler dans le recours a des pratiques
homosexuelles dans lesquelles, pourtant, elles ne parviendront jamais a intérioriser leur féminité
puisqu’elles I'agissent sexuellement. Ce passage a l'acte (il n’est pas systématique chez les femmes
phalliques) qui ne peut guere étre secondarisé, n’est possible pour elles que parce que I'imago paternelle

n’est jamais venue s’interposer comme véritable tiers ‘masculin’ ». (13)

En effet, « la dite-homosexuelle » n’arrive pas a intérioriser sa « diteféminité » par le passage a 'acte
« dit-homosexuel ». Elle n’est pas capturée dans le commerce des biens symboliques, elle n’est ni
homosexuelle ni femme car elle est lesbienne. Et une lesbienne n’est pas une femme disait Wittig car
« (...) lesbienne est le seul concept que je connaisse qui soit au-dela des catégories de sexe (femme et
homme) parce que le sujet désigné (lesbienne) n’est pas une femme, ni économiquement, ni
politiquement, ni idéologiquement. Car en effet ce qui fait une femme, c’est une relation sociale

particuliére a un homme, relation que nous avons autrefois appelée servage, relation qui implique des



obligations personnelles et physiques aussi bien que des obligations économiques (« assignation a
résidence », corvée domestique, devoir conjugal, production d’enfants illimitée, etc.), relation a laquelle

les lesbiennes échappent en refusant de devenir ou de rester hétérosexuelles. » (14)

« La dite-femme hétérosexuelle » aurait bien intériorisé sa « diteféminité », notion de sexage de 'imago
paternelle, par le passage a I'acte « dit-hétérosexuel » et reste donc enferrée a une vision d’objet et non
de sujet d’elle-méme. Annick Le Guen et nombreux autres font 'amalgame entre tiers et masculin. Or,

la notion de tiers n’a strictement rien a voir avec une quelconque référence corporelle spécifique.

Dans ce monde de sexualisation, I'exclusivité de la vision du couple=hétérosexuel crée ce lien pseudo
obligatoire entre tiers et masculin. Le tiers signifie uniquement 'apport d’'une médiation effectuée par
une personne extérieure a un couple quelconque. Dong, les lesbiennes, représentantes du danger, ne
peuvent exister dans ce systéme. Ce danger est muselé par I'interdiction de se nommer, de se questionner

en sortant du systéme de sexage.

Premierement, les lesbiennes doivent reconstruire leur langage en excluant toute référence a une
quelconque notion de « sexe », car ce concept prend racine dans la culture androcentriste. Il serait
inadmissible d’inscrire une appartenance « ethnique », « raciale » ou « linguistique » sur notre carte
d’identité, mais étre réduite a une catégorie de « sexe » nous parait une telle évidence que nous ne
réfléchissons méme plus a son implication. Comme autrefois la notion d’appartenance du serf a la terre,
commente Colette Guillaumin, « (...) le degré de réalité ressenti devait étre celui de I’évidence du froid
et du chaud, du jour et de la nuit, un fait en quelque sorte. L’appartenance des esclaves a leur maitre,

lappartenance des femmes au groupe des hommes (et a un homme), en tant qu’outil, est de méme sorte

.» (15).

Deuxiemement, nous devons reterritorialiser notre corps. Apprendre a le voir, a I’écouter, a ’'aimer dans
sa globalité et non comme des zones découpées au service ou sévices des Diviseurs. Et, finalement, nous
devons exiger I’abolition du régime de sexage et donc, une modification radicale du systeme de relations

sociales actuelles.

L’hétérosexualité n’est pas naturelle ni universelle

Nous pouvons dire, avec M. Wittig, que « (...) 'hétérosexualité n’est pas « naturelle » pas plus qu’elle
n’est la seule sexualité, la sexualité universelle. L’hétérosexualité est une construction culturelle qui
justifie le systéme entier de la domination sociale fondée sur la fonction de reproduction obligatoire pour

les femmes et sur 'appropriation de cette reproduction. » (16)

Et concernant la psychanalyse, nous continuons : « Aujourd’hui, le discours officiel sur la sexualité est
le discours de la psychanalyse qui se fonde sur le concept a priori et idéaliste de la différence sexuelle,

un concept qui participe historiquement du discours général de la domination . » (17)



Nous pouvons établir, avec M. Wittig, les trois étapes de notre prise de conscience a notre prise de
liberté, par

» 1° « (...) il n’y a pas de sexe. Il n’y a de sexe que ce qui est opprimé et que ce qui opprime. C'est
l’agression qui crée le sexe et non I'inverse. » (18)
» 2° L’hétérosexualité est un régime politique. « La catégorie de sexe est une catégorie qui régit
I'esclavage des femmes et elle opére tres précisément grace a une opération de réduction, comme pour
les esclaves noirs, en prenant la partie pour le tout, une partie (la couleur, le sexe) au travers de laquelle
un groupe humain tout entier doit passer comme a travers un filtre. » (19)
» 3°L’aboutissement de la lutte contre 'esclavage de la moitié de la population, sexualisée en « femme »,
est I'abolition de I’hétérosexualité, concept symbolique sociétal de 'obligation d'une structure divisante
comprenant un dominant et une dominée. Ce régime opprime, blesse, torture, moule les esprits dés le
plus jeune age a ses concepts, a son mode de « non-vie ». Sur la planete Terre, nous pouvons décréter
que tout pays est une dictature en lui-méme car aucun n’a encore aboli I'hétérosexualité comme mode

de pensée et de vie uniques.

Bibliographie (1) M.Wittig (2001) La pensée straight. Paris : Balland (2) A. Rich (1981) La contrainte a 'hétérosexualité et I'existence
lesbienne. Nouvelles Questions Féministes, 1, p31 (3) S.E.Tendlarz (2002) Rapports et différences entre hystérie et féminité. Quarto, 77,
p78-81 (4) M.Causse (2000) Contre le sexage. Paris ; Balland, p19 (5) J.Lacan (1975) Encore (séminaire XX). Paris : Seuil, Points essais,
p162 (6) C.Levesque ( 2002) Par dela le masculin et le féminin. Paris : Aubier, p46 (7) P.Bourdieu (1998) La domination masculine. Paris :
Seuil/Liber, p49 (8) M.J.Bertini ( 2002) Femmes. Le pouvoir impossible. Paris : Pauvert, p59 (9) M.J.Bertini ( 2002) Femmes. Le pouvoir
impossible. Paris : Pauvert, p13 (10) M.Wittig (2001) La pensée straight. Paris : Balland, p67-68 (11) L.A.Skittegate ( 1995) Les silences de
Jocaste. Paris : Imago, p48 (12) M.Wittig (2001) La pensée straight. Paris : Balland, p63 (13) A. Le Guen ( 2001) De méres en filles. Imagos
de la féminité. Paris : PUF/Epitres, p70 (14) M.Wittig (2001) La pensée straight. Paris : Balland, p63 (15) C.Guillaumin ( 1992) Sexe, Race
et Pratique du pouvoir. L'idée de Nature. Paris : Coté-femmes, p39 (16) M.Wittig (2001) La pensée straight. Paris : Balland, p102 (17)
M.Wittig (2001) La pensée straight. Paris : Balland, p108 (18) M.Wittig (2001) La pensée straight. Paris : Balland, p42 (19) M.Wittig (2001)

La pensée straight. Paris : B



