
L’essentialisme ou le déterminisme des sexes 

by Valérie Rey-Robert 

La plupart des commentaires sexistes envers les femmes sont fondés sur l’essentialisme, c’est à dire 

qu’on leur attribue des caractéristiques, qui seraient culturelles ou naturelles. On entend ainsi souvent 

dire que « les femmes sont sensibles », « qu’elles ont l’instinct maternel », ou, comme l’a récemment 

déclaré le président de l’université d’Harvard : « Des différences naturelles entre les sexes expliqueraient 

pourquoi les femmes sont moins nombreuses que les hommes à faire carrière en maths et en sciences » 

L’essentialisme tend à réactualiser un débat opposant la nature et la culture. L’essentialisme biologique 

est un déterminisme qui fixe les hommes et les femmes dans des caractères immuables ; les hommes et 

les femmes, par leur « nature » différente, auraient des caractéristiques bien définies, inaliénables et a-

temporelles. Ces idées s’opposent en général aux conclusions scientifiques et sont de l’ordre de la 

croyance. 

Le roi Testostérone 

Une croyance, communément répandue, dit que les hormones, et la testostérone en particulier, 

organisent le comportement et conditionnent nos attitudes. Une simple hormone ne peut, par elle-

même, organiser un comportement complexe ; elle peut seulement encourager ou inhiber des attitudes 

déjà présentes. Bien qu’il y ait une corrélation entre la testostérone et le comportement, ce 

fonctionnement n’est pas très clair. Beaucoup d’hormones, en fait, sont impliquées dans l’agressivité 

comme l’hormone adrénocorticotropique, la prolactine, l’oestrogène, la progestérone, l’adrénaline et 

donc la testostérone. 

L’argument biologique dépeint l’agression 

masculine comme la plus grande différence comportementale entre les hommes et les femmes, 

différence qui serait normale et innée. L’argument tendant à dire que tous les garçons de toutes les 

cultures sont plus agressifs que des filles, est également faux. Le comportement des individus varie d’une 

société à l’autre et aussi à l’intérieur même d’une société et prendre en compte. 

La génétique, un argument essentialiste ? 



On a vu que les hormones ne pouvaientêtre seules responsables d’un comportement ; mais qu’en est-il 

des gènes et des organes sexuels ? Les hommes sont porteurs des chromosomes XY et les femmes XX ; 

mais c’est sans compter les individu-e-s XXY, XXX, XYY. Ont-ils des caractéristiques deux fois plus 

fortes selon leur nombre de chromosomes X ou Y ? Un XXY (syndrome de Klinefelter) n’est pas plus 

doux, plus sensible du fait de ses deux chromosomes X. 

En étudiant le cas des transsexuelles, on voit qu’un « homme vers femme » (XY) se reconnaît davantage 

dans des caractéristiques dites féminines au point d’envisager une opération ; si l’empreinte biologique 

était si forte, le transsexualisme n’existerait pas. Cette idée de la nature n’est pas absente des milieux 

scientifiques. Par exemple, pour Edwin Ardener, si les ethnologues hommes ont des difficultés à parler 

des femmes ethnologisées, c’est parce qu’il y a des difficultés à communiquer avec elles, qu’elles ne 

parlent ni ne verbalisent. Il rajoute que les femmes ethnologues elles-mêmes n’ont pu surmonter le 

"problème des femmes". Mathieu se demande alors pourquoi elles devraient mieux surmonter le 

problème que leurs homologues masculins ; on en conclut qu’implicitement, selon Ardener, une femme 

est donc toujours une femme quelle que la société à laquelle elle appartient. 

Des cerveaux différents, un argument imparable ? 

De nombreux articles sur la différence d’utilisation du cerveau entre les hommes et les femmes ont été 

publiés dans Nature et Science et ont été démentis ensuite ; mais leur gros succès médiatique a laissé 

des traces dans les esprits. Doreen Kimura propose ainsi un certain nombre de tests cognitifs à des 

hommes et des femmes et démontre des aptitudes différentes selon les sexes. Pourtant on peut voir, 

dans ces études, que les différences sexuées sont bien moins importantes que les différences entre 

individus et que rien ne permet de conclure à l’origine innée ou acquise des différences entre les hommes 

et les femmes. Mais, même si on montre des différences entre les sexes, cela ne signifie pas qu’elles sont 

inscrites dans le cerveau depuis la naissance. Le fonctionnement du cerveau n’est jamais fixé une fois 

pour toutes car il est en apprentissage permanent et fonction des événements subis par l’individu. 

Pourtant, la question est bien idéologique : il s’agit de déterminisme biologique, théorie qui justifie les 

inégalités sociales et professionnelles entre les sexes par des diktats biologiques et relègue au second 

plan les facteurs socio-culturels et politiques. La variabilité individuelle dépasse largement la variabilité 

entre les sexes. Notre histoire individuelle est ainsi sculptée dans notre cerveau tout au long de la vie. A 

l’évidence, le devoir de vigilance des scientifiques vis à vis de l’utilisation de la biologie à des fins 

idéologiques demeure d’actualité. 



 

Des différences « culturellement innées » ? 

Lorsque la nature ne suffit plus à expliquer leurs positions, les essentialistes se retournent en général 

vers la culture qui, « de tous temps et partout », expliquerait les aptitudes selon eux particulières des 

hommes et des femmes. Les exemples les plus courants de l’essentialisme social concernent la 

répartition sexuée du travail et la maternité, renaturalisée par le prisme de la culture. Nous savons peu 

de choses sur la répartition sexuée du travail durant la préhistoire. Nous avons de toutes façons trop peu 

de fossiles attribuables à des femmes, qui sont de plus dispersés, rarement sous forme de squelette 

entier. De plus le dismorphisme sexuel est peu lisible chez les fossiles. 

Le mythe de l’homme chasseur et de la femme « au foyer » a longtemps prévalu dans les études 

historiques. Depuis les années 60, la new archeology a permis de déterminer qu’il y avait sans doute eu 

une longue époque de charognage, de dépeçage, de transport et de consommation d’animaux, tués par 

d’autres prédateurs. Cette activité ne nécessitant pas une force physique particulière, elle a pu fort bien 

être exercée par des femmes. D’une vision androcentrée de l’histoire on est passé à des études repensant 

la division sexuelle du travail. Certains chercheurs tendent d’ailleurs à penser que l’agriculture a pu être 

l’invention des femmes, qui, cantonnées au foyer pour allaiter les enfants, échapper aux prédateurs et 

donc sauvegarder l’espèce, ont pu inventer l’agriculture. Doreen Kimura récuse les thèses 

comportementalistes en assignant une inscription, devenue définitive, dans les cerveaux humains en 

fonction des tâches dévolues aux sexes au cours de l’histoire. 

Doreen Kimura ne s’interroge pas sur ce qui a pu conduire les hommes à chasser ou les femmes à élever 

les enfants. De plus, elle étudie seulement un modèle occidental sans interroger les autres modèles 

familiaux étudiables à travers différentes sociétés. 

S’il a pu être logique que les femmes se cantonnent au foyer au paléolithique, portent des charges moins 

lourdes que les hommes du fait de leur masse musculaire moins élevée, la technicité moderne rend ces 

comportements obsolètes et inadaptés au monde actuel. 



Le 8 février 2005, la navigatrice Ellen MacArthur battait son propre record du tour du monde sans escale 

et en solitaire ; de nombreux journalistes évoquèrent sa petitesse, son sexe sans penser que seuls 

l’endurance et l’entraînement étaient nécessaires dans cette épreuve, la technicité faisant qu’une force 

physique démesurée n’était plus obligatoire pour ce genre d’épreuves. Les outils sont suffisamment 

perfectionnés pour qu’on n’ait plus uniquement besoin de sa force physique pour l’utiliser. La réduction 

du temps d’allaitement, les méthodes modernes pour y pallier, ne nécessitent plus une attention de tous 

les instants de la part de la mère. 

La maternité, un concept culturel, renaturalisé par les essentialistes  

Si beaucoup s’interrogent sur la fonction sociale du père, peu tendent à voir la maternité comme une 

fonction sociale. Comme l’enfant se développe dans le ventre d’une femme, on tend à penser que la 

maternité est un concept naturel, inné. C’est le cas de certaines féministes qui voient quelque chose de 

profondément naturel dans la maternité comme Antoinette Fouque qui évoque l’utérus comme "premier 

lieu d’accueil de l’étranger" et source de la "personnalité xénophile des femmes" (Il y a deux sexes 

d’Antoinette Fouque. Gallimard, "Le Débat"). 

Pourtant le simple fait de voir qu’il ne suffit pas d’accoucher pour être mère montre que cette idée est 

fausse. Chez les Rubuka au Nigeria, il existe des relations préconjugales entre les garçons et les filles. Si 

une fille est enceinte à la suite de ces relations, on essaie de l’avorter. Si l’avortement échoue, l’enfant 

est tué à la naissance. Il en est de même chez les Karos en Ethiopie. On constate bien que dans ces 

relations préconjugales, la fille ne doit pas être mère, pas plus que le garçon ne doit être père. Qu’on soit 

mère au sens physique n’implique pas d’être mère au sens social. L’avortement, et non pas chez les seuls 

rukuba, montre le caractère culturel de la maternité. Il ne suffit pas d’être enceinte pour être mère. Ce 

que regrette Nicole-Claude Mathieu c’est que la femme soit toujours pensée comme objet de la maternité 

et non comme sujet. Il ne faut pas oublier que l’enfantement est toujours plus ou moins contrôlé, d’une 

manière ou d’une autre. "Vouloir" des enfants c’est déjà une manière de contrôle. Les cas des « mères 

porteuses » montrent bien que la maternité est un phénomène social. D’un autre côté, les débats sur le 

secret des origines, les procès gagnés aux USA par des mères porteuses pour garder l’enfant nous 

montrent combien nos sociétés tiennent à cette naturalité de la maternité, où le fait d’accoucher fait de 

vous une mère. 



 

Des rôles sexués de la naissance 

Pour les êtres humains, par de nombreuses études, on voit combien le comportement varie en fonction 

du sexe, et ce, dès le plus jeune âge. L’étude de Condry et Condry a demandé à un groupe de personnes 

de décrire le comportement d’enfants de 9 mois, habillés tour à tour en fille et en garçon, face à un diable 

à ressort. Face à une « fille », les témoins disaient que sa réaction face au jouet était la crainte et face au 

« garçon », ils parlaient alors de colère. Dans une seconde étude, le groupe d’adultes, face au garçon, 

encourageait ses activités et le poussait à être actif. Avec la fille, ils agissaient d’une manière plus 

impersonnelle et plus nourricière. Ces études ont également montré que les réactions peuvent être 

différentes en fonction du sexe des sujets et même de celui du chercheur. Une autre expérience a travaillé 

sur les réactions de 80 enfants (40 filles et 40 garçons entre 4 et 5 ans) face à une « fille » Susie et Judd, 

un « garçon », créés par des techniques de morphing. On a ensuite fait arborer différentes expressions 

à Susie et Judd ; les filles ont eu tendance à voir chez Susie une expression de peur et les garçons une 

expression de dégoût pour Judd. Une autre étude montre combien les parents sont attachés à des 

stéréotypes liés au sexe de l’enfant ; il ressort que le caractère de filles est décrit plus péjorativement que 

celui des garçons. La fille a droit à la masculinité en ayant le droit de jouer à des jouets de garçons mais 

le garçon n’a pas le droit à la féminité. Beaucoup de parents restent convaincus que les différences sont 

génétiques. Ainsi, dès la connaissance du sexe de l’enfant à venir, les parents vont modifier leur attitude. 

Pourquoi, d’ailleurs, aurait-on besoin de connaître le sexe de son enfant, s’il ne s’agissait pas d’adopter 

une conduite sexuée. Le simple fait de choisir une chambre ou des vêtements en fonction du sexe de 

l’enfant témoigne déjà de l’adoption d’un comportement sexué. On a également constaté que, selon le 

sexe de l’enfant, la vision qu’en ont les parents à la naissance est différente. Si on demande à des parents 

de décrire leur nouveau né, la fille est vue comme plus petite avec des membres plus fins alors que, si on 

la mesure, rien ne la différencie d’un garçon 

 


