L’essentialisme ou le déterminisme des sexes

by Valérie Rey-Robert

La plupart des commentaires sexistes envers les femmes sont fondés sur I'essentialisme, c’est a dire
qu’on leur attribue des caractéristiques, qui seraient culturelles ou naturelles. On entend ainsi souvent
dire que « les femmes sont sensibles », « qu’elles ont I'instinct maternel », ou, comme 1’a récemment
déclaré le président de I'université d’'Harvard : « Des différences naturelles entre les sexes expliqueraient

pourquoi les femmes sont moins nombreuses que les hommes a faire carriere en maths et en sciences »

L’essentialisme tend a réactualiser un débat opposant la nature et la culture. L’essentialisme biologique
est un déterminisme qui fixe les hommes et les femmes dans des caractéres immuables ; les hommes et
les femmes, par leur « nature » différente, auraient des caractéristiques bien définies, inaliénables et a-
temporelles. Ces idées s’opposent en général aux conclusions scientifiques et sont de 'ordre de la

croyance.
Le roi Testostérone

Une croyance, communément répandue, dit que les hormones, et la testostérone en particulier,
organisent le comportement et conditionnent nos attitudes. Une simple hormone ne peut, par elle-
méme, organiser un comportement complexe ; elle peut seulement encourager ou inhiber des attitudes
déja présentes. Bien qu’il y ait une corrélation entre la testostérone et le comportement, ce
fonctionnement n’est pas tres clair. Beaucoup d’hormones, en fait, sont impliquées dans I'agressivité

comme I’hormone adrénocorticotropique, la prolactine, I'oestrogene, la progestérone, I'adrénaline et

donc la testostérone.

[’argument  biologique  dépeint l’agression
masculine comme la plus grande différence comportementale entre les hommes et les femmes,
différence qui serait normale et innée. L’argument tendant a dire que tous les garcons de toutes les
cultures sont plus agressifs que des filles, est également faux. Le comportement des individus varie d’'une

société a 'autre et aussi a I'intérieur méme d’une société et prendre en compte.

La génétique, un argument essentialiste ?



On a vu que les hormones ne pouvaientétre seules responsables d'un comportement ; mais qu’en est-il
des genes et des organes sexuels ? Les hommes sont porteurs des chromosomes XY et les femmes XX ;
mais c’est sans compter les individu-e-s XXY, XXX, XYY. Ont-ils des caractéristiques deux fois plus
fortes selon leur nombre de chromosomes X ou Y ? Un XXY (syndrome de Klinefelter) n’est pas plus

doux, plus sensible du fait de ses deux chromosomes X.

En étudiant le cas des transsexuelles, on voit qu'un « homme vers femme » (XY) se reconnait davantage
dans des caractéristiques dites féminines au point d’envisager une opération ; si 'empreinte biologique
était si forte, le transsexualisme n’existerait pas. Cette idée de la nature n’est pas absente des milieux
scientifiques. Par exemple, pour Edwin Ardener, si les ethnologues hommes ont des difficultés a parler
des femmes ethnologisées, c’est parce qu’il y a des difficultés a communiquer avec elles, qu’elles ne
parlent ni ne verbalisent. Il rajoute que les femmes ethnologues elles-mémes n’ont pu surmonter le
"probléme des femmes". Mathieu se demande alors pourquoi elles devraient mieux surmonter le
probléme que leurs homologues masculins ; on en conclut qu’implicitement, selon Ardener, une femme

est donc toujours une femme quelle que la société a laquelle elle appartient.

Des cerveaux différents, un argument imparable ?

De nombreux articles sur la différence d’utilisation du cerveau entre les hommes et les femmes ont été
publiés dans Nature et Science et ont été démentis ensuite ; mais leur gros succés médiatique a laissé
des traces dans les esprits. Doreen Kimura propose ainsi un certain nombre de tests cognitifs a des
hommes et des femmes et démontre des aptitudes différentes selon les sexes. Pourtant on peut voir,
dans ces études, que les différences sexuées sont bien moins importantes que les différences entre
individus et que rien ne permet de conclure a 'origine innée ou acquise des différences entre les hommes
et les femmes. Mais, méme si on montre des différences entre les sexes, cela ne signifie pas qu’elles sont
inscrites dans le cerveau depuis la naissance. Le fonctionnement du cerveau n’est jamais fixé une fois

pour toutes car il est en apprentissage permanent et fonction des événements subis par 'individu.

Pourtant, la question est bien idéologique : il s’agit de déterminisme biologique, théorie qui justifie les
inégalités sociales et professionnelles entre les sexes par des diktats biologiques et relegue au second
plan les facteurs socio-culturels et politiques. La variabilité individuelle dépasse largement la variabilité
entre les sexes. Notre histoire individuelle est ainsi sculptée dans notre cerveau tout au long de la vie. A
I’évidence, le devoir de vigilance des scientifiques vis a vis de l'utilisation de la biologie a des fins

idéologiques demeure d’actualité.



Des différences « culturellement innées » ?

Lorsque la nature ne suffit plus a expliquer leurs positions, les essentialistes se retournent en général
vers la culture qui, « de tous temps et partout », expliquerait les aptitudes selon eux particulieres des
hommes et des femmes. Les exemples les plus courants de l'essentialisme social concernent la
répartition sexuée du travail et la maternité, renaturalisée par le prisme de la culture. Nous savons peu
de choses sur la répartition sexuée du travail durant la préhistoire. Nous avons de toutes fagons trop peu
de fossiles attribuables a des femmes, qui sont de plus dispersés, rarement sous forme de squelette

entier. De plus le dismorphisme sexuel est peu lisible chez les fossiles.

Le mythe de ’homme chasseur et de la femme « au foyer » a longtemps prévalu dans les études
historiques. Depuis les années 60, la new archeology a permis de déterminer qu’il y avait sans doute eu
une longue époque de charognage, de dépecage, de transport et de consommation d’animaux, tués par
d’autres prédateurs. Cette activité ne nécessitant pas une force physique particuliere, elle a pu fort bien
étre exercée par des femmes. D’une vision androcentrée de I'histoire on est passé a des études repensant
la division sexuelle du travail. Certains chercheurs tendent d’ailleurs a penser que I’agriculture a pu étre
Iinvention des femmes, qui, cantonnées au foyer pour allaiter les enfants, échapper aux prédateurs et
donc sauvegarder l'espece, ont pu inventer lagriculture. Doreen Kimura récuse les theses
comportementalistes en assignant une inscription, devenue définitive, dans les cerveaux humains en

fonction des taches dévolues aux sexes au cours de I’histoire.

Doreen Kimura ne s’interroge pas sur ce qui a pu conduire les hommes a chasser ou les femmes a élever
les enfants. De plus, elle étudie seulement un modele occidental sans interroger les autres modeéles

familiaux étudiables a travers différentes sociétés.

S’il a pu étre logique que les femmes se cantonnent au foyer au paléolithique, portent des charges moins
lourdes que les hommes du fait de leur masse musculaire moins élevée, la technicité moderne rend ces

comportements obsolétes et inadaptés au monde actuel.



Le 8 février 2005, la navigatrice Ellen MacArthur battait son propre record du tour du monde sans escale
et en solitaire ; de nombreux journalistes évoquérent sa petitesse, son sexe sans penser que seuls
I'endurance et 'entrainement étaient nécessaires dans cette épreuve, la technicité faisant qu'une force
physique démesurée n’était plus obligatoire pour ce genre d’épreuves. Les outils sont suffisamment
perfectionnés pour qu’on n’ait plus uniquement besoin de sa force physique pour 'utiliser. La réduction
du temps d’allaitement, les méthodes modernes pour y pallier, ne nécessitent plus une attention de tous

les instants de la part de la mere.

La maternité, un concept culturel, renaturalisé par les essentialistes

Si beaucoup s’interrogent sur la fonction sociale du pére, peu tendent a voir la maternité comme une
fonction sociale. Comme I’enfant se développe dans le ventre d'une femme, on tend a penser que la
maternité est un concept naturel, inné. Cest le cas de certaines féministes qui voient quelque chose de
profondément naturel dans la maternité comme Antoinette Fouque qui évoque 'utérus comme "premier
lieu d’accueil de I'étranger” et source de la "personnalité xénophile des femmes" (Il y a deux sexes

d’Antoinette Fouque. Gallimard, "Le Débat").

Pourtant le simple fait de voir qu’il ne suffit pas d’accoucher pour étre mére montre que cette idée est
fausse. Chez les Rubuka au Nigeria, il existe des relations préconjugales entre les garcons et les filles. Si
une fille est enceinte a la suite de ces relations, on essaie de I’avorter. Si 'avortement échoue, ’enfant
est tué a la naissance. Il en est de méme chez les Karos en Ethiopie. On constate bien que dans ces
relations préconjugales, la fille ne doit pas étre meére, pas plus que le garcon ne doit étre pére. Qu’on soit
meére au sens physique n’'implique pas d’étre mere au sens social. L’avortement, et non pas chez les seuls
rukuba, montre le caractere culturel de la maternité. Il ne suffit pas d’étre enceinte pour étre meére. Ce
que regrette Nicole-Claude Mathieu c’est que la femme soit toujours pensée comme objet de la maternité
et non comme sujet. Il ne faut pas oublier que I'enfantement est toujours plus ou moins contrélé, d'une
maniére ou d’'une autre. "Vouloir" des enfants c’est déja une maniére de contrdle. Les cas des « meres
porteuses » montrent bien que la maternité est un phénomene social. D’un autre c6té, les débats sur le
secret des origines, les proces gagnés aux USA par des meres porteuses pour garder I'enfant nous
montrent combien nos sociétés tiennent a cette naturalité de la maternité, ou le fait d’accoucher fait de

vous une mere.



Des roles sexués de la naissance

Pour les étres humains, par de nombreuses études, on voit combien le comportement varie en fonction
du sexe, et ce, des le plus jeune age. L’étude de Condry et Condry a demandé a un groupe de personnes
de décrire le comportement d’enfants de 9 mois, habillés tour a tour en fille et en garcon, face a un diable
a ressort. Face a une « fille », les témoins disaient que sa réaction face au jouet était la crainte et face au
« garcon », ils parlaient alors de colére. Dans une seconde étude, le groupe d’adultes, face au garcon,
encourageait ses activités et le poussait a étre actif. Avec la fille, ils agissaient d’une maniere plus
impersonnelle et plus nourriciére. Ces études ont également montré que les réactions peuvent étre
différentes en fonction du sexe des sujets et méme de celui du chercheur. Une autre expérience a travaillé
sur les réactions de 80 enfants (40 filles et 40 garcons entre 4 et 5 ans) face a une « fille » Susie et Judd,
un « garcon », créés par des techniques de morphing. On a ensuite fait arborer différentes expressions
a Susie et Judd ; les filles ont eu tendance a voir chez Susie une expression de peur et les garcons une
expression de dégotit pour Judd. Une autre étude montre combien les parents sont attachés a des
stéréotypes liés au sexe de 'enfant ; il ressort que le caracteére de filles est décrit plus péjorativement que
celui des garcons. La fille a droit a la masculinité en ayant le droit de jouer a des jouets de garcons mais
le garcon n’a pas le droit a la féminité. Beaucoup de parents restent convaincus que les différences sont
génétiques. Ainsi, des la connaissance du sexe de I’enfant a venir, les parents vont modifier leur attitude.
Pourquoi, d’ailleurs, aurait-on besoin de connaitre le sexe de son enfant, s’il ne s’agissait pas d’adopter
une conduite sexuée. Le simple fait de choisir une chambre ou des vétements en fonction du sexe de
I'enfant témoigne déja de 'adoption d’'un comportement sexué. On a également constaté que, selon le
sexe de I'enfant, la vision qu’en ont les parents a la naissance est différente. Si on demande a des parents
de décrire leur nouveau né, la fille est vue comme plus petite avec des membres plus fins alors que, si on

la mesure, rien ne la différencie d'un garcon



