
ANTIsexisme et... 

by Nathalie Trussart 

D’un voyage en plusieurs étapes sur les terres du black feminism et de la théorie féministe, je reviens 

avec un petit concept : intersectionnalité, tel est son nom. 

Accident de roulage à un carrefour : une intersection 

A la fin des années 80, Kimberlé Williams Crenshaw, 

professeure de droit, forge ce concept d’intersectionnalité pour rendre compte de la façon dont plusieurs 

types de discrimination interagissent dans la vie des femmes noires. Par exemple, un juge considéra 

qu’un licenciement de femmes noires n’était pas le fruit d’une discrimination, ni sexiste, puisque des 

femmes blanches n’avaient pas été licenciées, ni raciale, puisque des hommes noirs n’avaient pas non 

plus été licenciés. Pourtant le fait que ces femmes noires aient été les dernières à avoir été embauchées, 

raison invoquée pour leur licenciement, était le résultat de diverses discriminations qui restaient 

inaudibles pour le concept légal utilisé aux États-Unis où deux catégories étanches étaient reconnues : 

les discriminations exercées contre les femmes, en raison de leur ‘sexe’ OU BIEN celles exercées contre 

les populations non blanches, en raison de leur ‘race’. 

Crenshaw utilisa alors l’image du carrefour, littéralement entendu comme l’intersection entre plusieurs 

routes. Elle imagine que des femmes noires y subissent un accident. « De façon similaire, si une femme 

noire est blessée parce qu’elle se trouve à une intersection, son dommage peut résulter d’une 

discrimination sexiste ou raciste (…) Mais il n’est pas toujours facile de reconstruire un accident. Parfois 

les marques de freinage et les blessures indiquent simplement qu’ils se sont produits simultanément » 

(Kimberlé W. Crenshaw). Dans ces cas où les catégories existantes de discriminations ne peuvent être 

utilisées, le risque est alors grand que le dommage ne puisse être pris en compte, ni la victime protégée. 



Dans les mouvements féministes américains, dit-elle, le risque est tout aussi grand que certaines d’entre 

nous, et surtout les plus vulnérables, ne puissent trouver protection dans les luttes antisexistes, nimême 

dans les luttes antiracistes, ce dont témoignent de nombreuses femmes noires de façon insistante depuis 

les années 70. 

Black feminism 

Le livre percutant Black Women’s Manifesto est publié en 1970 par le collectif Third World Women’s 

Alliance. Le nom de ce collectif donne la couleur : composé de féministes ‘chicanas’, ‘natives 

américaines’, ‘sinoaméricaines’, ou du ‘Tiers monde’, en d’autres mots, des femmes entrant dans la 

catégorie de ‘colored women’, son objectif dépasse une revendication identitaire pour les « noires ». Dès 

lors, « par Black feminism, il ne faut pas entendre les féministes ‘noires’, mais un courant de pensée 

politique qui, au sein du féminisme, a défini la domination de genre, sans jamais l’isoler des autres 

rapports de pouvoir, à commencer par le racisme ou les rapports de classe » (Elsa Dorlin). C’est cette 

caractéristique qui est centrale pour identifier ce mouvement, qui est black par héritage (les luttes 

abolitionnistes du 19e siècle) et expérience (les mouvements pour les droits civiques des années 70), 

mais offre des ressources pour penser toute position de pouvoir, subie ou exercée, dans sa singularité, 

c’est-à-dire en tenant compte de ses modalités historiques, ses composantes et formes multiples. 

Dès cette époque, des africaines-américaines ne 

vont cesser de décrire et tenter de caractériser leurs expériences des rapports de pouvoir, toujours plus 

complexes que les catégories existantes pour en rendre compte (sexe, race, classe, etc.). Ces positions les 

bloquent dans des alternatives infernales, dans des injonctions contradictoires, dans l’invisibilité et 

l’inaudibilité, et, par conséquent, dans le risque de ne pouvoir se défendre et se protéger. Les récits se 

multiplient, dans des groupes de parole et des écrits. Il n’y a pas, d’une part, une oppression raciste – 

qu’elles partageraient avec les hommes noirs – et, d’autre part, une oppression sexiste – qu’elles 

partageraient avec les femmes. Au contraire, leurs expériences les isolent, celles de ‘femme’ parmi les 

noirs ET celles de ‘noire’, parmi les femmes. Dans le mouvement Noir pour les droits civiques, écrit l’une 

d’entre elle, « ma position était (…) couchée (…), je n’étais pas incluse dans les innombrables discours 

invoquant l’homme ‘Noir’ (…) ‘Aide ton frère à se réaliser’, disaient-ils (…) [mais] au moindre signe 

d’agressivité, d’intelligence ou d’indépendance, onme refusait jusqu’au seul rôle qui était encore 



accessible : être ‘la femme de mon homme’ » (Michelle Wallace). Isolement, invisibilité et inaudibilité 

dans les mouvements Noirs où « tous les hommes sont noirs », mais aussi dans les mouvements 

féministes où « toutes les femmes étaient blanches ». 

Parmi les femmes 

Dans ces situations complexes, ces femmes racontent que leur identité n’est pas figée une fois pour toute, 

qu’elle est remodelée, souvent, « provisoirement fixée à l’intersection de ces positions de sujets » (Elsa 

Dorlin). Les formes de sexisme qu’elles subissent sont sans commune mesure avec celui contre lequel 

les mouvements féministes, formés majoritairement de ‘blanches’, luttaient. Le droit à l’avortement libre 

et gratuit, la lutte contre les stéréotypes sexistes qui identifient féminité et maternité, sexualité et 

reproduction, étaient prioritaires pour les femmes blanches hétérosexuelles, elles qui subissaient des 

grossesses non désirées et qui étaient réduites aux avortements clandestins. Pour les femmes de couleur, 

en revanche, ces combats trouvaient peu d’écho, elles à qui on avait historiquement dénié l’accès à la 

maternité ou qui avaient été victimes de campagnes de stérilisation forcée. 

Situations, urgences et luttes différentes produisirent tensions, clivages et agendas politiques séparés. 

Ces femmes ont inventé leur féminisme, leblack feminism, un espace où étaient visibles et audibles les 

modalités concrètes du sexisme qu’elles subissaient, et où développer les protections et alliances 

appropriées. Dans les mouvements féministes, les femmes blanches ont dû entendre que ‘être blanche’ 

n’était pas synonyme de ‘être neutre ou universelle’. ‘Etre blanche’ est l’une des modalités dans des 

rapports de pouvoir qui caractérisent un type de sexisme et les luttes qui lui sont appropriées. ‘Etre 

noire, chicana, indienne ou arabe’ sont autant d’autres modalités. 

« Femme blanche écoute ! », écoute ce que les femmes que tu n’es pas, les femmes qui ne sont ni 

blanches, ni hétérosexuelles, ni dans la quiétude matérielle, ni en couple, ni instruites, ni chrétiennes, 

ni athées, ont à te dire des rapports de domination qu’elles subissent et des luttes qu’elles mènent au 

quotidien pour vivre leur vie. « Femme blanche écoute ! », écoute ces histoires et entend que ton 

féminisme concerne ta situation de femme, si différente des leurs, ta situation de femme qui ne peut être 

brandie comme modèle d’asservissement ou base d’émancipation pour toutes les femmes. « En d’autres 

termes, aux féministes blanches, nous demandons, que voulez-vous dire au juste lorsque vous dites 

‘NOUS’ ? » (Hazel Carby). Le black feminism a prolongé la dénaturalisation  : le féminisme avait rendu 

problématique le concept ‘la femme’, avait rendu politiquement visible sa position dans un rapport de 

pouvoir patriarcal, leblack feminism, quant à lui, affirmait que le concept ‘les femmes’ participait 

également d’un rapport de pouvoir, où lesmodalités historiques particulières des sexismes subis par les 

‘blanches’ étaient indûment naturalisées et généralisées à toutes les femmes, et maintenaient dans 

l’invisibilité et le silence toute autre modalité. 

Cette force d’interpellation secoua le féminisme, forçant en son sein les femmes blanches à élucider « la 

position depuis laquelle elles ont pris ou prennent la parole, au nom de qui elles ont pris ou prennent la 



parole, comme les silences que leurs paroles ont recouverts. (…) il ne suffit pas seulement d’énoncer d’où 

je parle pour que, comme par enchantement, les rapports de pouvoir au sein du féminisme 

s’évanouissent  : ce serait confondre nos ‘différences’ et nos ‘positions de pouvoir’ » (Elsa Dorlin). Pour 

remettre au travail le ‘Nous’ du ‘Nous, les femmes’, pour repenser les solidarités et alliances entre les 

luttes, pour nourrir nouvellement la sororité qui nous lie, la culpabilité compatissante de nos privilèges, 

loin d’aider, fige plutôt les possibles futurs sur les modalités historiques dont nous héritons. L’identité 

du sujet politique du féminisme n’est pas une essence préalable à l’action politique ; elle s’y construit, 

dans les tensions, les interpellations, les colères. « Ainsi, ‘Nous, les femmes’ est en constante 

redéfinition, articulant l’action non pas à la question ‘qui sommes-nous ?’,mais à la question 

‘pour/contre quoi/qui nous battons-nous ?’ (…) sur notre puissance d’agir » (Elsa Dorlin), ici et 

maintenant. « Et quand les paroles des femmes crient pour être entendues, nous devons, chacune, 

prendre la responsabilité de chercher ces paroles, de les lire, de les partager et d’en saisir la pertinence 

pour nos vies » (Audre Lorde). 

Quel modèle pour des situations toujours spécifiques ? 

Sans des outils théoriques et pratiques issus de l’analyse, les témoignages courent le risque de rester les 

plaintes tristes de ‘victimes’, les positions qu’elles occupent dans les rapports de pouvoir sont en péril 

d’être réduites à des différences malheureuses, pour lesquelles aucun bureau des réclamations n’a de 

solution. Rendre possible des alliances et y développer des modes de protection adéquats sont des enjeux 

vitaux. Jusque-là, deux ressources étaient disponibles pour penser les rapports entre ‘sexe’ et ‘race’ : les 

modes analogique et arithmétique. 

La conceptualisation « analogique » utilise les arguments développés par la communauté scientifique 

après la seconde guerre mondiale pour critiquer la pertinence biologique du concept de ‘races humaines’ 

et tend à établir que, de la même façon, il n’y a aucun fondement biologique suffisamment stable pour 

la bicatégorisation des individus en ‘sexe’, ou bien mâle, ou bien femelle. Malgré l’apport dénaturalisant 

indéniable de cette conception, elle n’offre aucune prise pour traiter le problème des imbrications de 

rapports de pouvoir où le ‘sexe’ est impliqué. 

La conceptualisation ‘arithmétique’ isole, quant à elle, les oppressions dont les femmes font l’expérience 

et les additionne les unes aux autres (une femme subit le sexisme, + éventuellement le racisme, 

éventuellement la pauvreté, etc.). Dans cette perspective, on résiste à une domination à la fois : contre 

le sexisme avec les femmes, contre le racisme avec les non blancs, etc. Cette perspective a historiquement 

permis aux femmes de se rassembler, au-delà de leurs situations particulières (de race, de classe, de 

sexualité, de religion, etc.) autour de la sororité fondatrice du féminisme. L’expérience du sexisme, posée 

comme transversale à toutes les femmes, fondait leur solidarité et garantissait la cohésion de leur 

identité politique féministe, du ‘Nous’ du ‘Nous, les femmes’. Cette sororité est pourtant problématique, 

lorsque la prise en compte des oppressions spécifiques vécues par les femmes - erronément réduites à 



des particularités individuelles de victimes passives - est rejetée comme une menace pour ce sujet 

politique et les mouvements féministes. Elle ne permet pas de se munir des protections nécessaires, ni 

les alliances qui permettraient de les assurer. L’arithmétique permet tout au plus d’organiser les 

Olympiades des ‘plus opprimées’ et de désigner les meilleures victimes. 

Intersectionnalité 

En 1977, le Combahee River Collective parle de simultanéité des oppressions et en appelle à une 

politique de la coalition entre féministes noires et blanches, entre femmes noires et hommes noirs, par 

contraste avec une sororité de principe qui maintient dans l’ombre les spécificités des positions de 

pouvoir et empêche des luttes communes. Au début des années 90, Patricia Hill Collins valorise surtout 

le point de vue des femmes noires, en référence aux féministes Hilary Rose et Nancy Harstock dans le 

courant des ‘épistémologies du point de vue’ ou ‘du positionnement’. Les femmes noires vivent une autre 

réalité qui leur donne un point de vue d’où elles peuvent non seulement l’interpréter, lui donner sens, 

mais également produire du savoir à son propos. En 2000, Patricia Hill Collins adopte le concept 

d’intersectionnalité de Kimberlé Williams Crenshaw pour étayer sa pensée du féminisme Noir et lui offre 

ainsi une large audience. 

Afin de permettre plus que la conception ‘arithmétique’, l’intersectionnalité ne doit pas être confondue 

avec un programme de luttes. Il est d’abord un concept méthodologique pour mener les analyses 

susceptibles d’informer des protections et alliances nécessaires : considérer avec précision ce qui 

compose un rapport de pouvoir singulier (ses modalités historiques, les différentes positions qui le font 

tenir, sa dynamique, etc.), tout en refusant la naturalisation des catégories utilisées. Dans un rapport de 

pouvoir, il y a en effet plusieurs positions occupées qui ne se laissent pas réduire à la catégorie de ‘noires’, 

de ’blanches’, d’‘hommes’, d’accès aux technologies de communication, au climat, auxmodes 

d’agriculture ou de subsistance, etc. Plutôt, ces éléments sont autant de modalités spécifiques de ce 

rapport qui doivent être prises en compte par l’analyse. Pour les identités politiques du féminisme, 

toujours contingentes et précaires, provisoirement fixées à l’intersection de différentes positions et de 

différents rapports de pouvoir, ce concept force à considérer les positions occupées, les pouvoirs qui y 

sont subis, ceux qui y sont exercés, ceux qui y sont relayés, ce qu’ils permettent, ce qu’ils empêchent. 

L’intersectionnalité offre une meilleure connaissance des espaces à vivre, espaces périlleux et aléatoires 

où, comme le répète Audre Lorde au fil de ses nombreux écrits, si nous ne sommes pas capables d’y 

aimer et d’y résister en même temps, nous n’y survivrons pas. 

Sur toutes ces questions et sur beaucoup d’autres, pour de plus amples développements et de plus 

nombreuses références, deux livres publiés cette année : « Black feminism » et « Sexe, genre et 

sexualité ». Malgré la technicité de certains passages, ils témoignent, mieux qu’en ces quelques 

paragraphes, de la beauté, de l’intelligence et de l’inventivité qui ont traversé les mouvements féministes 

et de l’histoire dans laquelle ils se sont inscrits. 



Remerciements : 

Cet article est le fruit des réflexions ouvertes à Sophia en 2007 lors des soirées « Antisexisme ou 

antiracisme : un faux dilemme ? », de la conférence qu’Elsa Dorlin y a donné, des discussions qui ont 

continué à l’occasion des débats auxquels a participé Nadine Plateau avec l’association Femmes 

Musulmanes de Belgique et des précieux échanges avec Bénédicte Martin. Il a été rendu possible grâce 

à la lecture des documents repris ci-contre, dont toutes les citations sont extraites. 

Pour aller plus loin :  

 Elsa Dorlin, « Black feminism. Anthologie du féminisme africainaméricain, 1975-2000 ». Bibliothèque du féminisme. Paris, 

L’Harmattan, 2008.  

 Elsa Dorlin, « Sexe, genre et sexualité. Introduction à la théorie féministe ». Paris, Puf, 2008.  

 Elsa Dorlin, « Performe ton genre : Performe ta race ! », Repenser l’articulation entre sexisme et racisme à l’ère de la postcolonie, 2007. 

(disponible en ligne : http://www.sophia.be/in dex.php/texts/view/47 )  

 Elvan Zabunyan. « La conscience féministe noire, ou la radicalité d’une pensée contemporaine. A propos d’Elsa Dorlin, « Black 

Feminism. Une anthologie du féminisme africain-américain 1975- 2000 ». La Revue Internationale des Livres. 6 juillet 2008. Résumé en 

ligne : http://revuedeslivres.net /articles.php ?id=244  

 Nadine Plateau, « Lutter ensemble égales et différentes », publié dans la revue Exilés, Avril 2007, n°252, disponible en ligne 

http://www.cbai.be/ publications/numeros/ 252/LutterEnsemble.html  

 Blanc cassé, projet d’action et de réflexion où des féministes blanches interrogent leurs privilèges et les spécificités de leurs 

positionnements, dans une recherche située à l’intersection des luttes anti-sexistes et antiracistes  : http://www.nextgendera 

tion.net/groups/ brussels/index.html 

 


