Qui a peur du grand méchant genre

by A.S

Le genre est un champ de bataille, mais quelles sont les forces en présence ? Pas toujours celles qu’on
croit... Au sein méme des forces de « I'alliance », des frontiéres gardées se sont établies. Géne, malaise,
envie de changer de sujet, I’évocation de la transsexualité Female to Male ou FtoM1, de la butchitude,
ou de la masculinité performative entraine un malaise a la fois dans la communauté lesbienne et chez

les féministes.

Ce malaise qui ne s’affiche pas au grand jour (sur la scéne publique), n’en est pas moins visible au sein
de groupes plus réduits, bande de copines lesbiennes, associations de femmes, groupes de travail

féministes, etc.

Cette peur, cet inconfort, ce rejet qui porte a la fois sur I'évocation de ces sujets et sur les individus
euxmémes, peut aller loin. Les excommunications de trans, considérés comme des traitres, passés a
Iennemi, ne sont pas rares chez les lesbiennes. Certaines féministes voient également les trans FtoM
d’'un mauvais oeil, comme une fuite vers le genre « privilégié ». Elles rejettent ce choix assuré du sexe

masculin, considéré comme l'oppresseur, au détriment d’'une valorisation de la femme et de la féminité.

Au fil du temps on a connu maints phénomenes de rejet des butch, ou femmes adoptant 'apparence
masculine, par la communauté lesbienne. Ces dernieres années, ou il est bien vu pour les filles qui
veulent plaire d’arborer des tenues tres L-word, un nouveau rejet de la masculinité performative s’est
fait sentir. On n’en est plus au lipstick des années 90, mais on est, encore, dans une essentialité de la
« femme ». Or qu’y a-t-il de plus ennuyeux et réactionnaire que les panoplies vestimentaires

(identitaires ?) de Bette et d’Alice ?
Trop butch pour moi

Ce rejet de la masculinité comporte plusieurs paradoxes. L'identité lesbienne a toujours utilisé et s’est
construite dans la performativité de la masculinité. Les garconnes, les butch, les kings ne sont que
quelques exemples des identités qui ont jalonné I'histoire de la visibilité lesbienne, elles sont autant de
rituels identitaires, de stratégies sociales et politiques pour vivre dans le contexte socio-historique de ces
différentes époques, mais elles sont aussi invention, parodie, créativité, liberté... L’identité de genre a
toujours été fluctuante, elle a son histoire mais elle est aussi soumise aux modes, associée a des contextes
toujours changeants. Garconne, puis Butch, puis tranny, puis tranny boys, puis trans boy etc... n’en sont

que quelques exemples, pas forcément inscrits dans un continuum.

Quant au féminisme, il a été le précurseur d'une déconstruction du genre. Il aurait beau jeu aujourd’hui

de renier un de ses enfants.



Autre paradoxe : les butch font moins peur chez les féministes et les trans chez les lesbiennes... L'identité
butch remettrait-elle plus en cause 'identité actuelle lesbienne, et le trans FtoM celle des féministes ?
Paradoxalement la transsexualité est a la fois hyper populaire auprés des lesbiennes (les garcons
plaisent) et rejetée avec force par la communauté lesbienne (ils déplaisent), qui y voit une menace. Un
groupe est par essence soudé, assimilatoire, celui qui s’en démarque, entraine un rejet parfois violent,
souvent douloureux. Mais c’est aussi la volonté apolitique de ces groupes qui se trouve malmenée par

ces trans/gressions, cet « embodiment » qui se situe entre identité sexuelle et identité de genre.

Certains cercles féministes flirtent avec les expériences drag kings, d’autres les rejettent avec
incompréhension, se coller des moustaches, voila bien un combat, une entreprise dérisoire ! (bien que
les drag kings, qui ont un aspect de performativité évident, effraient bien moins que les butch ou les

trans...)

Réaction d’un féminisme de l'arriere garde ? D’une autre génération ? Pas uniquement... Parmi les
arguments de rejet de la masculinité (performative) chez les féministes de toute génération on trouve,
péle-méle : la crainte que la technologie de la transsexualité soit une réponse facile et artificielle a des
problemes d’identité de genre chez les jeunes femmes ou lesbiennes, la disparition de I'identité butch au
profit de I'identité transsexuelle, la méfiance vis a vis du phénomene culturel que serait la transsexualité,
la survalorisation de la masculinité et des attributs associés a la virilité, la performativité de la
masculinité au sein du groupe, 'idée que pour faire du féminisme il faut éviter de disperser ses forces,

qu’il faut se concentrer sur le féminin, son propre sexe, se replier sur soi.

Le groupe délie les peurs

Ce sentiment d’inconfort voire de rejet chez les féministes n’est-il pas un vestige du féminisme dominant
des années 70, ou certains comportements étaient déclarés « hors la loi », écar tés car jugés mettre en
péril la crédibilité du groupe, des revendications ? Tout groupe, toute communauté, crée de I’exclusion,
c’est un fait connu. Quand la lutte d'un groupe militant « s’installe », apparaissent des velléités de
« crédibilité » et donc de respectabilité, voici toujours venir le temps de la chasse aux sorcieres. C'est
comme cela que 'on chassa les lesbiennes du mouvement féministe dans les années 70... C’est pour les
mémes raisons (devrait-on dire ignorance ?) que les folles et garcons efféminés sont a présent rejetés

par le monde gay... ot il faut du poil, du vrai.

Ce phénomene peut paraitre plus « logique » dans des cercles lesbiens sans prétention politique ou
associative, puisque ces groupes se retrouvent autour d'une identité seulement, il est moins
compréhensible de la part de groupes qui se créent autour de combats, de revendications, ou de

stratégies de visibilité.

Expériences d’indentification croisées



Vu le contexte socio-historique actuel il est encore pratique de passer par les termes identificatoires
bateau, « butch », « trans », « FtoM », mais on regrettera que les communautés lesbiennes et féministes
ne puissent pas voir au dela de ces appellations controlées. Qui a dit que se faire pousser une moustache
était masculin, qui a dit que vouloir se départir de ses seins c’était obligatoirement vouloir devenir un
homme ? La binarisation et ’essentialisme c’est drélement limitant. Le combat féministe doit se situer

ailleurs, au dela de ces frontiéres...

Avec la nouvelle génération semble arriver une détente de ces frontieres gardées, un relaichement des
tensions identitaires, une fluidité salutaire. Le nombre toujours croissant et la visibilité de plus en plus
forte des personnes transsexuelles FtoM dans les communautés queer urbaines annonce les prémisses

d’une redistribution et une remise en question des catégories de genres.

J’aime assez I'idée de genres fluides, mais j'aime aussi que I'on puisse nommer les choses dans un
premier temps, cela me parait indispensable tant que lutter est nécessaire... Il faut pouvoir jongler aussi
avec les genres, en jouer, se coller une identité pour mieux s’en recoller une autre, etc... Se nommer, loin
de l'essentialisme, doit étre en/un devenir, faire partie d'un mouvement de résistance, pas une fin en

soi, une chose figée.

ATinstar du Dr Magnus Hirschfeld qui recensa, suite a ses travaux dans les années 1920, plus de 20 000
genres différents. Voici des millions de genres, de personnalités performatives pour des millions de

déclinaisons identitaires, de personnalités et de performativités. Vive I'invasion !

A lire

P “Consuming the Living, Dis(re)membering the Dead in the Butch/FTM Borderlands.” de Hale, Jacob. GLQ : A Journal of Lesbian and

Gay Studies 4 (1998) : 311-328.
» « Odd Girls and Twilight Lovers » de Lillian Faderman, Penguin
» « Female Masculinity » de Judith Halberstam, Duke University Press

P « Second skins the body narratives of transexuality » de Jay Prosser, Columbia University Press 1 Cette appellation FtoM ne préjuge pas

des différentes appellations utilisées par les principaux acteurs concernés, qui refusent parfois cette étiquette tres essentialiste



