Collectif des femmes en noir

by ,

Nous avons rencontré des membres du Colfen, Collectif des Femmes en noir contre les expulsions et les
centres fermés a Bruxelles, avec l'intuition que leur engagement politique de soutien aux femmes

demandeuses d’asile avait quelque chose a voir avec 'histoire des luttes féministes et lesbiennes.

L’intuition était certes forte, mais encore mal
assurée. Nous n’avions pas méme quelques propositions a mettre au travail avec Fanny, Marie-Francoise
et Jacqueline. Nous avons donc simplement commencé par les interroger sur leurs pratiques, en
espérant qu’au fil de leurs récits, cette intuition trouverait ses formulations. Non, nous ne pouvons pas
dire que l'interview ait apporté explicitement de lumiere sur les intersections ou les tensions entre les
luttes féministes et lesbiennes. Nous avons dés lors préféré placer cet article en dehors du dossier. La
discussion a davantage souligné la complexité des intersections entre différentes luttes, le besoin de
développer des pratiques locales situées capables de répondre aussi a des problemes globaux, les
contextes dans lesquels une organisation plutoét informelle peut étre la plus efficace, le role de
Iempathie....Bref, une tres riche et joyeuse discussion en ce samedi d’hiver qui, apres les questions
initiales, en ont suscité de nouvelles. Questions, pensées, intuitions que nous espérons reprendre et

creuser davantage dans de prochains articles.

Parmi les sans-papiers, il y a des femmes

Le 22 septembre 1998, Sémira Adamu meurt étouffée sous la pression d’'un coussin maintenu par trois
gendarmes alors que ses mains sont attachées. C’était la sixiéme et derniere tentative d’expulsion de
cette jeune nigériane en demande d’asile. La consternation et la révolte traversent I’ensemble de la
population belge. Dans les différents groupes mixtes de soutien aux personnes sans-papiers, c’est la
tristesse et 'écoeurement. « L’indignation était générale, mais personne ne soulevait la question des
femmes ». Paradoxalement, la particularité de la situation de Sémira, opprimée en tant que femme, était
peu prise en compte : le fait qu’elle était victime de brutalités policiéres avait repoussé a I’arriére-plan le

fait qu’elle demandait l'asile pour échapper a un mariage forcé, motif par ailleurs remis en doute et non



reconnu par la Convention de Genev. Dans les groupes mixtes, mais aussi dans les groupes féministes,
il s’agissait de construire la particularité des situations des femmes sans-papiers. C’est ainsi du choc de
la mort de Sémira et de la nécessité de lancer des actions spécifiques pour les femmes sans-papiers que

nait, a Bruxelles, le Colfen : Le Collectif des Femmes en noir contre les centres fermés et les expulsions.

Des Femmes en Noir pour des paix justes

Une premiére réunion tres ouverte a lieu a la Maison des femmes,
29 rue Blanche. Nos trois interviewées racontent que le groupe d’'une vingtaine de femmes présentes
était animé par 'urgence. L'objectif n’était pas de « faire une organisation », il fallait plutoét quelque
chose a la fois d’assez large et d’assez souple. Le fonctionnement des Femmes en noir, déja utilisé en
Belgique lors de la guerre en Yougoslavie, s'impose rapidement : engagement singulier et féministe dans

un format collectif mais léger, fonctionnel et économique.

Sur http://www.womeninblack.org - le site international des Femmes en noir — le mouvement est décrit
comme un réseau, extrémement souple et peu centralisé, constitué de femmes engagées pour la paix
juste, activement opposées a l'injustice, la guerre, le militarisme et toutes autres formes de violence.
Plut6t qu'une organisation, le réseau se présente d’abord comme un moyen de communiquer son
opposition, une formule d’action grace a laquelle les Femmes en noir défient prioritairement les
politiques militaires de leurs gouvernements. La plus répandue de ces formes d’action est la veille non
violente, le plus souvent silencieuse, de femmes vétues de noir et portant des pancartes. Un engagement
collectif est partagé par les Femmes en noir a travers le monde : exprimer selon les modes qui
conviennent a chacune le refus obstiné de I'impensable violence de la guerre, déniant que les principes
qui la légitiment n’entament la solidarité entre les femmes. Lorsqu’en 1988, des femmes Israéliennes
lancent les premieres veilles de Femmes en noir a Jérusalem, d’autres femmes, Palestiniennes, en
lancent dans le Nord d’Israél. Et ensemble, elles continuent de penser et d’agir dans les problémes de la

guerre. Plusieurs groupes de Femmes en noir existent en Belgique, a Bruxelles, Liege et Leuven en



particulier, qui se revendiquent de ce mouvement. A Bruxelles, le Colfen a choisi, comme un certain
nombre dans le monde, de se constituer en collectif pour se focaliser et structurer ses actions sur un
probleme plus spécifique. Le choix du Colfen, “contre les centres fermés et les expulsions”, répondait a
lactualité en Belgique, la violence d’Etat et 'arbitraire dans le traitement des demandes d’asile et des

personnes “sans papiers”.

Au sein du Colfen : un engagement politique

Dés sa création, le Colfen décide de lier nécessairement I’accompagnement quotidien des demandeuses
d’asile et ’analyse continue de leur situation particuliere de femme. Le soutien pratique, concret, a pu
étre 'accompagnement chez l'avocat, l'orientation dans les démarches administratives, mais aussi
I’hébergement, la scolarisation des enfants. Il se prolongeait également au sein des collectifs mixtes de
soutien aux sans-papiers, lors de greves de la faim ou d’occupation d’églises et d’'immeubles vides. Elles
y faisaient exister et prendre en compte la particularité de la situation des femmes. Elles y montraient

que les femmes peuvent prendre la parole et s’exprimer dans des espaces mixtes, publics et politiques.

Cest grace a cette aide de proximité que le Colfen a pu produire continuellement une analyse politique
de la situation des femmes sans-papier réduites a la clandestinité, de fabriquer des revendications
qu’elles pourraient porter en les ancrant dans ce que ces femmes vivaient, dans leurs frayeurs et besoins
quotidiens. Cet engagement résolument politique aupres des femmes sans-papier a donné lieu en 2002
a la publication de témoignages de femmes demandeuses d’asile et en 2005 a l'organisation d'un

colloque en partenariat avec I'Université des Femmes.

Plusieurs précautions permettaient que cette pratique ne glisse pas dans la charité : la nécessaire analyse
politique de la situation singuliere des femmes sans-papier, les réseaux d’alliances qu’elle forcait a

nouer, ainsi que I'existence du collectif lui-méme.

« Cest le Colfen, toutes ses membres, que les femmes remerciaient, et non pas seulement I'une d’entre
nous individuellement ». Travailler collectivement permettait qu’aucune des Femmes en noir ne se
laisse déborder par I'empathie, cette empathie cruciale qui suscitait des contacts personnels avec les
femmes vivant en clandestinité. Au fil des années, le Colfen a maintenu I’équilibre entre le collectif et
I'individuel. La structure est volontairement trés légere : aucun statut administratif du collectif, grande
confiance entre les membres, aucun procés-verbal de réunion n’a jamais été rédigé. Le groupe est resté
un collectif d’individus, sans représentante officielle, encourageant la prise de parole par chacune,
cultivant la dissension, les discussions et les prises de décision pragmatiques. En cas d’urgence, les
décisions étaient prises a condition que trois membres soient d’accord. Pour des raisons simplement
pratiques, il faut un minimum de personnes pour que le collectif puisse exister : 'accompagnement des

femmes sans-papiers est exigeant.

Des émotions engageantes



Dans l'interview, les problemes posés par l'altérité se sont répétés : Comment construire de la solidarité
avec quelqu’un de différent ? Comment s’engager politiquement dans le soutien quotidien de femmes

qui ne partagent pas mes visions du féminisme, de la solidarité, de la politique ?

Une premiere réponse est le mode d’engagement des Femmes en noir : elles affirment la singularité de
la place d’ou chacune parle et agit. Ce point de vue situé est assez courant dans les mouvements
féministes. Jacqueline souligne « c’était vraiment ca aussi 'esprit des Femmes en noir, l'interpellation
de son propre pays, ¢’était important et fondamental, et d’ailleurs ¢’était aussi I’esprit du groupe Rwanda
auquel je participais avant : questionner la responsabilité de notre gouvernement, du gouvernement
belge ». Parler de sa place en rendant visible la particularité de cette place, individuelle et

institutionnelle : garantie indispensable contre I'universalisation de places singuliéres.

Un autre point important est la part de 'émotion dans I'engagement militant. Au moment de la mort de
Sémira Adamu, il y a I'indignation générale, la colére, le chagrin, I'intolérable. Fanny et Marie-Francoise
ont aussi parlé d’identification, la premiére par son histoire familiale, la seconde a partir de la guerre en
ex-Yougoslavie. Marie-Francoise souligne par exemple : « ce n’est pas la méme démarche que pour I'ex-
Yougoslavie, mais quelque part c’est similaire : a partir de ’ex-Yougoslavie, j’ai commencé a militer
localement, j’ai laché les organisations de femmes au niveau européen parce que je trouvais qu’elles ne
se mouillaient pas : tu ne peux pas te mettre a faire des analyses de directives européennes pendant que

les copines que tu as rencontré 2-3 ans avant se font violer. »

Enfin, il y a 'empathie, ce sentiment nécessaire pour nouer avec les femmes vivant en clandestinité des
relations confiantes, mais qui doit également étre encadrée par le travail collectif. Si cette question est
importante, c’est parce que la possibilité d’entrer en empathie avec 'autre, que les discours dominants
rendent de plus en plus impossible en ce qui concerne les demandeurs d’asile, a, dans le cas des
lesbiennes et des féministes, continuellement posé question dans les mouvements. Si comme 1’écrit
Monique Wittig, les lesbiennes ne sont pas des femmes, parce qu’elles échappent aux rapports
hétérosexuels de domination, se pose alors le probléme, qui est le notre, de savoir comment, pourtant,

créer des solidarités de luttes... « entre femmes » ?

« Pas en notre nom »

Et si les demandes d’asile pouvaient étre acceptées sur base d’'une discrimination homophobe ? Cette
question purement spéculative est intéressante, endehors de toute réalité juridique (ignorée dans cet
article). A premiere vue, une ouverture supplémentaire pour l'asile. En effet, pour nous, pays ot nous
revendiquons les égalités de droits démocratiques, la discrimination homophobe pourrait étre un critére
pour l'obtention du droit d’asile. Mais, ici, on souléve un autre probléme : risquer de nourrir le flux de
stigmatisations racistes dont font I'objet leurs pays d’origine, affaiblir les luttes que d’autres menent en

leurs pays. Et si au nom de nos mouvements — féministes, gays et lesbiens, queer — et de leurs



« libérations », prises comme les marques de « la » civilisation, de nouvelles guerres étaient menées, de

nouvelles violences commises ?

Les positions adoptées par les Femmes en noir sont ici nourrissantes, elles qui sont parvenues, en vertu
de leur opposition commune a la guerre et a la violence, a maintenir des actions communes aux
Israéliennes et aux Palestiniennes. L’histoire internationale de ce mouvement a affirmé la constante
nécessité de porter une analyse politique sur les connexions entre la violence dans la guerre et la violence
dans la vie quotidienne, y compris la violence de ’homophobie, de la misogynie et du racisme. Il ne s’agit
pas d’'une simple métaphore entre modes de violence. Il s’agit de faire voir ot et comment s’opére ces
connexions. Serait-il possible que les mouvements lesbiens soient, comme les mouvements féministes
depuis longtemps, devenus l'objet de convoitise lorsqu’il s’agit de légitimer la supériorité de notre
civilisation, « libérées sexuellement », a I’égard de toutes les autres ? Question a reprendre et a travailler

... a plusieurs, dans nos mouvements féministes, lesbiens, gays, queer, ici et 1a-bas.

Vivre clandestines. Collection agir féministes — Coédition Colfen / université des femmes. Bruxelles. 2006.



